
Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 1  

   

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 2  

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 3  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 4  

 
Universidade Federal de Goiás- UFG 

Faculdade de Artes Visuais - FAV 
Programa de Pós-Graduação em Cultura Visual  

 

 

 

 

 

 

 

POR UMA TRILHA DE FITAS: APREENSÃO DOS SABERES E PEDAGOGIAS 

CULTURAIS ATRAVÉS DAS MANIFESTAÇÕES APRESENTADAS PELO GRUPO 

FITAS DE MONTES CLAROS -MG 

 

Heloisa de Lourdes Veloso Dumont 

 

 

Tese apresentada à Banca Examinadora do 

programa de Pós-Graduação em Arte e Cultura 

Visual – Doutorado, da Faculdade de Artes Visuais 

da Universidade Federal de Goiás, como exigência 

parcial para obtenção do título de DOUTORA EM 

ARTE E CULTURA VISUAL, na área de 

concentração em Artes, Cultura e Visualidades, linha 

de pesquisa Educação, Arte e Cultura Visual, sob 

orientação do Prof. Dr. Thiago Fernando Sant’ Anna. 

 

 

 

 

 

 

Goiânia /GO 

2025 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 5  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ficha de identificação da obra elaborada pelo autor, através do Programa de 

Geração Automática do Sistema de Bibliotecas da UFG. 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 6  

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 7 

 

 

 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 8 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE GOIÁS – UFG 

FACULDADE DE ARTES VISUAIS-  PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM 

ARTE E CULTURA VISUAL - PPGACV 

TESE DE DOUTORADO 

 

 

 

HELOISA DE LOURDES VELOSO DUMONT 

 

 

POR UMA TRILHA DE FITAS: APREENSÃO DOS SABERES E 

PEDAGOGIAS CULTURAIS ATRAVÉS DAS MANIFESTAÇÕES 

APRESENTADAS PELO GRUPO FITAS DE MONTES CLAROS - MG 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA  

 

 

Prof. Dr. Thiago Fernando Sant’Anna Silva – PPGACV/UFG 

 Orientador e Presidente da Banca 

 

 

 

Membro Interno (PPGACV |FAV)                    Membro Interno (PPGACV | FAV)r. 
Elinaldo Da Silva Meira                                      Prof. Dr. João Dantas dos Anjos Neto. 
Meira_meira@ufg.br                                          joaodantas@ufg.br 
                                                                                                          
 

 

Suplente Membro Interno(PPGACV |FAV) 

Profa. Drª. Leda Maria de Barros Guimarães 

leda_guimaraes@ufg.br 

                        

 

 

Membro Externo (UNIMONTES)                           Membro Externo (UFU) 

Prof. Dra. Maria Elvira Curty Romero Christoff          Prof. Dr. Welson Barbosa Santos 

elviracurty@gmail.com.br 

 

 

 

Suplente Membro Externo (UEG) 

Prof. Dr. Marcos Antônio Cunha Torres -UEG 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 9 

 

 

 

 

 

 

 

Agradecimentos  

 

 

É complicado expressar gratidão a todos que de algum modo contribuíram para esse projeto 

sem o perigo de esquecer alguém. Portanto, expresso minha gratidão à Deus e aos que fazem 

parte da minha vida e que me apoiam. 

Ao meu orientador, prof. Dr. Thiago Fernando Sant’Anna Silva, pelo suporte incondicional, 

atenção e dedicação durante todo esse caminho, sem o qual não teria logrado êxito. Gratidão 

enorme por tudo! 

Meu pai (in memórian) e minha mãe, que sempre foram fonte do mais desmedido apoio. Às 

minhas irmãs e cunhado, agradeço de coração pelo profundo apoio de vocês. Obrigada por 

sempre estarem comigo! 

Ao meu marido, minhas filhas, genros e netos, pela atenção e encorajamento recebido, o que 

tornou tudo mais fácil! Obrigada de coração por terem sido tão presentes e terem seguido ao 

meu lado! 

Ao grupo de professores do PPGACV que contribuíram de maneira incontestável para a 

desenvolvimento desse estudo. Obrigada por serem luz! 

À prof. Dra. Maria Elvira, por estar sempre disponível.  Que o universo devolva em dobro toda a 

atenção e o carinho que você me deu! 

A todos os membros e amigos do grupo Fitas, pelo apreço e entrega à missão de levar nossa 

cultura para o mundo, dando visibilidade à cidade de Montes Claros-MG e  ao sertão norte 

mineiro. Vocês são indescritíveis! 

Aos meus colegas da UNIMONTES, obrigada pela caminhada nesta instituição. 

Aos professores que fizeram parte da banca: Dr. João Dantas dos Anjos, Drª. Leda Maria de 

Barros Guimarães, Dra. Maria Elvira Curty Romero Christoff, Dr. Welson Barbosa, Dr. Elinaldo 

Da Silva Meira.  Gratidão pela prontidão e impagáveis contribuições.                                         

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

10 

 

 

 

 

 

 

RESUMO 

 

A origem dos povos tradicionais vem passando por hibridizações e 

entrelaçamentos na sociedade contemporânea, formada por diversas 

identidades. Portanto, neste estudo, ponderamos sobre as atividades e 

performance do grupo Fitas de tradições folclóricas de Montes Claros -MG, à 

luz dos estudos da cultura visual, avaliando sua real importância para a 

manutenção da diversidade cultural proveniente de épocas remotas. O nosso 

propósito é compreender o grupo como um componente produtivo da história 

social, memória, cultura visual e imaginário, servindo como um veículo de 

disseminação das manifestações culturais geradas por ele. Além destas 

ponderações, abordamos a relevância da preservação do patrimônio imaterial, 

enfatizando as danças populares e o respeito à diversidade, por meio da 

renovação e valorização dos saberes e práticas populares, geralmente 

passados de geração em geração, em uma ação conjunta, contribuindo para o 

resguardo das expressões imateriais do nosso país. Dialogamos com autores 

que abordam a reformulação das tradições, a tradução e invenção das 

tradições, fundamentando a metamorfose de coreografias artísticas elaboradas 

pelo grupo Fitas, desconstruindo a história e a concepção do conceito da 

metaficção coreográfica, unindo a ideia de metaficção com a coreografia, que 

envolve a composição e estruturação do movimento na dança. No âmbito da 

laboração do grupo Fitas, empreendemos uma interpelação a respeito do 

contributo dos festivais internacionais de folclore, tanto no Brasil quanto no 

exterior e seu aporte para o amadurecimento do grupo, diante da convivência 

com diferentes culturas, promovendo o aprendizado e o respeito à diversidade. 

Trata-se de uma pesquisa qualitativa, onde investigamos por meio de um 

trabalho de campo, a fim de avaliar a atuação do grupo Fitas e sua provável 

contribuição na apreensão dos saberes parafolcloreados, bem como sua 

contribuição na preservação das manifestações culturais ancestrais, 

concretizado através da educação não formal, buscando conscientização a 

respeito da intolerância e aceitação das diferenças culturais. Discutimos ainda 

as relações de poder tecidas através do grupo, destacando que o poder não é 

apenas uma relação de dominação explícita, mas algo que se inscreve nas 

estruturas sociais, nos hábitos e nas representações simbólicas, entendida 

como a luta pela imposição de determinadas visões de mundo como legítimas. 

 

Palavra-chave: Grupo Fitas; Cultura Visual; Danças Populares; Educação não 

Formal; Relações de Poder. 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

11 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

 

The origin of traditional peoples has been undergoing hybridizations and 
intertwinements in contemporary society, which is shaped by diverse identities. 
Therefore, in this study, we reflect on the activities and performance of the Fitas 
de Tradições Folclóricas group from Montes Claros-MG, in light of visual culture 
studies, assessing its real importance in maintaining cultural diversity originating 
from remote times. Our goal is to understand the group as a productive 
component of social history, memory, visual culture, and imagination, serving as 
a vehicle for the dissemination of the cultural manifestations it generates. 
Beyond these considerations, we address the importance of preserving 
intangible heritage, emphasizing folk dances and respect for diversity through 
the renewal and appreciation of traditional knowledge and practices, which are 
usually passed down from generation to generation. This collective effort 
contributes to safeguarding the intangible expressions of our country. We 
engage in dialogue with authors who address the reformulation of traditions, the 
translation and invention of traditions, grounding the metamorphosis of artistic 
choreographies developed by the Fitas group. This process deconstructs the 
history and conception of the concept of choreographic metafiction, merging the 
idea of metafiction with choreography, which involves the composition and 
structuring of movement in dance. Within the scope of the Fitas group's 
activities, we have undertaken an inquiry into the contribution of international 
folklore festivals, both in Brazil and abroad, and their role in the group's 
development. This is particularly examined through the lens of cultural 
exchange, fostering learning and respect for diversity. Our research follows a 
qualitative approach, involving fieldwork to assess the group's performance and 
its potential contribution to the assimilation of para-folkloric knowledge, as well 
as its role in preserving ancestral cultural expressions. This process is carried 
out through non-formal education, aiming to raise awareness about intolerance 
and promote the acceptance of cultural differences. Additionally, we discuss the 
power dynamics woven within the group, emphasizing that power is not merely 
an explicit relationship of domination but is embedded in social structures, 
habits, and symbolic representations—understood as the struggle to establish 

certain worldviews as legitimate. 

Keywords: Fitas Grupo; Visual Culture; Popular Dances; Non-Formal 

Education; Power Relations. 

 

 

 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

12 

 

 

 

 

 

RESUMEM 

 

El origen de los pueblos tradicionales ha pasado por procesos de hibridación y 

entrelazamiento en la sociedad contemporánea, conformada por diversas 

identidades. Por lo tanto, en este estudio reflexionamos sobre las actividades y 

la performance del grupo Fitas de tradiciones folclóricas de Montes Claros - 

MG, a la luz de los estudios de la cultura visual, evaluando su verdadera 

importancia para el mantenimiento de la diversidad cultural proveniente de 

épocas remotas. Nuestro propósito es comprender al grupo como un 

componente productivo de la historia social, la memoria, la cultura visual y el 

imaginario, sirviendo como un vehículo de difusión de las manifestaciones 

culturales que genera. Además de estas reflexiones, abordamos la relevancia 

de la preservación del patrimonio inmaterial, enfatizando las danzas populares 

y el respeto a la diversidad a través de la renovación y valorización de los 

saberes y prácticas populares, generalmente transmitidos de generación en 

generación, en una acción conjunta que contribuye a la salvaguarda de las 

expresiones inmateriales de nuestro país. Dialogamos con autores que 

analizan la reformulación de las tradiciones, la traducción e invención de estas, 

fundamentando la metamorfosis de las coreografías artísticas elaboradas por el 

grupo Fitas. Desconstruimos la historia y la concepción del concepto de 

metaficción coreográfica, uniendo la idea de metaficción con la coreografía, que 

implica la composición y estructuración del movimiento en la danza. En el 

ámbito del trabajo del grupo Fitas, realizamos una interpelación sobre la 

contribución de los festivales internacionales de folclore, tanto en Brasil como 

en el extranjero, y su impacto en el desarrollo del grupo, considerando su 

convivencia con diferentes culturas, lo que promueve el aprendizaje y el 

respeto a la diversidad. Se trata de una investigación cualitativa, en la que 

indagamos, a través de un trabajo de campo, con el fin de evaluar la actuación 

del grupo Fitas y su posible contribución en la aprehensión de los saberes 

parafolcloreados, así como en la preservación de las manifestaciones 

culturales ancestrales. Esto se concreta a través de la educación no formal, 

buscando concienciar sobre la intolerancia y la aceptación de las diferencias 

culturales. También discutimos las relaciones de poder tejidas a través del 

grupo, destacando que el poder no es solo una relación de dominación 

explícita, sino algo que se inscribe en las estructuras sociales, los hábitos y las 

representaciones simbólicas, entendido como la lucha por la imposición de 

determinadas visiones del mundo como legítimas. 

 

Palabra clave: Grupo Fitas; Cultura Visual; Danzas Populares; Educacíón no 

Formal; Relaciones de Poder. 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

13 

 

 

 

 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 01 – Apresentação da coreografia “Candomblé” ...................................21                                

Figura 02 – Dança do Carimbó .........................................................................40 

Figura 03 – Ensaio do grupo Fitas ....................................................................43 

Figura 04 – Ruas de M. Claros/MG enfeitadas para as Festas de Agosto .......49 

Figura 05 – Trajes das Danças Gaúchas do grupo Fitas..................................59 

Figura 06 – Casal de dançantes do grupo Fitas. ..............................................61 

Figura 07 – Casal de dançantes de um grupo tradicional gaúcho.....................61 

Figuras 08 – Grupo Fitas - Indumentária da dança Xaxado..............................66 

Figura 09 – Sra. Expedita Ferreira e um casal de dançantes do grupo Fitas....67 

Figuras 10 e 11 – Primeiro grupo de Caboclinhos de Montes Claros/MG, da 

Mestre Maria do Socorro...................................................................................89 

Figura 12 – Representação coreográfica do coral de Lavadeiras de 

Almenara/MG.....................................................................................................96 

Figura 13 – Roda de Jongo do Mestre Darcy/Rio de Janeiro RS....................102 

Figura 14 – EARLE, Augustus, negros dançando fandango (jongo) no Campo 

de Santana, 1822.............................................................................................105 

Figura 15 – Montagem foto dança do Jongo ..................................................109 

Figura 16 – Parte da coreografia com o orixá Oxum performando................. 115 

Figura 17 – Equipe músicos/cantores que compõem o ritmo do grupo Fitas. 122 

Figura 18 – Dança Festas de Agosto, apresentada pelo grupo Fitas..............126 

Figura 19 – Homenagem ao Fitas na Câmara Municipal M. Claros–MG........151 

Figura 20 – Mestre Zanza Jr........................................................................... 156 

Figura 21 – Apresentação do Fitinhas Âmbar/ Dança do Frevo .....................160 

 

 

 

 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

14 

 

 

 

 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ........................................... ERRO! INDICADOR NÃO DEFINIDO. 

CAPÍTULO I ............................................... ERRO! INDICADOR NÃO DEFINIDO. 

CULTURA VISUAL, CULTURA POPULAR E SUAS CONTRIBUIÇÕES ....... 19 

1.1Manifestações culturais e a Cultura Visual ..................................................... 21 

1.2.Tradições populares e Folclore ...................................................................... 29 

1.3 Patrimônio Imaterial e Educação Patrimonial................................................ 33 

1.4. Pedagogias culturais ...................................................................................... 38 

1.5. A Educação não-formal ................................................................................. 43 

CAPÍTULO II .............................................. ERRO! INDICADOR NÃO DEFINIDO. 

FITAS DESATADAS EM FITAS .......................................................................... 50 

2.1. Nascendo das Fitas ....................................................................................... 50 

2.2. Entrelaçada nas fitas ..................................................................................... 60 

2.3. Criação de Indumentárias.............................................................................. 62 

2.4. A dança na formação da cidadania............................................................... 82 

CAPÍTULO III ............................................. ERRO! INDICADOR NÃO DEFINIDO. 

O GRUPO FITAS: TRADUZINDO E INVENTANDO AS TRADIÇÕES 

CULTURAIS .......................................................................................................... 88 

3.1  A tradução cultural e hibridismo .................................................................... 89 

3.2. Tradições traduzidas e inventadas pelo grupo Fitas ................................... 99 

3.3. Aprendendo e transformando a diversidade. ............................................. 105 

3.4. O Candomblé ............................................................................................... 116 

3.5. As Festas de Agosto de Montes Claros–MG ............................................. 128 

CAPÍTULO IV ............................................. ERRO! INDICADOR NÃO DEFINIDO. 

PARAFOLCLORIANDO ANCESTRALIDADES E TECENDO MEMÓRIAS .. 134 

4.1. Tecendo memórias e construindo histórias ................................................ 134 

4.2. História e memória coletiva e social ........................................................... 144 

4.3. O legado do grupo Fitas .............................................................................. 151 

4.4. O Fitinhas ..................................................................................................... 164 

4.5. Relações de poder e o grupo Fitas ............................................................. 171 

Reflexões Finais .................................................................................................. 183 

Referências .......................................................................................................... 191 

ANEXOS



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

15 

15 
 

 

 

INTRODUÇÃO 

Esta tese trata de investigar a produção e preservação da história social, 

da memória, da cultura visual e do imaginário, por meio da laboração do grupo 

Fitas de tradições folclóricas de Montes Claros–MG, criado no ano de 2005, 

concebido com a missão de valorizar as tradições e os costumes legados pelos 

nossos antepassados, por meio de apresentações de músicas e de danças 

folclóricas populares, diante das inquietações a respeito da prática artística, 

mediada pela linguagem traduzida das danças populares ancestrais. 

Nesse caminho, pretendemos refletir sobre o trabalho e atuação do 

grupo Fitas dentro dos estudos da cultura visual, buscando analisar a sua 

efetiva relevância para a preservação da diversidade cultural oriunda de 

tempos ancestrais na edificação das relações humanas e na transmissão de 

saberes, percebendo a eficiência do grupo e refletindo sobre ela. 

Intencionamos auferir, junto aos seus partícipes e ao público em geral, a 

concreta contribuição do grupo de danças Fitas na construção de indivíduos 

autênticos e capazes de modificar e serem modificados, por intermédio das 

expressões populares hibridizadas apresentadas. Assim, pretendemos 

compreender o grupo como uma instância produtiva da história social, da 

memória, da cultura visual e do imaginário, como mecanismo de disseminação 

das manifestações culturais operadas por ele. Nessa perspectiva, intentamos, 

também, investigar se a atuação do Fitas pode produzir um discurso coerente e 

facilitador da produção de conhecimento e dos modelos do saber, como 

resultado da educação não formal. 

Para maior entendimento das ações do grupo Fitas, discutiremos a 

possibilidade da presença de relações de poder, relações estas que estão 

presentes, sendo partilhadas em qualquer espaço, como uma conexão de 

forças envolvendo as relações humanas. Diante dessa indagação, intentamos 

perceber o grupo Fitas como gerador do poder, calcado em suas pesquisas, 

capturando e usufruindo de saberes ancestrais, parafolcloreando e construindo 

suas danças. Nessa abordagem, focaremos nas prováveis relações de poder 

tecidas no grupo Fitas, na construção de um sujeito consciente, capaz de 

conceber realidades, verdades e uma conveniência pacífica, diante de sua 

atuação e laboração no contexto da educação não formal. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

16 

16 
 

 

 

Buscaremos, por meio desta investigação, perceber o grupo Fitas como 

relevante celeiro de ideias e criações artísticas, capaz de se tornar um elo entre 

as manifestações ancestrais por meio da tradução e invenção das tradições.  

Investigaremos a capacidade de assimilação destas tradições reelaboradas, 

como fonte de entendimento dos intercâmbios culturais, onde “a diferença 

cultural é um processo de significação através do qual afirmações da cultura ou 

sobre a cultura diferenciam, discriminam e autorizam a produção de campos de 

força, referência, aplicabilidade e capacidade” (Bhabha, 1998, p. 69), para 

pensarmos na necessidade do respeito às nuances culturais de nosso povo, 

diante das experiências e reinterpretações das danças culturais ancestrais 

promovidas pelo grupo em estudo, com um dinâmica peculiar construída ao 

longo do seu exercício. 

Para tanto, no primeiro capítulo, faremos uma revisão bibliográfica de 

temas meritórios para este estudo, com o intuito de subsidiar a compreensão 

das relações inerentes à apreensão dos saberes, através do grupo Fitas de 

Tradições Folclóricas de Montes Claros–MG. Nesse sentido, serão revisitados 

conteúdos pertinentes, como manifestações culturais, capital cultural e cultura 

visual, as tradições populares e o folclore, patrimônio imaterial e educação 

patrimonial, pedagogias culturais e educação não formal. Desse modo, 

buscaremos respostas no que se refere à preservação das manifestações 

imateriais, da socialização e troca de experiências, despertando o pensamento 

crítico e consciente. 

A princípio, a cultura visual nos instrumentalizará quanto aos requisitos 

materiais e vivências do sujeito histórico, visibilizando nossa identidade e 

formação, compreendendo as imagens e a alfabetização imagética na 

modernidade. A cultura visual é essencial para entender a identidade e a 

formação do sujeito histórico. Manifestações populares, como o grupo Fitas, 

exploram tradições culturais de diversas etnias, ratificando que o capital cultural 

pode ser agregado imediatamente nos primeiros anos de vida, diante do fato 

de que a robustez do capital cultural altera o processo de socialização em um 

momento de acumulação, e a permuta se torna uma maneira sutil de 

transmissão hereditária de capital. 

A preservação do patrimônio imaterial, como danças populares, respeita 

a diversidade e valoriza saberes transmitidos entre gerações. A educação não 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

17 

17 
 

 

 

formal amplia o ensino além da escola, contribuindo para a preservação das 

manifestações culturais do país. 

No segundo capítulo, apresentaremos o grupo Fitas, expondo como se 

deu a sua criação e a sua trajetória nestes dezoito (18) anos de existência, 

destacando seus objetivos e metas, apresentando a nossa participação como 

integrantes do grupo, por meio da realização de pesquisas e da criação dos 

trajes das danças traduzidas. Buscaremos verificar se existe perspectiva de 

acesso e valorização das manifestações culturais, através de encenações de 

danças populares e dos rituais religiosos, cívicos, sociais e históricos que 

perpassam gerações, agregando costumes e culturas diversificados. 

No terceiro capítulo, trataremos da tradução cultural, do hibridismo e das 

traduções inventadas e traduzidas pelo grupo Fitas, com o intuito de montar 

suas coreografias. Respeitando a essência das danças, contamos obter um 

resultado poético, evidenciando o processo de elaboração das performances, 

com a intenção de discutir a apropriação do conhecimento por meio de sua 

produção, destacando sua laboração diante da educação não formal, mirando 

conscientizar seus membros a respeito da não intolerância e da aceitação das 

diferenças de nosso vasto universo cultural. Nesta lógica, ponderaremos a 

laboração do Fitas como agregador de várias histórias e memórias em que os 

vínculos afetivos e a transmissão de saberes são edificados, tendo uma 

coexistência motivadora na formação da memória.  

No quarto capítulo, faremos uma abordagem a respeito dos 

aprendizados do grupo Fitas, por meio de suas participações em festivais 

internacionais de folclore no Brasil e fora dele, como forma de desvendar suas 

reais contribuições para o processo de amadurecimento e de consolidação do 

grupo e de seus integrantes. Apontaremos como as permutas e a convivência 

com a diversidade cultural de nosso país e do mundo, permutadas nestas 

festividades, podem ser eficazes como artifício destinado à promoção do 

aprendizado e do respeito às diversas culturas, e contribuíram na criação de 

memórias coletivas e sociais. O crescimento do grupo por meio da criação do 

grupo infantil Fitinas, contribuindo para a expansão de suas ações e 

preservação das manifestações culturais.  

Recorrendo à tradução das tradições culturais e hibridismo para 

parafolclorear suas danças, o grupo Fitas tem proporcionado o aprendizado, 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

18 

18 
 

 

 

auxiliando na constituição do sujeito, preconizando o autoconhecimento e 

conhecimento do outro, contribuindo com a formação da identidade individual e 

respeito à diversidade. Intentamos ainda abordar, por meio de entrevistas com 

antigos e atuais integrantes do grupo, comunidade e outros, na tentativa de 

averiguar o desempenho desse diante da premissa de criar memórias, 

absorver saberes, disseminar e favorecer a proteção de ancestralidades. 

Pensaremos o grupo como agente propiciador do respeito às manifestações 

culturais de diversos cultos e etnias e da disseminação delas e do efetivo 

fortalecimento de seus integrantes diante da comunidade, das relações de 

poder, favorecendo uma convivência pacífica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

19 

19 
 

 

 

CAPÍTULO I 

 

Cultura Visual, Cultura popular e suas contribuições 

“Toda arte é local antes de ser regional, mas se prestar, será contemporânea e universal ”. 

Ariano Suassuna. 

 

Pensar a arte e as manifestações populares nos dias de hoje implica a 

construção de matérias inesgotáveis. A ação de pensar o mundo hodierno, 

tendo como dispositivos as conexões tecnológicas, demanda também analisar 

os seus desdobramentos, de modo que seja possível resgatar saberes, 

memórias e práticas ancestrais, dando-lhes visibilidade e importância histórica, 

social e cultural. Necessário se faz refletirmos sobre as variadas manifestações 

culturais, para que a cultura do nosso povo seja cada vez mais reconhecida e 

estimada pelo seu mérito e pluralidade, para o entendimento da sociedade e 

das próprias comunidades tradicionais.  

Difícil saber a procedência das manifestações culturais e suas 

hibridizações em nosso país. Reconhece-se, entretanto, que suas matrizes 

estão fundadas nos nativos indígenas, nos colonizadores portugueses e nos 

aventureiros europeus. Soma-se a isso a incrível diversidade cultural trazida 

pelos negros, dependente ou não da conotação religiosa, sempre impregnada 

de diversão, ritmos, cores e grande fervor, com que é praticada.  

Fontenelles (2010, p. 75) discorre que as nossas manifestações culturais 

são resultados da “[...] maravilha e o privilégio de mesclar-se com os povos de 

várias nações”. Nessa perspectiva, também aquiescemos com esse autor 

quando ele reflete a respeito dessa nossa miscigenação, que, apesar dos 

dilemas e do quase extermínio dos povos indígenas e de suas tradições 

ímpares, “[...] gerou uma cultura de redenção ao transformar a dor em beleza” 

(Fontenelles, 2010, p. 75), urdindo uma rica e simbólica tessitura cultural. 

A nossa diversidade aciona um conceito de cultura compreendido na sua 

multiplicidade e multiculturalidade, “composto não de uma única, mas de várias 

identidades, algumas vezes contraditórias ou não resolvidas” (Hall, 2020, p. 

11). Até então, pensava-se em uma identidade unificada, estabelecida e não 

passível de mutações essenciais. Porém, a modernidade nos apresenta um 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

20 

20 
 

 

 

indivíduo livre de seus pilares estáveis, apoiados nos alicerces tradicionais. 

Essa ideia coaduna com o slogan do Festival Internacional de Nova Petrópolis–

RS, no sentido de que “A diversidade é o que nos une”, e a solidariedade nos 

fortifica. 

Neste sentido, a mescla de variadas manifestações culturais une 

culturas ancestrais e reforça a ideia de que, na diferença, somos iguais. Para 

Han (2019, p. 29), a concatenação com o mundo “[...] amplia mesmo o futuro 

ao produzir um hiperespaço de possibilidades’ e essas conexões estão cada 

dia maiores, suscitando uma exuberância de ‘relações e possibilidades” e isso 

independe do desejo ou do estímulo da capacidade humana. 

Neste capítulo, abordaremos questões que acreditamos subsidiar o 

entendimento das relações inerentes à apreensão dos saberes, através do 

grupo Fitas de Tradições Folclóricas de Montes Claros–MG, objeto de nossa 

tese. Realizaremos uma revisão dos conteúdos, tais como: manifestações 

culturais, tradições populares e folclore, identidade cultural, apropriação e 

hibridismo, tradução das tradições culturais, patrimônio imaterial, educação 

patrimonial, pedagogias culturais e educação não formal. Trata-se de temas 

que proporcionarão interlocução e entendimento sobre a laboração do grupo 

Fitas e sobre seu mérito na preservação da memória e das relações sociais de 

poder. Assim, nesta fase inicial do estudo, faremos uma revisão bibliográfica 

dos conteúdos citados, com o propósito de instrumentalizar a nossa discussão 

futura sobre o grupo pesquisado, a fim de amparar a compreensão acerca dele 

e de sua atuação como provável instrumento de preservação das 

manifestações populares traduzidas pelo grupo mediante uma educação não 

formal.  

As manifestações culturais transcendem o percurso de nossas 

existências e sobreviverão independentes, tanto do passado como do futuro. 

Somente sobreviverão, segundo Hannah Arendt (2016, p. 68), à medida que 

forem manifestadas em público. Diante disso, para a autora, os significados 

das tradições estão nas manifestações ancestrais, que transpõem o tempo, 

sobrevivendo à existência humana no mundo.   

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

21 

21 
 

 

 

1.1 Manifestações culturais e a Cultura Visual 

“A cultura está acima da diferença da condição social”. Confúcio 

 De acordo com Cuchc (1999), a antropologia cultural considera que a 

noção de cultura é essencial para o estudo das ciências sociais. Assim, 

refletindo sobre “...a unidade da humanidade na diversidade além dos termos 

biológicos”, configurando uma “...resposta mais satisfatória à questão da 

diferença entre os povos" (Cuchc, 1999, p. 09). O autor ressalta que a cultura é 

concernente “...à capacidade de o homem adaptar-se ao seu meio, mas 

também adaptar esse meio ao próprio homem”, refletindo que “...a cultura torna 

possível a transformação da natureza" (Cuchc, 1999, p. 10), visto que toda 

cultura é um conjunto coerente que passa por mutações principalmente através 

de interações externas. 

Cuchc (1999) aponta conexões entre cultura e os princípios de 

aculturação, hierarquia e identidade. O termo aculturação se refere a um 

processo de aproximação entre culturas, indicando que a aculturação é um 

recurso que visa a aproximação entre culturas. Partindo dessa categorização 

das culturas, emergem certos subtipos culturais, como a cultura popular, a 

cultura de massa, a cultura de trabalho, a cultura burguesa, entre outros.  No 

que diz respeito ao conceito de identidade, o autor defende que, mesmo com a 

conexão estreita entre cultura e identidade, a primeira se fundamenta 

principalmente em processos inconscientes, enquanto a segunda se refere a 

padrões de ligação conscientes.  

Portanto, só podemos entender a identidade em um contexto relacional. 

A miscigenação das culturas era percebida como um fenômeno que modificava 

a pureza inicial e dificultava o trabalho do pesquisador. Nesta direção, o uso 

indiscriminado do conceito de cultura pode causar uma confusão conceitual, e 

as ideias e trajetórias da noção de cultura estão sendo cada vez mais utilizadas 

em diversas áreas do conhecimento humano. A formação de nossa identidade 

cultural se dá por meio da confluência entre a vivência pessoal e os contextos 

histórico e social, resultado de um procedimento inquietante entre os requisitos 

materiais em que vive e o sujeito histórico.  

Nesse sentido, Hall (2002, p. 13) estabelece que a formação da 

identidade se mantém aberta, constituindo um processo em construção, visto 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

22 

22 
 

 

 

que a “identidade plenamente unificada, completa, segura e coerente é uma 

fantasia”. Hall aponta ainda que, à medida que os conjuntos de significados e 

“representação cultural se multiplicam, somos confrontados por uma 

multiplicidade desconcertante e cambiante de identidades possíveis” (Hall, 

2002, p. 13)  que mesmo momentaneamente, poderíamos nos reconhecer 

diante do confronto com uma prodigalidade mutável de identidades possíveis. 

Essas propostas do autor, com referência à construção da identidade, muito 

nos favorecerão na interlocução com temas que contribuirão na construção do 

conhecimento necessário para a percepção do grupo Fitas. 

 As fissuras na formação cultural de nosso país certamente estão 

correlacionadas à história política, social e cultural, assinalada pela reprodução 

do autoritarismo nas ações governamentais. Portanto, a coexistência cultural e 

o multiculturalismo de nossa pátria necessitam do reconhecimento e da 

valorização das nossas diversidades culturais. Assim, pensamos que o respeito 

pela capacidade de metamorfose cultural deve ser instigado, a fim de que 

sejam superados os convívios com as diferenças e a interação entre culturas 

heterogêneas. 

Com efeito, os estudos de Cultura Visual têm levado estudiosos e 

educadores das mais diversificadas áreas a tratar e compreender as imagens e 

a conveniência de uma alfabetização imagética. Portanto, o estudo dessas 

experimentações, bem como das suas significações e interpretações, 

independentemente do contexto educacional a que estão vinculados, constitui 

saberes artísticos de grande relevância para a recepção e a percepção das 

visualidades culturais e do modo como os sujeitos buscam dar sentido à 

experiência. 

Nas acepções do pensamento de Hall (1997), a cultura expandiu-se de 

maneira substancial e, consequentemente, ocorreu uma emergente mudança 

social, com tendência à homogeneização cultural. Assim, “[...] a cultura tem 

assumido uma função de importância sem igual no que diz respeito à estrutura 

e à organização da sociedade moderna tardia, aos processos de 

desenvolvimento do meio ambiente global e à disposição de seus recursos 

econômicos e materiais” (Hall, 1997, p. 17). 

Nesse rastro, podemos pensar a cultura recente como resultado de 

alternativas híbridas. A produção cultural global pode “não ser a obliteração do 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

23 

23 
 

 

 

velho pelo novo”, mas a dominação por caminhos miscigenados, sem 

necessariamente ocorrer a dizimação de nenhuma delas. (Hall, 1997, p. 17). 

Segundo Hall, as novas forças e conexões postas em atividade por esses 

processos de hibridização, por vezes, podem ser “menos nítidas, que muitos 

dos padrões e das tradições do passado” (1997, p. 20). Assim sendo, a cultura 

se torna um conhecimento dinâmico, inesperado e compulsivo, em que o 

passado histórico e a formação da identidade decorrem da constituição da 

subjetividade, espelhada na “cultura herdada”. 

A educação em Cultura Visual, segundo Dias (2005, p. 106), vem 

“lentamente incorporando aspectos dos estudos culturais, da cultura visual e da 

crítica e apreciação da arte em suas práticas”. Nessa lógica, o autor discute a 

educação da Cultura Visual como componente cêntrico, capaz de estimular 

exercícios de concepção, apreciação e crítica de artes, além de expandir a 

imaginação, o sentimento de pertencimento e a percepção social. 

Nesta esteira, Dias (2005) discute a Cultura Visual como um campo 

emergente no que se refere à “pesquisa transdisciplinar e transmetodológica, 

que estuda a construção social da experiência visual” e como algo 

“extraordinariamente fluido, um conceito mutável sujeito a múltiplos conflitos” 

(Dias, 2005, p. 103). O autor destaca que existe entendimento de que a Cultura 

Visual evidencia “as experiências diárias do visual e move, assim, sua atenção 

das Belas Artes, ou cultura de elite, para a visualização do cotidiano” (Dias, 

2005, p. 103). Dessa forma, ele reafirma a pertinência da cultura em detrimento 

das Belas Artes. Partilhamos do pensamento do autor e acreditamos na 

valorização das experiências culturais como ponto relevante para respaldar a 

formação individual e social, sendo determinante nas relações de poder, posto 

que o ato de dançar pode instituir relações diretas com pessoas, corroborando 

com a coerência de um grupo social.  

Segundo Bhabha (1998, p. 21-22), “o acesso ao poder político e o 

engrandecimento do multiculturalismo vêm do arranjo de inquirições sobre 

questões de solidariedade e comunidade em uma perspectiva intersticial”. As 

desigualdades sociais não se dão por meio de uma “tradição cultural 

autenticada”, elas são os “signos da emergência da comunidade concebida 

como projeto, ao mesmo tempo é uma visão e uma construção”, com a 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

24 

24 
 

 

 

capacidade de transportar alguém para além de si e com a possibilidade de 

ressurgir com a intenção de revisão e de reconstrução. 

Por sua vez, Hernández (2011) destaca que a Cultura Visual e as 

“representações visuais são portadoras e mediadoras de significados e 

posições discursivas que contribuem para pensar o mundo e para pensarmos 

os mesmos como sujeitos” (p. 33). Em consonância com o autor, é na 

convivência com diferentes visualidades e heranças culturais que aprendemos 

a valorizar o que temos de melhor e reconhecer que a diversidade é algo 

importante para a formação social individual e coletiva.  

Hernández (2000) aborda a cultura visual pensando principalmente na 

sua constituição interdisciplinar, sendo capaz de promover um confronto com 

outras práticas culturais, como a cultura popular. Para ele, um projeto educativo 

vinculado à cultura visual não se trata mais de uma questão entre as 

representações visuais e as obras de arte, mas sim do modo como nos 

relacionamos diariamente com tudo aquilo que vemos e do modo como isso 

nos forma como indivíduos e viabiliza a apreciação crítica e consciente dos 

fatos.  

Na busca por esta preservação da memória, da identidade e das 

diferenças culturais, pensamos que o grupo Fitas, foco de nosso estudo, é um 

agente de reconstrução da história das manifestações culturais por ele 

propaladas, pois, segundo Jenkins (2001, p. 33), “o passado que conhecemos 

é sempre condicionado por nossas próprias visões, nosso próprio presente”. 

No pensamento da autora, o percurso para a construção da história se 

submete a uma nova elaboração dos significados. Um exemplo disso é uma 

reelaboração do Candomblé, artisticamente levado ao palco pelo Fitas, como 

apresentamos na figura 01, enaltecendo e divulgando um fragmento dessa 

herança cultural afro-brasileira. 

 

 

 

 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

25 

25 
 

 

 

 

 

Figura 01 – Apresentação da coreografia “Candomblé” 

 

Fonte: Acervo do grupo Fitas 

A imagem traz um pouco dessa manifestação cultural e religiosa, fruto 

de uma pesquisa com o candomblecista Prof. Dr. Leonardo Campos, pai de 

santo 1  e estudioso do assunto, que, por ocasião da montagem da dança, 

proporcionou ao grupo o conhecimento teórico e prático necessário para 

implementar a coreografia, através de palestras sobre esse culto religioso, suas 

danças e encenações, seus inquices, músicas e coreografias.  

Por meio da imagem, o grupo apresenta o final do culto, exibindo a 

tenda de Oxalá, trajado de branco, que é orixá2 da criação. Sustentando a 

tenda, contemplamos os demais orixás, divindades da crença africana 3iorubá, 

                                               

 

1 O Pai de Santo, ou Babalorixá, é a alma de um terreiro. Nos candomblés e xangôs, homem 
responsável pelo culto dos orixás, que se dirige à divindade, recebendo as instruções que 

transmite aos crentes. BABALORIXÁ. Hallin Dicionário Priberam da Língua Portuguesa 2008-
2023. Disponível em dicionario.priberam.org/pai-de-santo. Acessado em 20 de outubro de 

2023. 
2 Orixá: Os orixás são divindades da mitologia africana iorubá, que se popularizaram no Brasil 

com as religiões de matriz africana Umbanda e Candomblé.  
3 Iorubá é uma região da África composta por diversos grupos étnicos com língua e cultura 
semelhantes. Muitas das pessoas negras trazidas para o Brasil para serem escravizadas eram 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

26 

26 
 

 

 

popularizados com as religiões de matriz africana, como: Xangô de azul, o 

orixá guerreiro das tempestades e trovões; Iansã de vermelho, o orixá que 

governa os raios, espíritos e tempestades; e Oxum de veste amarela, o orixá 

feminino das águas, da vaidade e sensualidade. 

Knauss (2006) faz uma abordagem e análise do modo de vida na 

contemporaneidade sob a ótica do consumidor, destacando os processos de 

visualização e sua importância cotidiana, posto que a Cultura Visual não se 

subordina às imagens propriamente ditas, mas à “tendência moderna de figurar 

ou visualizar a existência” (Knauss, 2006, p. 109). 

Concomitantemente, acreditamos ser importante nos apoiarmos também 

em Loponte (2018), pois ela versa acerca das reflexões sobre as diversificadas 

maneiras de contribuição expressiva da arte, da cultura visual e da 

performance nos modos de protesto, possibilitando a identificação do papel 

periférico do artista nos âmbitos social e político. 

Stuart Hall (2006) discute que a identidade deve ser pensada a partir da 

crise, quando existe um deslocamento, sendo que esses processos de 

transição “tomados em conjunto representam um processo de transformação” 

primordial e holístico, que nos move no sentido de questionar se não é a 

“própria modernidade que está sendo transformada” (Hall, 2006, p. 11). Dessa 

maneira, refletir sobre a perspectiva da visão sociológica dessa indagação é 

um ponto essencial, uma vez que o autor acredita que a identidade é instituída 

a partir da convivência “entre o eu e a sociedade” (Hall, 2006, p. 11), portanto: 

Ao invés disso, à medida em que os sistemas de significação e 
representação cultural se multiplicam, somos confrontados por uma 
multiplicidade desconcertante e cambiante de identidades possíveis, 

com cada uma das quais poderíamos nos identificar - ao menos 
temporariamente (Hall, 2006, p. 13). 

 Conforme o autor, o processo de globalização e de mudanças tem 

causado um grande impacto na identidade cultural em decorrência de 

mutações rápidas, gerando contradições entre as sociedades modernas e 

tradicionais, criando deslocamento por forças, muitas das vezes, externas. 

                                                                                                                                       

 

dessa região, nos candomblés de Angola e do Congo. Disponível em: 
www.dicio.com.br/inquices/. Acessado em 07 de julho de 2022. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

27 

27 
 

 

 

Portanto, diferentes identidades podem ser unificadas e articuladas, mesmo 

que a conformação da paridade permaneça aberta. 

Conexões serão ponderadas com os autores Raimundo Martins e Irene 

Tourinho (2012), quando afirmam que a cultura visual e as imagens podem 

encadear valores e, sobretudo, “construir algum tipo de interação e 

compreensão sobre o mundo em que vivem” (Martins & Tourinho, 2012, p. 11). 

Para os autores, as condutas contemporâneas “do ver e ser visto, 

caracterizadas pelo intenso convívio e exposição às imagens, são uma espécie 

de intercâmbio ou troca” (Martins e Tourinho, 2012, p. 11). Neste intento, 

assentimos que as relações que conjecturam exultação, permuta de 

informações e cognição por meio das relações visuais e sensoriais são 

profícuas para a recepção das experiências artísticas e hibridizadas. 

  Pierre Bourdieu (1998) defende a ideia de que as manifestações 

culturais são bens simbólicos cuja posse potencializa ainda mais sua 

acumulação. Portanto, quanto mais capital cultural um indivíduo detém, maior é 

a capacidade humana de preservar e acumular mais desse capital. Segundo o 

autor, o capital cultural herdado desempenha um papel crucial na 

predisposição para o aprendizado, influenciando diretamente no êxito ou 

fracasso dos aprendizes. Portanto, quanto mais capital cultural um indivíduo 

detém, maiores são as possibilidades de acumular mais desse capital. 

O capital cultural é um instrumento teórico que possibilita entender a 

parcela que se mantém nos espaços sociais culturais, mas que também 

determina a estruturação do adestramento. Os detentores das melhores 

instituições de ensino são os que possuem o maior capital cultural, estando, 

portanto, totalmente ajustados e sujeitos às normas do meio acadêmico. 

Bourdieu contribui para desvendar a maneira como a transmissão do capital 

cultural acontece principalmente na família. 

Bourdieu (2007) aborda que o capital cultural pode ser atingido de forma 

totalmente velada e inconsciente, “...e permanece marcado por suas condições 

primitivas de aquisição. O capital cultural não pode ser acumulado para além 

das capacidades de apropriação de um agente singular; depaupera e morre 

com seu portador” (BOURDIEU, 2007, p. 75) sustentando que a cultura 

reconhecida como legítima contribui para a conquista do sucesso escolar e 

essa relação não ocorre por um motivo meramente aleatório. Assim, a  



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

28 

28 
 

 

 

“...alquimia social produz uma forma de capital cultural que tem uma autonomia 

relativa em relação ao seu portador” (Bourdieu, 2007, p. 78) e até mesmo em 

relação ao capital cultural que ele possui, efetivamente, em um dado momento 

histórico.  

Ainda em consonância com a abordagem de Bourdieu (2007), a 

acumulação de capital cultural desde a mais tenra infância – pressuposto de 

uma apropriação rápida e sem esforço de todo tipo de capacidades úteis – só 

ocorre sem demora ou perda de tempo, naquelas famílias possuidoras de um 

capital cultural tão sólido que fazem com que todo o período de socialização 

seja, ao mesmo tempo, acumulação. Por consequência, a transmissão do 

capital cultural é, sem dúvida, a mais dissimulada forma de transmissão 

hereditária de capital. (Bourdieu, 1997, p. 86). 

Neste caminho, a acumulação de capital cultural desde os primeiros 

anos de vida acontece de forma imediata e sem desperdício de tempo, onde 

famílias que possuem um capital cultural robusto transformaram o processo de 

socialização em um momento de acumulação, onde a permuta é uma maneira 

sutil de transmissão hereditária de capital. 

Essa herança cultural está em constante evolução. Ela muda ao longo 

do tempo, afetada pela interação entre diversas comunidades, pelas 

transformações sociais e tecnológicas e pelas batalhas e resistências das 

populações. Contudo, mantém vínculos profundos com as tradições 

transmitidas através das gerações. A cultura é um patrimônio compartilhado, o 

que significa que é de todos. Ela se desenvolve ao longo do tempo através das 

experiências, interações e conhecimentos que cada pessoa acumula. 

 Assim, intencionamos perceber se o grupo Fitas projeta possibilidades 

de construção e de motivação de crianças, jovens, adultos e do público, diante 

da acumulação de capital cultural desde a mais tenra infância. Intentamos, 

portanto, perceber se o referido grupo vem estabelecendo vínculos de 

permutas interculturais, por intermédio da pesquisa dessas manifestações 

culturais de variadas etnias, importantes para o reconhecimento das suas 

raízes culturais enquanto elemento estruturante da condição subjetiva e social. 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

29 

29 
 

 

 

1.2. Tradições populares e Folclore. 

“Uma Educação com o olhar voltado para o Folclore faz um povo forte”. Anna Flávia Schmitt 

Wyse Baranski 

A cultura popular vem sendo reelaborada reiteradamente ao longo dos 

tempos e nem tudo é legado, mas transformado e atualizado. Nas acepções de 

Bosi (1981, p. 65), “novo e arcaico se entrelaçam”, e seus componentes podem 

perdurar através dos tempos e distantes “da situação em que se formaram”. 

Nessa direção, a Arte Popular, eventualmente definida através do termo 

“Folclore”, criado em 1846 pelo arqueólogo inglês William John Thoms, 

estudioso da cultura popular, unia as palavras “folk” e “lore”, utilizado “com 

poucas adaptações por grande parte das línguas europeias, chegando ao 

Brasil com a grafia pouco alterada: folclore” (Catenacci, 2001, p. 01) Esse 

termo, em português, quer dizer sabedoria popular ou sabedoria do povo. O 

termo fazia alusão ao saber tradicional, salvaguardado através da tradição oral. 

Nas acepções da autora Vivian Catenacci (2001, p. 30), no transcorrer 

do século XX, as discussões a respeito desse tema foram ampliadas, diante da 

necessidade de “transformar o folclore em uma disciplina científica autônoma, 

com campo e métodos próprios de investigação”, com a intenção de 

ressignificar e elucidar as manifestações folclóricas. Logo, estudiosos 

passaram a apontar “questões relacionadas à definição feita pelos folcloristas 

de cultura popular, qual seja o saber tradicional das classes subalternas”, 

relacionando, portanto, a sabedoria tradicional “à dimensão de atraso, de 

retardatário”, legitimando o sentido dicotômico da estrutura social, “[...] de um 

lado, uma elite – que promoveria o progresso – e de outro, o povo – 

representando a permanência das formas culturais –” (Catenacci, 2001, p. 31). 

Por sua vez, Canclini (1997) aborda a cultura popular sempre 

concernente às classes excluídas. Porém, atualmente, existe uma vocação 

para o tradicionalismo, que pode ser compatibilizado com o moderno, tanto no 

aspecto social como no econômico. Vivian Catenacci (2001, p. 35) ressalta o 

duelo contraditório entre “tradição X transformação, muito presente nos 

diversos embates travados sobre esse tema”, alegando que é necessário 

pensar “em tradição e transformação como complementares entre si e não 

excludentes”, visto que, nas acepções de Canclini, a modernização não 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

30 

30 
 

 

 

demanda a extinção das tradições, e os grupos ancestrais não estão excluídos 

da modernidade. 

Hodiernamente, muito se discute a utilização do termo “folclore”, que, de 

certa maneira, tem uma vertente pejorativa e excludente, no sentido de que 

pode significar uma inverdade ou uma história fantasiosa e inverídica. Nesse 

sentido, a autora Leda Guimarães (2005, p. 99) aponta que a terminologia 

folclore, como a arte popular, “pode ser considerada um ramo do campo da 

arte no geral, e desse outro lugar, dando continuidade a essas primeiras 

reflexões. Considerada um ramo do campo da arte no geral, e desse campo 

estariam excluídos, portanto, as artesãs e ofícios ainda não reconhecidos como 

'arte'”. Ainda nessa esteira, o ex-ministro da cultura, Gilberto Gil em seu 

discurso de posse, declarou que:  

Os vínculos entre o conceito erudito de "folclore" e a discriminação 
cultural são mais do que estreitos. São íntimos. "Folclore" é tudo 

aquilo que não se enquadrando, por sua antiguidade, no panorama 
da cultura de massa é produzido por gente inculta, por "primitivos 

contemporâneos", como uma espécie de enclave simbólico, 
historicamente atrasado, no mundo atual. Os ensinamentos de Lina 
Bo Bardi me preveniram definitivamente contra essa armadilha. Não 

existe "folclore" o que existe é cultura (Gil, 2003, n.p.). 

 Nesse sentido, pejorativamente, o termo folclore, geralmente utilizado 

para fazer referência e sentenciar a produção de pessoas iletradas, está 

ultrapassado. Em outro sentido, a palavra “folclore” pode ser usada de maneira 

desfavorável para se referir à “mentira” ou “invenção”, qualificando algo 

utópico. Também se refere a determinadas características pitorescas 

relacionadas a uma pessoa, um acontecimento, um lugar etc., como é possível 

observar na expressão “folclore político”. 

 Independente da conceituação, os costumes tradicionais consistem em 

um tema hermético, na medida em que percebemos o dinamismo da cultura, 

relacionada com a sociedade do presente e com sua herança cultural do 

passado, com novos sujeitos e com obstáculos recentes no percurso histórico 

de uma sociedade múltipla. 

 Mesmo diante do entendimento de que o termo “folclore” não é mais 

conveniente na academia, sugerindo falácias, ainda teremos de utilizá-lo nesta 

tese, visto que, no âmbito das danças populares, é um termo espontaneamente 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

31 

31 
 

 

 

em uso, amplamente empregado fora das comunidades acadêmicas e, 

sobretudo, nos festivais de danças “folclóricas”, nacionais ou internacionais. 

Tais festivais são organizados e apoiados por associações, como o Conselho 

Internacional de Organizações de Festivais Folclóricos e Artes Tradicionais - 

CIOFF4 , com 52 anos de atuação em 118 países, apoiando mais de 300 

festivais internacionais de folclore, e da Organização Internacional de Folclore 

e Artes Populares - IOV5, atuante em mais de 150 países, ambos parceiros da 

Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura 

(UNESCO), e se referem sempre aos festivais de cultura popular como 

“Festivais Internacionais de Folclore”. 

 Essas duas organizações direcionam seu trabalho em benefício “da 

salvaguarda e divulgação da cultura tradicional e por meio de uma série de 

normas, que determinam diretrizes e garantem que no Brasil, pratique a gestão 

de suas ações em acordo com as diretivas da UNESCO”, focadas na   

preservação e proteção do patrimônio imaterial cultural (Carta CIOFF - 

0278/18).  

 Essas instituições, como é o caso do 6CIOFF, têm a missão de “reforçar 

as relações entre diferentes festivais europeus e facilitar a vinda e intercâmbio 

de grupos oriundos de outros continentes; promover o espírito de amizade e 

                                               

 

4 O CIOFF® está presente em 118 países dos cinco continentes, sendo 67 secções nacionais, 

30 membros correspondentes e 21 membros associados e quase 1 milhão de voluntários 
envolvidos em suas atividades, contando com cerca de 30.000 organizações de folclore com 
grupos de dança e música. O CIOFF foi criado em 1970, com a missão de salvaguardar, 

promover e difundir a cultura tradicional e o folclore. Disponível em: https://cioffbrasil.org/o-
cioff/. Acessado em 06 jun. 2022. 
5 A missão do IOV é proteger, preservar e promover todas as formas de arte popular e cultura 
folclórica como elementos do Patrimônio Cultural. Somos a maior organização de artes 
populares do mundo com a missão de estudar e divulgar a ciência do folclore. E isso só é 

possível graças à dedicação de pessoas de todos os lugares do Brasil com uma paixão 
genuína por superar o impossível. Foi assim desde o início e seguimos norteados pelo desejo 

de encontrar pessoas movidas pelo desafio. Disponível em: 
https://www.facebook.com/brasil.iov/. Acessado em 06 fev. 2023. 
6 CIOFF- Conselho Internacional de Festivais Folclóricos e Artes Tradicionais. CIOFF® é uma 
das portas de entrada para uma cidadania mundial, na qual se aprende a importância do papel 
das ações tradicionais em comunidades enquanto alicerce de compreensão e trabalho com os 

avanços tecnológicos em todas as esferas do empreendimento humano. Abre oportunidades 
de criar interações nacionais e internacionais em todos os níveis, as quais, nos dão 

consciência de que o mundo não apenas começa em nossa casa, mas em nossa rua, nossa 
vizinhança, nosso bairro, nossa cidade, nosso estado e nosso país.  

Promove contato cognitivo e emocional junto a signos e significados de algumas das crenças e 
línguas mais difundidas e menos difundidas no mundo. Disponível em: https://cioffbrasil.org/o-
cioff/, acessado em 12 de ago. 2024 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

32 

32 
 

 

 

paz mundial por meio da não violência e colaboração internacional” 

cioffbrasil.org/documentos-2, acessado em 15 ago. 2022). São órgãos que 

apoiam grupos de manifestações culturais autênticas ou que traduzem 

expressões culturais, como o grupo Fitas, na difusão e propagação de suas 

expressões artísticas e na realização de festivais de “folclore”. 

 Vale ressaltar que, no campo das danças populares, é abundante o 

número de grupos coreográficos que buscam investigar e interpretar as 

manifestações populares oriundas de manifestações genuínas, como o grupo 

Fitas. Assim, conforme o primeiro item do capítulo IX da “Carta do Folclore 

Brasileiro”, emitida pela Comissão Nacional do Folclore, versão datada de 

1995, esses grupos foram designados como “Grupos Parafolclóricos”. Para os 

estudiosos e elaboradores de tal documento, as danças traduzidas espelham 

as danças dos grupos autênticos, extraindo delas a essência da estrutura da 

cultura tradicional. Assim, os grupos Parafolclóricos 

são assim chamados os grupos que apresentam folguedos e danças 

folclóricas, cujos integrantes, em sua maioria, não são portadores das 
tradições representadas, se organizam formalmente e aprendem as 

danças e os folguedos através do estudo regular, em alguns casos, 
exclusivamente bibliográfico e de modo não espontâneo (Carta da 

Comissão Nacional de Folclore – Capítulo III – Salvador – 1995). 

 Em conformidade com esse documento, são identificadas como 

parafolclóricas as agremiações precursoras das tradições representadas por 

meio de folguedos e danças, cujos partícipes aprendem as manifestações 

ancestrais por meio de pesquisas bibliográficas ou etnográficas, de maneira 

despretensiosa. 

 Neste entendimento, as tradições são incorporadas e reelaboradas, 

buscando, no procedimento interpretativo da cultura, da incorporação e da 

hibridização, obter a essência da estrutura tradicional, sem competições ou 

rivalidades com os grupos populares, dado que as interpretações nunca 

elaboram um desfecho final de verdade irrestrita. Segundo esse enunciado, os 

grupos parafolclóricos constituem uma possibilidade para a divulgação dos 

costumes.  

Podemos então afirmar que o grupo Fitas pertence à categoria 

“Parafolclórica”, visto que foi idealizado com a missão de desenvolver 

coreografias alicerçadas em estudos de manifestações autênticas, com a 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

33 

33 
 

 

 

liberdade de variações no desenho das danças e na indumentária, valendo-se 

do método de “tradução da tradição”, na tentativa de garantir aos seus 

membros a apreensão do conhecimento por meio do estudo das manifestações 

culturais de diversas etnias. O grupo reinterpreta e apresenta em palcos e 

locais públicos, na qualidade de espetáculo, coreografias produzidas a partir de 

uma dança popular, desenvolvidas por dançarinos profissionais ou amadores, 

sob o comando de um coreógrafo, diante de uma motivação artística e estética. 

1.2 Patrimônio Imaterial e Educação Patrimonial. 

“Arte, cultura e educação preservam o patrimônio, resgatam a história e perpetuam valores ”. 

Gislaine Nascimento da Silva Perez 

A imaterialidade é imbuída de uma grande carga simbólica, uma vez que 

o valor espiritual é mais reconhecido que a materialidade. O patrimônio cultural 

é engendrado a partir de referências culturais que majoritariamente se 

encontram presentes na história de uma comunidade e são transmitidas entre 

gerações. 

Tendo como suporte as perspectivas materiais, a cultura imaterial 

demanda interpelações e ações que estão além do universo intangível, 

existindo uma inter-relação entre material e imaterial. Assim, 

No    âmbito    da    cultura    e    dos Patrimônios Culturais é 
impossível separar os   aspectos   materiais   e   imateriais, pois 

ambos formam uma unidade complexa e indissolúvel.  Os saberes e 
fazeres só se efetivam mediante sustentação em elementos   

materiais.   Desta   maneira, a salvaguarda    dos    Patrimônios    
Culturais Imateriais, demanda    que    os    aspectos tangíveis    dos    

bens    intangíveis    sejam também considerados, principalmente 
aqueles que compõem a base de sustentação desses patrimônios, 
bem como os elementos emergentes dessa interação (Siqueira, 2021, 

p. 181). 

 Nesta esteira, o patrimônio imaterial, segundo a convenção para a 

salvaguarda do Patrimônio Cultural Imaterial da UNESCO, do ano de 2003, Art. 

2, “... é composto pelas práticas, representações, expressões, conhecimentos e 

técnicas – junto com os instrumentos, objetos, artefatos e lugares culturais que 

lhes são associados”, reconhecidos pelas comunidades e grupos como 

componente constituidor do patrimônio cultural.  

O patrimônio imaterial cultural caracteriza-se pela transmissão oral e 

pode ser reiteradamente “recriado pelas comunidades e grupos em função de 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

34 

34 
 

 

 

seu ambiente, de sua interação com a natureza e de sua história, o que gera 

um sentimento de identidade e continuidade”, promovendo respeito “à 

diversidade cultural e à criatividade humana” 7(http://portal.iphan.gov.br).   

Tombados pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico 

Nacional (IPHAN), fazem parte do repertório do Patrimônio Cultural Imaterial da 

Humanidade no Brasil: o samba de roda do recôncavo baiano; a arte Kusiwa8, 

uma pintura corporal e arte gráfica Wajãpi; a dança do Frevo, componente 

expressivo do carnaval de Recife; o círio de Nossa Senhora de Nazaré, 

realizado há mais de 200 anos em Belém–PA; a roda de capoeira, 

manifestação cultural afro-brasileira que se baseia em uma luta e uma dança, e 

o Complexo Cultural do Bumba meu boi do Maranhão, folguedo típico da 

cidade brasileira de São Luís, a capital, e do interior do estado.  

Extremamente rico em manifestações imateriais, mesmo que ainda não 

tenham sido tombadas pelo IPHAN, o nosso país possui abundante quantidade 

de bens imateriais, como, por exemplo, as danças populares e festejos Brasil 

afora, ligados especificamente ao nosso estudo sobre o grupo Fitas, que se 

reporta às diversas expressões imateriais para compor seu repertório 

coreográfico, com a finalidade de mostrar um pouco destas manifestações 

culturais, traduzidas de nossa ancestralidade. 

Para o IPHAN (2014, p. 22), a educação patrimonial pode ser pensada 

dentro do conceito de mediação, estabelecido pelo pensador russo Lev 

Vygotsky, pelo qual o autor pensa que a dinâmica do “[...] homem tem efeitos 

que mudam o mundo e efeitos exercidos sobre o próprio homem: é por meio 

dos elementos (instrumentos e signos) e do processo de mediação que ocorre 

o desenvolvimento dos Processos”, por meio dos quais acontece o 

desenvolvimento dos processos psicológicos superiores ou cognição. 

Esses processos de cognição acontecem no percurso vivenciado pelo 

indivíduo, “[...] a partir da sua atuação em situações de interação social, da qual 

                                               

 

7 Disponível em http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/71. Acessado em 29 ago. 2022.   
8888 A Arte Kusiwa é um sistema de representação gráfico próprio dos povos indígenas Wajãpi, 
do Amapá, que sintetiza seu modo particular de conhecer, conceber e agir sobre o universo. 

Como patrimônio imaterial, a Arte Kusiwa – Pintura Corporal e Arte Gráfica Wajãpi – foi inscrita 
no Livro de Registro das Formas de Expressão, em 2002. Disponível em: 
http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/54. Acessado em 29 de agosto de 2022.  



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

35 

35 
 

 

 

participam instrumentos e signos que o levam a se organizar e estruturar seu 

ambiente e seu pensamento” (IPHAN, 2014, p. 21), sendo esses instrumentos 

e signos responsáveis historicamente pela mediação da vida. Dessa forma, é 

relevante na concepção da cidadania, possibilitando a “[...] 

intervenção/invenção social, política, cultural e pedagógica na relação com o 

patrimônio”. Salienta-se que o aspecto relacional “[...] tende a ser considerado 

por nós fundamental na apreensão e na compreensão de Educação 

Patrimonial”, sendo, na prática da relação com as díspares matrizes do 

patrimônio, a possibilidade de uma ação crítica sobre as realizações 

educativas. Portanto, 

Os diferentes contextos culturais em que as pessoas vivem são, 

também, contextos educativos que formam e moldam os jeitos de ser e 
estar no mundo. Essa transmissão cultural é importante, porque tudo é 
aprendido por meio dos pares que convivem nesses contextos. Dessa 

maneira, não somente práticas sociais e artefatos são apropriados, 
mas também os problemas e as situações para os quais eles foram 

criados. Assim, a mediação pode ser entendida como um processo de 
desenvolvimento e de aprendizagem humana, como incorporação da 

cultura, como domínio de modos culturais de agir e pensar, de se 
relacionar com outros e consigo mesmo (IPHAN, 2014, p. 22). 

 Destarte, a Educação Patrimonial para a construção da cidadania é um 

quesito de grande deferência, por se tratar de uma prática pedagógica em que 

o educando constrói o seu conhecimento por meio de um processo ativo de 

aprendizagem. Trata-se de uma educação enredada com a metamorfose 

social, criando cidadãos capazes de interpelar e intervir em seu meio político e 

sociocultural. O aprendizado se dá por meio da convivência dos pares, 

dimensão em que as práticas sociais e os artefatos são capturados, bem como 

as intercorrências e situações em que foram geradas. 

 A educação patrimonial é relevante no processo de inclusão social e da 

cidadania, trata-se de (...) um dispositivo de ‘alfabetização cultural’ que facilita 

ao indivíduo fazer a decodificação da sociedade em seu entorno, levando-o à 

compreensão sociocultural e da trajetória histórico-temporal em que está 

inserido (Horta, et. all. 1999).  

Neste sentido, as tradições culturais são importantes para valorizar, 

testemunhar e propagar às gerações futuras as aspirações humanas, com o 

desígnio de fomentar o diálogo entre as manifestações culturais, valorizando e 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

36 

36 
 

 

 

fazendo com que estas sejam repassadas às futuras gerações como rastro dos 

propósitos da humanidade e sua diversidade. Consoante à autora Daniella Lira 

Nogueira Paes (2013 p. 41), a educação patrimonial e suas atividades são 

“indispensáveis para a preservação de bens culturais identificados”, porém, 

estas ações necessitam ser priorizadas e dialogadas com os envolvidos a fim 

de provocar a apropriação e a luta pela sua preservação. 

 Ainda sobre a educação patrimonial, ela tem como premissa “construir 

conhecimentos a partir de um amplo diálogo entre as comunidades que detêm 

as referências culturais a serem inventariadas”. Relacionar-se com grupos e 

gerações distintas promove o respeito pela “[...] diferença e a importância da 

pluralidade” (IPHAN, 2013, p. 30), gerando um “quadro de possibilidades de 

bens culturais que poderão ser inventariados”. No que concerne 

especificamente às formas de expressão, como a dança, a música ou uma 

encenação, que podem portar diferentes sentidos: “religiosos, como uma folia 

de reis ou uma procissão; políticos, ao comunicar protestos sociais, como o 

hip-hop (que envolve o break, o rap e o grafite), etc.” (IPHAN, 2013, p. 30). 

Criado em 1937, o Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional –

IPHAN – é uma autarquia federal, vinculada ao Ministério do Turismo. Ele tem 

sua atuação focada na preservação e na conservação do patrimônio de cunho 

histórico, artístico e paisagístico no Brasil, a partir de uma determinação 

presidencial dirigida ao ministro da Educação e Saúde Pública, de maneira 

provisória, apenas como serviço e não como instituto, como passou a ser 

categorizado. O órgão tem nas “[...] iniciativas e projetos a importância da 

realização de ações educativas como estratégia de proteção e preservação do 

patrimônio sob sua responsabilidade”, promovendo “debates teóricos, 

conceituais e metodologias de atuação que se encontram na base das atuais 

políticas públicas de Estado na área”. É encarregado da análise dos “pedidos 

de registro, que são encaminhados por representantes da sociedade civil, 

instituições públicas ligadas aos poderes públicos de estados, municípios ou da 

União” (IPHAN, 2014, p. 5). 

 O IPHAN possui uma unidade especial, o Centro Nacional de Folclore e 

Cultura Popular (CNFCP), com a função de desenvolver e executar “[...] 

programas e projetos de estudo, pesquisa, documentação, difusão e fomento 

de expressões dos saberes e fazeres do povo brasileiro” (IPHAN, 2014, p. 5), 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

37 

37 
 

 

 

classificados como bens de natureza imaterial, que ficam localizados no 

conjunto arquitetônico do bairro do Catete, Rio de Janeiro–RJ. 

 Através da Constituição de 1988, por meio de seus artigos 215 e 216, foi 

ampliada a noção de patrimônio cultural, ao reconhecer-se a existência de 

bens culturais de natureza material e imaterial. Assim, os bens culturais de 

natureza imaterial  

[...] dizem respeito àquelas práticas e domínios da vida social que se 
manifestam em saberes, ofícios e modos de fazer; celebrações; 

formas de expressão cênicas, plásticas, musicais ou lúdicas; e nos 
lugares (como mercados, feiras e santuários que abrigam práticas 
culturais coletivas). (http://portal.iphan.gov.br/. Acessado em 06 fev. 

2023). 

 Portanto, o patrimônio imaterial diz respeito aos saberes e fazeres do 

povo, comumente transmitido de geração a geração, e constantemente 

reelaborado “pelas comunidades e grupos em função de seu ambiente, de sua 

interação com a natureza e de sua história, gerando um sentimento de 

identidade e continuidade” (http://portal.iphan.gov.br)/pagina/detalhes/276), 

favorecendo a promoção do respeito à diversidade cultural e à criatividade 

humana.    

 Por sua vez, o patrimônio material, que também é protegido pelo IPHAN, 

é composto por um conjunto de bens culturais, classificados segundo sua 

natureza, conforme os quatro Livros do Tombo: arqueológico, paisagístico e 

etnográfico; histórico; belas-artes; e das “artes aplicadas” 

(http://portal.iphan.gov.br). Neste sentido, podemos destacar bens de natureza 

material tombados: 

[...] os imóveis como as cidades históricas, sítios arqueológicos e 
paisagísticos e bens individuais”, ou móveis, como coleções 
arqueológicas, acervos museológicos, documentais, bibliográficos, 

arquivísticos, videográficos, fotográficos e cinematográficos. 
(http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/276). 

 A delimitação dos bens de natureza material ou imaterial está 

subordinada a inventários, que procuram identificar as inúmeras manifestações 

culturais e bens de interesse de preservação, colaborando efetivamente na 

promoção do respeito à diversidade cultural e à criatividade humana. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

38 

38 
 

 

 

 Atentaremos, neste estudo, aos bens de natureza imaterial, 

especificamente à dança popular. Conforme o IPHAN, até o ano de 2018, já 

existiam registros de “47 bens imateriais que se distribuem pelos estados 

brasileiros e Distrito Federal”, de diversas naturezas. Dentre estes, 

destacamos, na área da dança, o Carimbó, tombado em 11/09/2014; a Roda 

de Capoeira e o Ofício dos Mestres de Capoeira, em 21/10/2008, presentes em 

todo o país; o Maracatu Nação, o Maracatu do Baque Virado e o Cavalo-

Marinho, em 03/12/2014; o Caboclinho, em 24/11/2016; e o Jongo no Sudeste, 

em 15/12/2005 (http://portal.iphan.gov.br). 

Nesta perspectiva, o grupo Fitas se debruça no campo das danças e da 

música popular, buscando conhecer e representar de maneira hibridizada 

essas manifestações imateriais.  

 Assim, buscaremos nesse estudo perceber se existe, por parte dos 

partícipes do grupo Fitas e do público atingido, a construção de um desejo de 

preservação e valorização destas expressões artísticas, através de uma 

educação dialógica, presente na sua laboração. Assim, buscaremos nesse 

estudo perceber se existe, por parte dos partícipes do grupo Fitas e do público 

atingido, a construção de um desejo de preservação e valorização destas 

expressões artísticas, mediante uma educação dialógica, presente na sua 

laboração. Nesse sentido, indagamos: por meio destas atividades culturais, 

existe uma identificação e sentido de união, ressaltando e respeitando as 

diversidades, diante da renovação dos valores produzidos pelos indivíduos, por 

meio das nuanças da dança? 

1.4. Pedagogias culturais. 

“A cultura forma sábios; a educação, homens”. Louis Bonald (filósofo francês) 

 Os estudos culturais na educação brasileira foram iniciados em meados 

dos anos de 1990. Segundo as autoras Wortmann, Vorraber e Hessel Silveira 

(2015), foi uma conjuntura decisiva para “[...] o estabelecimento de algumas 

das vinculações que hoje temos entre Estudos Culturais e educação teve lugar 

no final de 1996” (2015, p. 33), período em que foi reestruturado o Programa de 

Pós-Graduação em Educação da Universidade Federal do Rio Grande do Sul 

(PPGEDU/UFRGS). Essa reformulação introduziu linhas de pesquisa, “em 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

39 

39 
 

 

 

substituição às anteriores áreas de concentração, entre as quais a linha 

'Estudos Culturais em Educação” (2015, p. 33). 

 Ainda de acordo com Wortmann, Vorraber e Hessel Silveira (2015, p. 

34), sobre a criação desta linha de pesquisa,  

[...] vertentes teóricas pouco invocadas no ambiente universitário 
gaúcho, à época, foram colocadas em destaque, tanto através de 

traduções de textos de autores ingleses vinculados ao Centre for 
Contemporary Cultural Studies, tais como Stuart Hall, Paul Willis, Paul 

Du Gay e Ângela McRobbie, e norte-americanos, que consideramos 
já ser uma segunda geração de estudiosos desse campo, como 

Henry Giroux, Douglas Kellner e Shirley Steinberg, quanto de 
pesquisas (incluindo-se entre essas dissertações de mestrado e teses 
de doutorado), que vieram à luz principalmente sob a forma de livros 

e de artigos publicados em periódicos nacionais e anais de 
congressos (Wortmann; Vorraber; Hessel Silveira, 2015, p. 34)  

 Para as citadas autoras, o interesse e destaque do tema da educação 

cultural acontecem a partir desses estudos preliminares, que colaboraram com 

a efetivação dos estudos culturais, necessários para a expansão do tema no 

mundo acadêmico, trazendo à luz estudos publicados em periódicos e anais de 

congressos. 

 A expressão “pedagogias culturais” vem sendo utilizada para “abordar a 

multiplicidade de processos educativos em curso, para além daqueles que têm 

lugar em instituições historicamente vinculadas a ações de educar (como é o 

caso da escola, da família, da igreja, etc.)” (Wortmann e Silveira, 2015, p. 38). 

Portanto, esse campo da pedagogia cultural pode ser entendido como 

“qualquer instituição ou dispositivo cultural que, tal como a escola, esteja 

envolvido – em conexão com relações de poder – no processo de transmissão 

de atitudes e valores” (Wortmann e Silveira, 2015, p. 38).   

 A “pedagogia cultural”, conforme apontam Paula Deporte de Andrade e 

Marisa Vorraber Costa (2017, p. 11), muito recentemente, passou a ser 

veiculada no cenário acadêmico, associada ao campo dos estudos culturais em 

“seu cruzamento com a educação”, não sendo diferente com relação às 

controvérsias, juntamente com os estudos culturais. 

Nessa direção, os autores Martins e Tourinho (2011) discorrem sobre as 

pedagogias culturais no cenário “das práticas artísticas e do ensino da arte”, 

como um espaço que incorpora “múltiplos sentidos do olhar, do escutar, e do 

mover-se” (Martins e Tourinho, 2011, p. 12), em que as “práxis” educativas 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

40 

40 
 

 

 

eficazes são apoderadas pelas pedagogias culturais, concebendo e 

objetivando nossas subjetividades e similitudes. Para os autores, as 

pedagogias culturais são independentes do lugar e dos meios de que dispomos 

e forjamos, bem como das pessoas com as quais a compartilhamos, na 

indagação de ações concretas para conectar essas práticas metafóricas e 

artísticas, buscando caminhos para entendê-las como coletivas e didático-

culturais. 

Irene Tourinho e Raimundo Martins (2014, p. 12-13) apontam que o 

campo das pedagogias culturais incorpora “múltiplos sentidos do olhar, do 

sentir do escutar e do mover-se”, à medida que assumem as práticas 

educativas “como a energia e eficácia das coisas vividas”, contemplando 

subjetividades e identidades. Para os autores, trata-se de um  

[...] um campo que não se aparta da escola, porém, vê a ‘escola’ para 
além de um lugar fixo, com fins pré-determinados. Alarga-se, com as 

pedagogias culturais, a consciência de onde, como e por que se 
aprende, pois elas enfatizam que, querendo ou não, continuamos 

aprendendo, independentemente do lugar onde estejamos, dos 
recursos de que dispomos e manipulamos, das pessoas com as quais 
interagimos (Tourinho e Martins, 2014, p. 12). 

Os autores especulam os pontos de convergência que as pedagogias 

culturais fomentam, reconhecendo a cultura como “uma arena de luta política e 

pedagógica”, em vista do enfoque das sucessivas investigações, em que as 

práticas artísticas e simbólicas estão subordinadas à compreensão de como se 

estabelecem enquanto “pedagogias culturais, coletivas e vivas”. 

 Deporte (2016, p. 11) discute sobre a relação da “[...] cultura como 

pedagogia e a pedagogia como cultura” e, nesse caminho, a partir da conexão 

entre cultura e pedagogia, sobre “as lutas teóricas que nos permitem ter o 

entendimento” dos diferentes caminhos que fizeram com que a “cultura 

tomasse a dimensão de uma dominante cultural quanto à função da pedagogia 

nesse contexto”.  

Deporte (2016) versa ainda sobre o termo “Tecnologias culturais”, 

abordado por Simon (2008) em Alienígenas na sala de aula. Nessa obra, o 

autor pressupõe que a regulação e formação da identidade e da fantasia são 

relevantes na produção de significados com relação ao futuro do indivíduo e 

suas conexões com o mundo e com os dissemelhantes. A educação não pode 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

41 

41 
 

 

 

se tornar uma experimentação no sentido de homogeneização dos indivíduos, 

pois desigualdades podem interagir entre si e o resultado deste confronto não 

pode ser desconsiderado. 

A conceituação de pedagogia cultural busca alargar a noção do ensinar 

para além do ambiente escolar. Nessa perspectiva da educação em cultura, as 

pedagogias propiciam ampliar a construção e a permuta de concepções, 

enquanto processos sociais que educam em variados espaços coletivos. 

Deporte (2016) destaca que o “conceito de pedagogias culturais não busca 

mostrar o quanto estas reproduzem ideologia ou são repressoras, em uma 

perspectiva crítica, mas procura salientar, entre outras coisas, o quanto elas 

são produtivas” e de que maneira os elementos culturais são pedagógicos ao 

contribuírem com os “modos de ser” a partir da normatização de nossos 

hábitos (Deporte, 2016, p. 31). 

A prática cultural, para Javier Rodrigo e Antônio Collados (2014, p. 21-

23), é percebida dissociada do espaço físico, em que se “intersectam 

qualidades sociais, históricas, culturais, psicológicas, econômicas, políticas, 

etc.” São produções que se instauram em comunidades e espaços flexíveis. 

Assim, o exercício cultural colaborativo acontece em um espaço de confluência 

entre executores e interlocutores, mesclando “posturas, saberes e disciplinas 

para além de categorias estabelecidas de antemão”. Consequentemente, o 

desfecho da laboração artística e cultural, deve estar incorporado em conexões 

sociais e seus colaboradores, via intercâmbios para a efetiva aprendizagem. 

Deve-se pensar as práticas artísticas no sentido do coletivo, visando ao 

desfecho de sua proposta, viabilizando espaços que contribuam para a efetiva 

intervenção e produção dos saberes. 

Nas concepções de Hall (1997, p. 22), a cultura deixa de ser pensada 

como uma vertente sem merecimento, sendo entendida como “[...] algo 

fundamental, constitutivo, determinando tanto a forma como o caráter deste 

movimento, bem como a sua vida interior”, em vista dos Estudos Culturais, 

responsáveis pelo foco dado à cultura e às transformações sociais. Hall (2017) 

discute que, na segunda metade do século XX, a cultura passa por grande 

expansão, associando-se a ela “seu papel constitutivo”, que nos dias atuais 

está inserido em todas as perspectivas da vida social, assumindo um papel 

relevante no que se refere à estruturação da sociedade moderna. Mudanças na 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

42 

42 
 

 

 

consciência popular são introduzidas, tendo em vista “que vivemos em mundos 

crescentemente múltiplos e — o que é mais desconcertante — “virtuais” (Hall, 

2017, p. 17). 

Para Hall, existe um encurtamento da velocidade com que as imagens 

são propagadas, enredando “uma teia de sociedades com histórias distintas, 

diferentes modos de vida, em estágios diversos de desenvolvimento e situadas 

em diferentes fusos horários” (Hall, 2016, p. 18). Nesse caminho, essa 

propagação veloz de situações diversas produz especialmente “as revoluções 

da cultura em nível global” (Hall, 2017, p. 18), estimulando e impactando os 

modos de viver no que se refere ao sentido que o homem atribui à sua vida e 

às suas expectativas futuras. Trata-se de fatores que contribuem com as 

transformações das relações globais constituídas, fazendo com que fiquem 

menos nítidos muitos arquétipos e as tradições do passado, tornando a cultura 

um dos componentes mais dinâmicos — e mais inesperados — do milênio. 

Deporte (2016, p. 11) se posiciona diante do pensamento da “[…] cultura 

como modo de vida”, reforçando as práticas populares. A esfera das 

pedagogias culturais, à medida que intenciona contribuir com a divulgação e 

propagação das manifestações culturais das danças populares e música, gera 

um espaço de aprendizado coletivo, refletindo acerca da produção do 

conhecimento e da preservação de memórias ancestrais, subjetividades e 

relações sociais laboradas. Assim, ao final deste estudo, tencionamos 

responder se, por meio de sua laboração, o grupo Fitas estabelece a produção 

do conhecimento e a preservação de memórias ancestrais, subjetividades e 

relações sociais construídas por meio da pedagogia cultural. 

Os indivíduos, durante seu percurso de vida, adquirem saberes 

elaborados através de suas experiências próprias, conhecimentos concebidos 

diante de suas vivências pessoais e sociais com outros indivíduos, na esfera 

familiar e em instituições de educação não formais. Na atuação do grupo Fitas, 

o processo de aprendizagem é centrado no indivíduo de maneira 

despretensiosa e voluntária, diante de uma participação facultativa de seus 

componentes, uma vez que o grupo não oferece cachês. Assim, buscamos a 

constatação ou não, se o grupo Fitas é um veículo eficaz no processo de 

apreensão dos saberes. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

43 

43 
 

 

 

1.5. A Educação não-formal. 

”A educação é para a alma o que a escultura é para um bloco de mármore”. Joseph Addison 

 O termo “Educação não formal” surgiu após a década de 1970 e se 

refere a processos educativos que acontecem fora do ambiente escolar, 

especificamente em organizações não governamentais (ONGs) e organizações 

sociais, onde os processos de aprendizagem transcorrem de maneira grupal, 

sendo reconhecidos diante do enaltecimento das ações individuais e dos 

valores culturais. 

 No pensamento de Martins (2007), a compreensão da Cultura Visual é 

estabelecida como prática social que impulsiona a memória do ver, 

manipulando e intercruzando sentidos da anamnese social alicerçada pelo 

sujeito, com acepções inerentes ao imaginário local. Para o citado autor, o 

papel da arte e da imagem na cultura é ressaltado nos espaços educacionais, 

alcançando novas significações e sentidos. Assim, o confronto com a tradição e 

com os modelos que ponderam as produções simbólicas somente será 

possível diante do conhecimento artístico crítico. 

 Por sua vez, Hannah Arendt (1995) destaca que a educação jamais 

poderá ser compreendida como uma ação acabada, devendo ser 

continuamente repensada em decorrência das metamorfoses do mundo. Nesse 

sentido, a educação possui um papel político fundamental por se tratar da 

formação e refinamento para um mundo da coletividade, em que a preservação 

está condicionada à sua transformação. Na linha do pensamento arendtiano, a 

educação deve ser a mola propulsora da capacidade humana de conservar o 

mundo, uma vez que vivemos numa “sociedade de massa” ávida por 

novidades, que não se inquieta com a perda das tradições. 

 A respeito da educação não formal, os autores Simson, Park e 

Fernandes (2001, p. 03) argumentam que se trata de um espaço educativo em 

que é possível a prática da vivência social, reforçando o sentido de coletividade 

e assinalando os laços de afetividade entre os indivíduos. Os autores alertam 

que este formato de educação necessita ser vivenciado espontaneamente e 

com aprazimento, em um local que possibilite a expansão e a troca de 

experiências, sempre compromissado com os direitos humanos, a partir de 

ações didáticas e políticas, de modo que a assimilação do conhecimento ocorra 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

44 

44 
 

 

 

espontaneamente. Portanto, refere-se a um mecanismo comprometido com as 

indagações relevantes para um grupo estabelecido e à pertinência da proposta 

informal. Nesse rastro, Cendales e Mariño (2006, p. 13) abordam a educação 

como “parte da engrenagem social”, salientando que analisar a educação 

requer um entendimento da sociedade na qual está inserida e, portanto, “[…] a 

educação é função da sociedade, não se pode pensar numa mudança da 

educação sem uma mudança na sociedade, tampouco em mudar a sociedade 

sem realizar mudanças na educação”. Isto é, a educação tem que ser pensada 

a partir do interesse da população, a fim de contribuir para a transformação da 

sociedade. 

Assim, a proposta da educação não formal, segundo Cendales e Mariño 

(2006), deve estar pautada nas alteridades que permeiam a sociedade, 

contribuindo para um espaço de inclusão, equidade social e justiça, edificando 

a proposta a partir das diversidades. O propósito deve ser a potencialização 

das capacidades individuais e culturais da comunidade, com o fito de criar 

espaços onde novas maneiras de relacionamento, participação e vivência 

sejam possíveis, voltadas para o empoderamento de seus integrantes.  

 Posto isto, para os autores, a educação não formal tem um vasto poder 

formativo, possibilitando alterações comportamentais e valorização individual, 

“[…] criando espaços de encontros que permitem ir além dos próprios limites, 

como o reconhecimento e a valorização dos aprendizados gerados na 

experiência” (Cendales, Mariño, 2006, p. 16), possibilitando um complexo 

entendimento da realidade em um contexto dilatado, em vista da não 

formalidade e da possibilidade de se tornar uma proposta inovadora. 

 Reiteramos que o intercâmbio da vivência e a assimilação das 

manifestações e coreografias no grupo Fitas são processadas no decorrer dos 

ensaios, através da ação do coreógrafo, que transmite aos dançantes, por 

vezes com a colaboração de alguns veteranos, de maneira intuitiva e 

espontânea, os elementos da dança a ser incorporada. A aprendizagem e o 

sentimento de pertencimento vão acontecendo de maneira espontânea, visto 

que a prática do coreógrafo é um dispositivo nessa engrenagem, apoiando a 

efetiva difusão dos alicerces da manifestação cultural a ser disseminada. 

 O carimbó é uma dança executada por seis casais. As mulheres trajam 

saias volumosas, rodadas e coloridas, com cintos e tiaras de flores amarelas e 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

45 

45 
 

 

 

vermelhas, blusas vermelhas mostrando os ombros e a barriga. Nas mesmas 

cores da saia, colares e adereços que não são perceptíveis na figura 02. Os 

homens usam calças brancas dobradas na perna, lembrando pescadores, e 

camisa de mesma estampa da saia das meninas. Tanto as mulheres como os 

homens dançam descalços. Dessa forma, apresentam aos espectadores os 

movimentos da dança, transmitindo satisfação através dos sorrisos e olhares, 

enquanto executam amplos movimentos girando a saia, tentando cobrir e 

seduzir os seus pares, de maneira envolvente e sensual. 

Figura 02 – Dança do Carimbó 

 

Fonte: Acervo do grupo Fitas. 

 Na imagem, observa-se a dança do carimbó9, apresentada pelo grupo 

Fitas. Trata-se de uma manifestação típica do estado do Pará, que no primeiro 

momento foi trazida ao Brasil pelos escravos africanos, e gradativamente, 

                                               

 

9 O carimbó é uma dança de roda típica do nordeste do Pará, estado da região Norte do Brasil, 
popular entre os nortistas e nordestinos. A palavra “carimbó” é de origem indígena. Do tupi, 

korimbó (pau que produz som) resulta da junção dos elementos curi, que significa “pau”, e 
mbó, que significa “furado”. O costume da dança surgiu com o hábito dos agricultores e dos 

pescadores que, ao fim dos trabalhos diários, dançavam ao ritmo do tambor. No dia 11 de 
novembro de 2015, essa dança folclórica paraense recebeu oficialmente a titulação de 

Patrimônio Cultural do Brasil, pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 
(IPHAN). Disponível em: https://www.todamateria.com.br/carimbo/. Acessado em 10 de 
fevereiro de 2023. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

46 

46 
 

 

 

incorporou influências indígenas e portuguesas. Dançada por agricultores e 

pescadores, ela apresenta vestimentas coloridas e volumosas, com muita 

alegria e muitos giros. Esse espírito de comemoração é corporificado pelos 

dançantes do Fitas, conforme mostra a figura 02, que rememora a 

manifestação dos agricultores e pescadores que, após cansativos dias de 

trabalho, dançavam ao ritmo dos tambores.  

            Assim, as manifestações do passado e a compreensão das imagens e 

significados são transformadas através da métrica da dança, como uma 

estratégia de transformação dos sentidos. O grupo intenciona, por meio do 

fascínio e do interesse comum aos seus pares, pesquisar, traduzir e 

representar as manifestações culturais herdadas da ancestralidade, em prol de 

contribuir com uma possível preservação da diversidade cultural de nosso país. 

O Fitas utiliza como artifício para organizar e apreender o conhecimento 

e a troca de experiências a educação não formal, estabelecida distante de um 

ambiente de aprendizagem não convencional, no qual seus integrantes 

assimilam as peculiaridades de cada dança de maneira despretensiosa. Nesse 

contexto, a educação não formal é vista como um dos núcleos básicos de uma 

Pedagogia Social e sua construção se dá principalmente pela participação e 

pelo interesse no coletivo. Neste sentido, a autora Carole Pateman (1992) 

explica: 

A participação promove e desenvolve as próprias qualidades que lhe 
são necessárias; quanto mais os indivíduos participam, melhor 

capacitados eles se tornam para fazê-lo. As hipóteses subsidiárias a 
respeito da participação são de que ela tem um efeito integrativo e 
que auxilia a aceitação de decisões coletivas (Pateman, 1992, p. 61). 

Ratificamos o pensamento da autora, pois consideramos que a 

excelência do aprendizado no Fitas acontece por meio da efetiva participação 

de seus membros e do treino incessante. É na convivência com a pluralidade 

cultural que ocorre o aprendizado e a valorização das manifestações culturais, 

bem como o reconhecimento de que a diversidade é um elemento importante 

para a formação social individual e coletiva. Nesse sentido, as experiências 

transformam-se em artifício para tornar o aprendiz não um mero espectador, 

mas um exímio experimentador, um apreciador. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

47 

47 
 

 

 

O intercâmbio da experiência e a assimilação das manifestações e das 

coreografias são processadas no decorrer dos ensaios, mediante a ação do 

coreógrafo, que transmite aos dançantes, muitas das vezes com a colaboração 

de alguns veteranos, de maneira intuitiva e espontânea, os elementos da 

dança a ser incorporada. A aprendizagem e o sentimento de pertencimento são 

processados frugalmente. Assim, as manifestações do passado e a 

compreensão das imagens e significados são metamorfoseadas através das 

coreografias como uma estratégia de transformação dos sentidos. 

A prática do grupo Fitas coaduna também com o pensamento da autora 

Maria da Glória Gohn (2008), no que diz respeito ao estudo da educação não 

formal, desenvolvida junto a grupos sociais organizados ou movimentos 

sociais, atentando para as questões metodológicas e para os modos de 

funcionamento como alguns dos aspectos mais relevantes do processo de 

aprendizagem, advertindo ser preciso aprofundar as pesquisas ao redor dos 

movimentos sociais e de seus processos de encaminhamento. A educação não 

formal vai além do assistencialismo, ela visa ao desenvolvimento de valores, 

acreditando que a aprendizagem se concretiza por meio das práticas sociais, 

respeitando as diferenças existentes para a absorção e elaboração dos 

conteúdos implícitos ou explícitos no processo de ensino e aprendizagem. 

Nessa esteira, por se tratar de saberes específicos, conhecimentos e 

expressões tradicionais, pensamos que as visualidades são gatilhos para a 

aprendizagem, mediante a laboração do grupo, que acontece em um ambiente 

não formal da educação, como contempla a figura 03.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

48 

48 
 

 

 

Figura 03. Ensaio do grupo Fitas 

 

Fonte: acervo do grupo Fitas. 

 

 Na figura 03, observam-se os integrantes do grupo Fitas, em um dos 

seus ensaios semanais. Existe sempre uma permuta de conhecimentos nesses 

encontros, haja vista que os integrantes mais experientes buscam, com a ajuda 

do coreógrafo, melhorar a qualidade e a sincronicidade coreográfica. Os 

ensaios são pontuados por tréguas, debates e troca de informações e de 

ideias, visando sempre à melhoria do aprendizado e à apreensão do 

conhecimento. 

Por não pertencerem ao núcleo de conteúdos obrigatórios da educação 

formal, geralmente a prática atinente à diversidade e formação cultural 

acontece em ambientes informais de ensino, a exemplo dos tradicionais 

Centros de Tradições da Cultura Gauchesca, com seus inúmeros CTGs. Esse 

tipo de educação, segundo a autora Gohn (2006, p. 29), é um aprendizado que 

ocorre por meio da interação com o educador. A autora destaca ainda que a 

educação não formal normalmente acontece em um ambiente espontâneo, 

contribuindo para que as relações sociais ocorram prioritariamente segundo 

interesses, predileções ou pertencimentos amealhados. Ponderamos, portanto, 

que a educação não formal é vista como um dos núcleos básicos de uma 

pedagogia social, e sua construção se dá principalmente pela participação e 

pelo interesse no coletivo.  



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

49 

49 
 

 

 

 Com efeito, pensar a educação para a prática social e o imaginário, a 

fim de obter novas concepções, preservação de memórias e conexões com a 

coletividade, vem ao encontro da nossa proposta de analisar a atuação do 

grupo Fitas, pois acreditamos que essa investigação contribuirá para a 

absorção das culturas genuínas e para a preservação dos costumes. Nessa 

perspectiva, o papel desempenhado pelo grupo Fitas encontra respaldo no 

pensamento de Arendt (2005), quando a autora afirma que não é competência 

de a educação propagar somente novidades, mas também concentrar sua 

ação para o conhecimento já existente para revelar o novo. 

Essa breve reflexão sobre educação não formal deu-se a partir da 

perspectiva acerca da transmissão das tradições imateriais realizadas pelo 

grupo Fitas, buscando novas referências, numa perspectiva de habilitar seus 

parceiros diante de inéditas maneiras de perceber e de propor caminhos para o 

aprendizado das culturas imateriais, em um ambiente fora do espaço 

convencional de ensino. 

Com o intuito de obtermos respostas às indagações deste estudo, 

discorreremos a respeito da criação do grupo Fitas e do papel desempenhado 

por ele, a fim de assimilarmos seus objetivos e metas, analisando a laboração 

do grupo e a criação e hibridização das danças ancestrais pesquisadas. 

Cogitamos que tais informações serão necessárias para a compreensão das 

atividades e funcionamento do grupo, diante da indagação de que a 

ressignificação destas apropriações culturais abordadas, hibridizadas e 

traduzidas de coreografias e indumentárias, capaz de contribuir na difusão de 

saberes e conhecimentos. Abordaremos o percurso do grupo até os dias de 

hoje, fazendo uma análise do processo de criação dos trajes e fantasias, com a 

intenção de possibilitar o discernimento a respeito das atividades exercidas e 

do processo de criação e tradução das danças pesquisadas. 

 

 

 

 

 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

50 

50 
 

 

 

 

 

CAPÍTULO II 

Fitas desatadas em Fitas 

Os ventos de agosto que soprem em meu coração, anunciam que é 

tempo de paz e de integração. (Hino do Fitas) 

 

 No decurso deste capítulo, faremos uma abordagem acerca da criação e 

trajetória do grupo Fitas e do modo como ele vem desenvolvendo suas 

atividades, na qualidade de representante da cultura popular, de conformação 

não tradicional, compatibilizando elementos culturais de maneira hibridizada, 

adaptando-se às práticas modernas através da tradução da memória, da dança 

e de suas roupagens, com o intuito de preservar as características ancestrais.  

 Partimos do pressuposto teórico de que as tradições apresentam valores 

sociais dignos de aceitação, como fonte de legitimidade de grupos 

determinados, para perpetuar os pilares das culturas humanas. Nesse sentido, 

torna-se oportuna a compreensão da laboração do grupo, a fim de confrontar 

os diversificados contextos culturais, religiosos, políticos, sociais e seus 

respectivos traços ideológicos.  

 Intentamos, portanto, diante deste estudo, averiguar se o grupo tem 

cumprido esse importante papel na manutenção das manifestações culturais, e 

as reais possibilidades de o grupo Fitas contribuir na preservação da cultura 

tradicional, não somente das congadas de Montes Claros–MG, mas de todo 

estado de Minas Gerais e dos demais estados do país, por meio da pedagogia 

cultural e da educação não formal.  

 

2.1.  Nascendo das Fitas. 

“Além do palco são tantas outras camadas que exigem atenção, devoção, doação... 
@Gabriel_fsz 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

51 

51 
 

 

 

 O grupo Fitas foi criado no ano de 2005, quando os ventos do mês de 

agosto enchiam os corações dos montesclarenses de alegria, anunciando um 

tempo de integração e paz, fruto dos preparativos para as “Festas de Agosto”10. 

 A respeito da cidade de Montes Claros -MG, dados da prefeitura 

Municipal (https://portal.montesclaros.mg.gov.br/cidade/aspectos-gerais), 

ressaltam que a cidade de Montes Claros -MG “é o sexto maior município do 

Estado de Minas Gerais em população residente, estimada pelo IBGE em 2022 

era de 414.240 habitantes”.  Conforme esta fonte, “a sua área geográfica de 

3.568,941 km2, por dedução, pode-se dizer que sua densidade demográfica é 

de 112,65 habitantes/km2”. Vista como centro de desenvolvimento da parte 

norte do estado, tem um impacto notável nas demais cidades da região e no 

sul da Bahia. Atua como um centro urbano de comércio, indústria e prestação 

de serviços. Por ter uma posição geográfica vantajosa, Montes Claros é vista 

como o segundo maior cruzamento rodoviário do país, beneficiando-se de 

rodovias como as BRs 135, 365, 251 e 122.  

 Nomeada “Princesa do Norte”, Montes Claros - MG é reconhecida como 

“cidade da arte e da cultura”. Berço dos imortais Cyro dos Anjos e Darcy 

Ribeiro, é cidade-dique da região, assegurando serviços e sendo modelo para 

todo o sertão mineiro. A Secretária de Cultura, sra. Júnia Velloso Rebello 

assegura se tratar de uma cidade de povo alegre, que “...celebra há 178 anos, 

festas em devoção a Nossa Senhora do Rosário, São Benedito e Divino 

Espírito Santo, quando dançam catopés, marujos e caboclinhos”. Celebra os 

Reis Magos com suas festividades, canta o amor em serenatas e faz uma 

homenagem ao Pequi, fruto do cerrado que supre a fome e a criatividade do 

seu povo sertanejo. A secretária aponta ainda que “Montes Claros é assim, o 

ontem e o hoje, o velho e o novo, convivendo de forma harmoniosa”, 

estimulando as expressões de sua cultura ancestral, para que as futuras 

                                               

 

10 Oficialmente, de acordo com o livro “Montes Claros, sua história, sua gente, seus costumes”, 

do historiador Hermes de Paula, o primeiro registro de realização das Festas de Agosto na 
cidade é de 1839, portanto, há 183 anos. Hermes de Paula também registra que as 

festividades marcaram a coroação do Imperador Dom Pedro II em 1841. Durante as Festas de 
Agosto, grupos de Catopês, marujos e caboclinhos homenageiam Nossa Senhora do Rosário, 

São Benedito e o Divino Espírito Santo, valorizando a cultura e a religiosidade popular da 
região. Disponível em: https://unimontes.br/festas-de-agosto-resgatam-tradicoes-culturais-do-
norte-de-minas-com-apoio-do-estado. Acessado em 08 set. 2022. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

52 

52 
 

 

 

gerações possam usufruir de suas origens e mantê-las vivas.  

(https://www.montesclaros.mg.gov.br/secretaria/cultura). 

 O sertão possui uma historicidade que só pode ser identificada quando 

compreendido como um elemento de um constructo discursivo que forma a 

nação brasileira. Outro ponto relevante dos montesclarenses, e também 

comum nas outras comunidades tradicionais do norte de Minas, “...é o fato de 

possuírem um sentimento de localidade e de pertença que operacionaliza a 

vida destas pessoas” (Costa, 2021, p. 132), principalmente, porque é através 

dele que ocorre a diferenciação, no contexto regional mais imediato, em que se 

encontram situados. 

 Os norte-mineiros, metaforicamente chamados de “Catrumano”, termo 

utilizado no livro de Guimarães Rosa, “Grande Sertão: Veredas”, fazendo 

“alusão a indivíduos em condições limítrofes de humanidade”. Vale destacar 

que o termo não foi criado pelo autor, “...apenas o utilizou como espécie de 

metáfora pedagógica” (Costa, 2021, p.132), vez que os sertanejos encontrados 

na obra literária “...experimentam seus percursos de vida na mais completa 

carência”, habitando as Veredas e encruzilhadas de recônditos ermos do 

Sertão. (Costa, 2021, p. 278). 

 Voltando à narrativa sobre a origem do grupo Fitas, criado por um grupo 

de amigos, contaminados  pelo clima de cultura, comprazimento e pelo som 

dos tambores, todos voluntários, de variadas formações acadêmicas e 

estudantes, admiradores das manifestações populares, imbuídos de forte 

sentimento de pertencimento ao vislumbrar o centro da cidade de Montes 

Claros–MG enfeitado de fitas coloridas, resolveram criar o Fitas - grupo de 

Tradições Folclóricas, para receber os Marujos, os Catopês e os Caboclinhos, 

que, anualmente, alegram a população com seus batuques, bailados e 

tambores, desfilando suas cantorias nas tradicionais “Festas de agosto”. O 

nome foi escolhido com o propósito de homenagear essas festividades e suas 

fitas multicoloridas embaladas pelas ventanias, como bem demonstra a figura 

04. 

 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

53 

53 
 

 

 

 

 

 

 

Figura 04- Ruas de Montes Claros–MG enfeitadas para as Festas de Agosto 

 
 

Fonte: Disponível em: https://webterra.com.br/2022/07/14/aaaaprefeitura-de-montes-claros-

divulga-datas-das-festas-de-agosto/. Acessado em 15 set. 2022. 
 

 A Figura 07 proporciona vislumbrar um pouco da energia e do colorido 

das Festas de Agosto na cidade de Montes Claros–MG, comemorações 

tradicionais repassadas de geração em geração, salvaguardando 

manifestações ancestrais. Tais festejos agregam um misto de religiosidade, 

cultura popular, música e muita alegria, animadamente materializadas através 

dos dançantes que homenageiam Nossa Senhora do Rosário, São Benedito e 

o Divino Espírito Santo, edificando a cultura e a religiosidade popular 

montesclarense. Motivo de orgulho para a cidade e toda a região norte-mineira, 

as Festas de Agosto atraem visitantes e participantes que prestigiam as 

diversas atividades, como: feira de artesanato, comidas típicas e 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

54 

54 
 

 

 

apresentações, como as do grupo Fitas, que se orgulha de colaborar com os 

festejos tradicionais. 

 Estes festejos populares são uma clara manifestação da crença do povo 

montesclarense. Neste aspecto, os autores Cruz, Menezes e Pinto (2008, p. 

21) abordam o fato de que “implicam a produção de vestimentas, música, 

comida, objetos específicos para a celebração cultural, que levam brilho, som, 

cor e sabor para os participantes”. São celebrações movidas por crenças, 

combinando o sagrado e o profano, a tradição católica e a afrodescendente, 

inseridas na cultura ancestral da cidade. É fé enquanto cortejos, danças, 

levantamento de mastros e é puro festejo, nas barracas de cachorro-quente, de 

arroz com pequi, de pastel, de beiju, espetinhos de carne e tantas outras 

gulodices, nos shows musicais de vários gêneros, na feira de artesanato e nas 

demais apresentações artísticas e culturais, dentre elas do grupo Fitas.  

Podemos então ratificar que as Festas de agosto de Montes Claros-MG 

são um amalgamado de fé e festa, onde o material e o imaterial se entrelaçam 

unanimemente nestas festividades, contribuindo para o fortalecimento e 

construção da identidade local. 

 Ainda sobre as Festas de Agosto, vale salientar que elas são realizadas 

anualmente há quase dois séculos. Um misto de sagrado e profano, os ternos 

da Congada 11  desfilam pelas ruas centrais da cidade, em cortejos, sendo 

ligados aos cultos religiosos católicos e afrodescendentes, formados pelos 

ternos dos Catopês — de origem africana, dos Marujos — de origem 

portuguesa e dos Caboclinhos — ligados aos indígenas. Comemorações 

tradicionais repassadas de geração em geração, salvaguardando suas 

memórias. Uma combinação profícua de cultura popular, música e muita 

alegria, essas festas são animadamente materializadas através dos dançantes 

que homenageiam Nossa Senhora do Rosário, São Benedito e o Divino 

Espírito Santo, edificando a cultura e a religiosidade popular desta localidade. 

                                               

 

11 A Congada, também conhecida como Congado ou Congo, é uma manifestação cultural e 

religiosa, que faz parte do Folclore Brasileiro. A festa popular originou-se no Brasil na metade 
do século XVII. Ela carrega elementos culturais africanos (principalmente do povo de Angola e 

Congo) e elementos da Igreja Católica trazidos pelos portugueses, ou seja, uma mistura das 
festas trazidas pelos negros escravizados com a religiosidade cristã na época colonial. 
Disponível em:  https://www.infoescola.com/folclore/congada. Acessado em 02 de mar. 2023. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

55 

55 
 

 

 

Fazem parte do calendário do município, que decora as ruas por onde passam 

os cortejos com fitas multicoloridas. 

 Na letra da música “Montesclareou”, de autoria de Georgino Junior e 

Tino Gomes, podemos perceber esse sentimento exacerbado de amor a esses 

festejos, de caráter religioso e profano, que compõem a cultura da cidade: 

 
 
Montes Claros, montesclareou 
Meus olhos cegos de poeira e dor 

Tudo é previsto pelos livros santos 
Que só não falam que o sonho acabou 

A marujada vem subindo a rua 
Suores brilham nos rostos molhados 

Agosto chega com a ventania 
Cálice bento e abençoado 
A dor do povo de São Benedito 

No mastro existe para ser louvado 
Louvado seja o Santo Rosário 

Louvado seja poeira e dor 
Louvado seja o sonho infinito 
E mestre Zanza que é cantador 
12(Georgino Junior e Tino Gomes s/data)  

 

 “Montesclareou” é uma canção muito conhecida regionalmente, na qual 

os compositores aludem à cidade de Montes Claros–MG, que se prepara para 

receber os cortejos das Congadas. Época de muita alegria, poeira e ventania, 

esperada ansiosamente pelo povo devoto de São Benedito e de Nossa 

Senhora do Rosário, que serão glorificados nos mastros erguidos em 

homenagem a esses santos. A canção declara o contentamento pela chegada 

de uma temporada de festividades, quando pessoas de classes menos 

favorecidas, com simplicidade, alegria e devoção, juntam-se ao restante da 

população, desconsiderando as desigualdades sociais, no centro comercial da 

cidade, para celebrar este momento de comunhão e arrebatamento.  

 A composição citada também exalta o mestre Zanza13, do primeiro terno 

de Nossa Senhora do Rosário dos Catopês, o qual dedicou a vida ao grupo, 

que foi iniciado por seu avô, que era escravo e que se tornou um dos 

                                               

 

12 Georgino Junior e Tino Gomes. Disponível em: https://www.youtube.com. Acessado em 08 
set. 2022. 
13 Zanza: vem de zanzando, “vivia brincando por aí. Uma vez, eu cheguei perto dela e ela 
disse: 'o menino, eu vou por um apelido em você, porque você vive zanzando por aí’. Vou pôr o 

apelido é de Zanza. E o apelido ficou até hoje”, contou. Disponível em: 
https://g1.globo.com/mg/grande-minas/noticia/2021/10/25/mestre-zanza-morre-aos-88-anos-
em-montes-claros.ghtml. Acessado em 02 mar. 2023. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

56 

56 
 

 

 

comandantes dessas manifestações culturais, nas tradicionais Festas de 

Agosto. O mestre Zanza, após seu falecimento em 2021, foi substituído por seu 

filho Zanza Júnior, como é chamado. 

  Nesta direção, os versos de outra canção, cantada pelos grupos de 

Catopês, que diz: “[...] Montes Claros se enfeitou, Catopê, para ouvir o teu 

cantar, [...] não vê o sol como é brilhante, Catopê, traz alegria à cidade e as 

flores molhadas da serra, Catopê, dão saudades de você...”. Esses versos 

também exaltam essas festas e suas fitas, proporcionando momentos únicos à 

cidade, trazendo muita alegria a todos que têm a oportunidade de participar 

desses festejos.  

 Terezinha Campos (2022), quando fala das Festas de Agosto para o 

Jornal do Norte, exalta o sentimento do povo da cidade de Montes Claros–MG, 

no tocante a essas manifestações, que colorem e trazem uma aura de beleza 

que contagia. Segundo a autora, essas festas fazem parte da identidade e 

estão no sangue dos montesclarenses que amam os tambores e batuques. 

Nas ruas, as fitas trazem brilho e luz, balançando livremente sopradas pelo 

vento, “[...] quando os Catopês vêm com o seu sapateado, o asfalto vibra, as 

árvores balançam ao som dos tambores e pandeiros e nós nos emocionamos 

com o canto nostálgico deles indo e vindo, vindo e indo, se entrelaçando uns 

nos outros...” 14( Jornal o Norte. 1.916162)  

 O pluralismo cultural da região norte-mineira, nas acepções do autor 

João Batista Costa (2021, p. 55), possibilita “constituir a cultura regional como 

um mosaico de diferenças.” Nesta perspectiva,  

[...] a cultura norte-mineira é estruturalmente aberta, com uma lógica 
relativista a partir da qual as coisas propriamente locais ou regionais 

imbricam-se com coisas vindas de outras dinâmicas culturais e 
civilizacionais, sem, contudo, apagar os traços característicos 

propriamente seus (Costa, 2021, p. 55). 

Neste sentido de mosaico cultural, “[…] a cultura e a civilização norte-

mineira organizam-se a partir da articulação de aspectos religiosos, 

econômicos, políticos e sociais” (Costa, 2021, p. 55), provenientes da grande 

                                               

 

14  Jornal o Norte. 1.916162. Disponível em 
https://onorte.net/opiniao/colunistas/pilarliterario/festas-de-agosto-1.916162. Acessado em 22 
set. 2022. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

57 

57 
 

 

 

região norte do estado de Minas Gerais, com culturas e manifestações 

peculiares. Nesses termos, por ser a cidade de Montes Claros polarizadora 

dessas manifestações, os conhecimentos são incorporados aos saberes e à 

cultura local, gerando uma miscelânea artística fascinante. 

Ademais, os ciclos festivos estruturaram-se em torno de santos 

padroeiros, como articuladores das relações sociais de cada localidade, e as 

manifestações culturais vivenciadas nesses momentos expressam a 

diversidade de dinâmicas díspares que penetram na vida social regional para 

constituir sua cultura e civilização específicas (Costa, 2021, p. 55-56). Assim, 

percebemos as manifestações culturais de nossa cidade unidas pela 

diversidade, em que os festejos estreitam as relações sociais, “[…] imbricadas 

com as características sociais e culturais vivenciadas pelas gentes nortes 

mineiras” (Costa, 2021, p. 56), que corroboram o direcionamento cultural desse 

povo. 

Estes espaços étnicos possibilitam a criação de numerosos grupos de 

danças populares, em todo o território nacional, que, de maneira hibridizada, 

transformam as manifestações populares genuínas. Esses grupos, de acordo 

com a Carta da Comissão Nacional de Folclore, de 1995, são denominados de 

Parafolclóricos, por apresentarem folguedos e danças, cujos partícipes “não 

são portadores das tradições representadas, organizam-se formalmente e 

aprendem as danças e os folguedos através do estudo regular, em alguns 

casos, exclusivamente bibliográfico e de modo não espontâneo” (Cap. IV, 

inciso 01). As tradições são incorporadas e remontadas, buscando a essência 

dos grupos autênticos, porém transformadas e hibridizadas, buscando manter a 

essência da estrutura tradicional, sem competições ou concorrência com os 

grupos populares. Segundo esse documento, os grupos Parafolclóricos 

constituem uma possibilidade para a divulgação dos costumes. 

Ponderamos que esse mosaico cultural das Festas de Agosto, agregado 

ao colorido das Fitas, reitera a preocupação do grupo Fitas com relação à 

valorização das nossas raízes culturais. As Congadas são a maior 

manifestação da cultura tradicional da cidade de Montes Claros–MG, mantidas 

com muito empenho, fortalecendo-se a cada ano. 

 A força sertaneja e o ímpeto de sua luta pela sobrevivência, 

presumidamente, constituem as matrizes que sensibilizaram seus idealizadores 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

58 

58 
 

 

 

e promoveram a criação do grupo, com o intuito de representar as tradições 

legadas da ancestralidade, alicerçada em pesquisas sobre as manifestações 

culturais populares, especificamente das músicas e danças. O grupo Fitas 

contempla em seu repertório performances baseadas em coreografias 

representativas de distintas regiões do país, suscitando na sua composição o 

resultado da experiência visual e, de modo insuspeito, da pesquisa das etnias 

que compõem os contornos da multifacetada erudição brasileira, de modo 

especial as manifestações populares mineiras. 

Retomando a cronologia do grupo, rememoramos a sua criação, 

momento em que não tínhamos a real dimensão e discernimento quanto à 

atuação dele, criado informalmente por amigos de diversas formações 

profissionais, apreciadores da cultura popular e da dança, numa proposta 

voluntária e numa adesão espontânea. 

Na falta de um espaço próprio para ensaios e de um camarim para 

acondicionar seus instrumentos, figurinos e adereços, adquiridos 

paulatinamente, o grupo teve como sede um espaço cedido, por empréstimo, 

pela Fundação Cultural Marina Lorenzo Fernandez, que acolheu e filiou o 

grupo. Em seguida, o grupo mudou-se para a casa de uma participante e, 

finalmente, em 2010, estabeleceu uma parceria com o colégio Marista de São 

José de Montes Claros, que cedeu o espaço necessário para ensaios e um 

camarim. Em troca, o grupo propagandeia o nome da instituição por onde 

apresenta, além de conceder o direito ao colégio de manter oficinas de danças 

folclóricas com a denominação de “Fitinhas”.  

Essas oficinas são de responsabilidade da Escola, como atividade 

complementar, em turno distinto das aulas, e realizam apresentações gratuitas 

em seus eventos culturais, quando solicitado. Trata-se de uma parceria a 

princípio feita verbalmente, posteriormente formalizada com um contrato entre 

as partes. Sublinhamos, portanto, que o Colégio não exerce qualquer controle 

sobre a administração do grupo, sobre sua atuação, criação de danças e trajes, 

participação em eventos e festivais, dentre outros. 

Os membros do grupo são voluntários, dedicados e preocupados com a 

salvaguarda das matrizes tradicionais e da diversidade cultural brasileira, por 

apreço à cultura brasileira, mineira e, especialmente, à norte-mineira. Seus 

partícipes são acolhidos e incentivados pela admiração e pelo amor às 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

59 

59 
 

 

 

manifestações culturais originais. O grupo pode ser pensado como um genuíno 

ambiente ético e facilitador da convergência da diversidade humana, um 

espaço de presumível aquisição de conhecimento e respeito às singularidades 

culturais, por meio do trabalho coletivo que prima pela preservação e 

divulgação dos costumes ancestrais. 

A manutenção financeira do grupo Fitas depende de ajudas de custo, 

obtidas como permuta por suas apresentações artísticas, em eventos na 

cidade de Montes Claros–MG e em seu entorno, não recebendo nenhum 

recurso de instituições públicas. Nestes anos de atuação, constatamos que a 

gestão financeira ocupou espaço coloquial nas ações do grupo, com raros 

métodos para regular e controlar as finanças. As ajudas de custo recebidas 

pelas apresentações realizadas em eventos, feiras, congressos etc. geram um 

fundo que na maioria das vezes é revertido na aquisição de instrumentos 

musicais, indumentárias e figurinos, na manutenção do acervo existente, 

confecção de panfletos, cartazes, dentre outras despesas geradas, e a 

prestação de contas geralmente é passada quase que informalmente em 

reuniões do grupo. Não saberíamos precisar o montante destes valores, pois 

são pagamentos que em muitas das vezes depende do contratante e da 

quantidade de danças a serem apresentadas diante da negociação feita com o 

grupo. 

Recentemente, há cerca de um ano, o grupo criou um estatuto para 

formalizar o Fitas como uma associação, pois seria importante ter um CNPJ 

(Anexo 08), para facilitar a organização financeira e a demanda de projetos 

como a Lei Paulo Gustavo e outras, se tornando um ponto de cultura. Partindo 

disso, foi criada em sua estrutura organizacional uma diretoria financeira que 

vem administrando as limitadas finanças do grupo. Reiteramos que a adesão e 

permanência no grupo é feita de maneira voluntária. 

Com 19 (dezenove) anos de atuação, o grupo Fitas já participou de 

vários Festivais Internacionais de danças folclóricas, no Brasil e países da 

América Latina. Os membros do grupo são voluntários, dedicados e 

preocupados com a salvaguarda das matrizes tradicionais e da diversidade 

cultural brasileira, por apreço à cultura Brasileira, Mineira e especialmente a 

Norte Mineira. Seus partícipes são acolhidos e incentivados pela admiração e 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

60 

60 
 

 

 

amor às manifestações culturais originais. O grupo pode ser pensado como um 

genuíno ambiente ético e facilitador da convergência da diversidade humana, 

um espaço de presumível aquisição de conhecimento e respeito às 

singularidades culturais, por meio do trabalho coletivo que prima pela 

preservação e divulgação dos costumes ancestrais. 

O Fitas insere-se na categoria de parafolclore, pensado com o desígnio 

de preservar e difundir as manifestações imateriais da cultura popular. Nessa 

categoria, estão inseridos os grupos instituídos e alicerçados por pesquisas 

diversas, objetivando apresentações artísticas em palcos públicos. Através da 

tradução das tradições imateriais, em que as danças são reelaboradas, 

respeita-se sempre as peculiaridades de cada uma delas, a profunda 

religiosidade e arrebatamento dos rituais mágicos e populares, originários de 

cultos ancestrais africanos, ameríndios e de diversas etnias que compõem 

nosso povo.  

2.2. Entrelaçada nas fitas 

 Considerando o nosso lugar de fala, contribuímos com o grupo Fitas 

desde sua criação. Nossa participação está centrada nas pesquisas e em 

referenciais teóricos a respeito das manifestações a serem parafolcloreadas e, 

especificamente, na criação e acompanhamento da execução das 

indumentárias e adereços típicos de cada dança a ser encenada. Certificamo-

nos acerca da caracterização e visualidade das peças, assegurando maior 

fidelidade possível, mesmo diante da utilização de recursos não originais e 

contemporâneos, mantendo os atributos essenciais da dança e da cultura 

pesquisada. 

  Os inúmeros grupos brasileiros de danças populares têm traduzido, de 

forma hibridizada, manifestações populares genuínas, zelando para que as 

tradições sejam incorporadas e remontadas, intentando a essência dos grupos 

autênticos, primando pela manutenção da estrutura tradicional, sem emulações 

ou concorrência com os grupos populares genuínos, imputando uma 

possibilidade viável na divulgação dos costumes. O anseio em conhecer e 

divulgar essa inegável pluralidade cultural do nosso país nos motiva, e o fato 

de já ter contribuído em um grupo da mesma categoria concorreu e estimulou a 

nossa inserção no grupo Fitas, o que traz muito comprazimento. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

61 

61 
 

 

 

 Meu universo ficcional vem fortemente ao encontro do meu universo 

pragmático. Sempre pensei conforme os ditos tradicionais, talvez em vista de 

uma educação familiar pautada em princípios religiosos e de uma convivência 

com muitas mulheres (não tive irmãos). Assim, cresci com muita liberdade e 

brincadeiras, conduzida a fazer as minhas escolhas sem interferências e 

proibições, inclusive a de estudar artes, decisão que na maioria das famílias 

tradicionais de pequenas cidades do interior do estado não é bem acolhida. 

 A construção de um realismo mágico e de um bom universo fantástico 

deve ultrapassar os limites da história geradora, permitindo que ali ocorram 

outras narrativas, em diversas linguagens e mídias. Dessa forma, acredito que 

o maior desafio da recriação de indumentárias que expressem as 

características de um patrimônio imaterial carrega uma parcela da bagagem de 

meu mundo quimérico, engendrado de maneira impensada e intuitiva. Sem a 

preocupação com conflitos que emerjam na criação desse universo, a 

concepção dos adereços visa representar, com a maior fidelidade possível, os 

objetos, almejando atingir esteticamente os elementos mais importantes e 

significativos. 

 À medida que a fantasia vai se materializando, os pensamentos vão 

sendo reelaborados e, gradualmente, a imagem toma corpo, requerendo 

mudanças. As ideias são alinhavadas com as linhas do pensamento e as 

imagens brotam e interagem, criando conexões a partir da pesquisa de cada 

manifestação cultural. 

 Nesse sentido, ponderamos que pesquisar sobre as indumentárias e 

criá-las para as apresentações do Fitas são processos de fundamental 

importância, uma vez que a caracterização com adornos e ornamentos típicos 

pode encadear a prática e recepção dessas visualidades hibridizadas nos 

diversificados contextos culturais, religiosos, políticos, sociais, advindos da 

atuação do grupo, de modo a possibilitar a permuta das relações de poder 

provenientes das atuações coreográficas, facilitando a produção do discurso e 

formas de saber.  

 Em cada manifestação cultural representada pelo Fitas existe a 

preocupação de adequar, com maior probidade possível, as características das 

manifestações originais, como o desenho coreográfico das danças, 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

62 

62 
 

 

 

características dos trajes tradicionais e das músicas, auferindo a eles 

elementos inovadores, imaginativos e inventivos, recebendo novas roupagens 

e hibridizações conforme a necessidade, porém, buscando manter a essência 

da tradição. Nesse sentido, reinterpretando e ressignificando as danças 

populares brasileiras para apresentações artísticas em palcos e eventos 

múltiplos, o grupo esmera pela manutenção dos aspectos singulares, oriundos 

das associações culturais hegemônicas, implementando repertórios imagéticos 

dinâmicos, como engrenagens concebidas com o intuito de alicerçar essas 

manifestações artísticas populares e promover a proteção da memória visual. 

2.3. Criação de Indumentárias. 

 Ao abordar a produção referente à criação e produção das 

indumentárias, torna-se imperiosa uma reflexão a respeito da diversidade das 

manifestações culturais, lembrando que em cada uma delas existe uma 

particularidade e normas a serem pensadas. A criação das fantasias deve 

seguir o padrão e as características típicas de cada cultura, por serem os 

adereços que desvendam as singularidades de cada uma dessas expressões 

culturais. 

 Assim, daremos como exemplo a concepção das vestimentas das 

danças gaúchas. Os trajes inerentes a essa descendência estão normatizados 

no 34º Congresso Tradicionalista, realizado em Caçapava do Sul, em janeiro 

de 1989 (Barbosa, 1996, p. 66). Nesse documento, ficou regulamentado, por 

exemplo, que o vestido das prendas deveria “[…] ser preferencialmente uma 

peça, com barra da saia à altura do peito do pé […] vedado decote […] saia de 

armar, quantidade livre […] mangas até o cotovelo, ¾ ou de punhos […]” e 

assim sucessivamente (Barbosa, 1996, p. 66). Diante dessas padronizações, 

criamos as pilchas para as danças, como visto na figura 05. 

 O forte tradicionalismo da cultura gaúcha propõe diretrizes no sentido de 

manter viva a tradição sem grandes modificações, com o propósito de garantir 

e fortalecer a identidade. Assim, o Movimento Tradicionalista Gaúcho (MTG) 

estabeleceu as “diretrizes da pilcha gaúcha” . A padronização deve ser seguida 

tanto para o peão (homem) como para a prenda (mulher). 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

63 

63 
 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 05 – Trajes das Danças Gaúchas do grupo Fitas 
 

 
Fonte: Acervo do grupo Fitas 

 

 Procuramos seguir as diretrizes para a criação do “vestido da prenda”, 

atendendo ao regimento do MTG, segundo o qual deve ser: 

Modelo: inteiro e cortado na cintura ou de cadeirão ou ainda corte 
princesa com barra da saia no peito do pé, corte godê, meio-godê, 

franzido, pregueado, com ou sem babados. 2 - Mangas: longas, três 
quartos ou até o cotovelo, admitindo-se pequenos babados nos 
punhos, sendo vedado o uso de mangas “boca de sino” ou 

“morcego”.  3 - Decote: pequeno, sem expor ombros e seios. 4 - 
Enfeites: de rendas, bordados, fitas, passa-fitas, gregas, viés, 

transelim, crochê, nervuras, plisses, favos. É permitida pintura miúda, 
com tintas para tecidos. Não usar pérolas e pedrarias, bem como, os 

dourados ou prateados e pintura a óleo ou purpurinas.  5 - Tecidos: 
lisos ou com estampas miúdas e delicadas, de flores listras, petit-pois 
e xadrez delicado e discreto. Podem ser usados tecidos de microfibra, 

crepes, Oxford. Não serão permitidos os tecidos brilhosos, 
fosforescentes, transparentes, slinck, lurex, rendão e similares.  6 - 

Cores: devem ser harmoniosas, sóbrias ou neutras, evitando-se 
contrastes chocantes. Não usar preto, as cores da bandeira do Brasil 

e do RS (combinações). (MTG, 2017, p. 01) 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

64 

64 
 

 

 

A criação e a escolha de cores foram livres, seguindo os parâmetros do 

MTG, sendo vestido de tecido liso no tom levemente amarelo, marcado na 

cintura e com saia até o pé, em corte godê, com babados e bordados com 

flores em um tom mais escuro. Completa a indumentária uma blusa branca de 

tecido mais leve, com mangas compridas e bufantes, com rendas e fitas, usada 

por baixo do vestido. Os cabelos das prendas foram presos com uma trança 

lateral, com acabamento de flores. 

A pilcha masculina, também seguindo as normativas do MTG, foi 

confeccionada considerando que as bombachas devem ser de “[...] tecidos: 

brim (não jeans), sarja (lã), linho, algodão, oxford, microfibra. 2 - Cores: claras 

ou escuras, sóbrias ou neutras, tais como marrom, bege, cinza, azul-marinho, 

verde-escuro, branco”. Assim, o Fitas adquiriu as bombachas em uma loja de 

trajes típicos na cidade de Porto Alegre–RS, dentro das singularidades 

exigidas.  A camisa, adquirida no mesmo estabelecimento da calça, segue as 

diretrizes: “Tecido preferencialmente algodão, tricoline, viscose, linho ou vigela, 

microfibra (não transparente), oxford padrão: liso ou riscado discreto, nas 

cores: sóbrias, claras ou neutras, preferencialmente branca” (MTG, 2017, p.01). 

Desse modo, o traje masculino não foi uma criação nossa, haja vista que 

optamos por adquirir o traje completo, devido às normas para confecção e por 

ser financeiramente mais viável. Os adereços, como as botas, chapéus, 

coletes, lenços e Guaiacas (cintos), também foram adquiridos da mesma 

maneira.  Nas figuras 06 e 07, é possível estabelecermos a comparação entre 

as pilchas utilizadas pelos gaúchos e a pilcha do grupo Fitas. 

Através do confronto entre as duas figuras, podemos verificar que os 

trajes do grupo Fitas e do grupo tradicional gaúcho são semelhantes em suas 

características, conforme o que determinam as normas estabelecidas 

previamente, principalmente com relação ao vestido da prenda, que foi uma 

produção própria. A grande precaução do grupo quanto à não 

descaracterização das tradições oriundas desses povos ancestrais esbarra na 

expertise de compreender que toda e qualquer tradição perde seus atributos 

simbólicos diante da reconstrução. Portanto, o esforço é de tentar manter as 

singularidades da manifestação com a melhor qualidade possível, destacando 

que os trajes utilizados devem ser incorporados ao conjunto da dança, diante 

da transfiguração do corpo com o intuito de assegurar o cerne da tradição. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

65 

65 
 

 

 

 

 

 

 
Figura 06 – Casal de dançantes do grupo Fitas. Figura 07 - Casal de dançantes de um 

grupo tradicional gaúcho. 

 

 
  

Fonte: Figura 09 - Acervo do grupo Fitas. Figura 10: Disponível em: 

https://regionalismogaucho.weebly.com/vestuaacuterio.html. Acessado em 12 mar. 2023. 
 

De pronto, é possível vislumbrar, através da imagem, as características 

referentes à tradicional cultura gauchesca. A recriação da coreografia e da 

indumentária foi possível devido a uma minuciosa pesquisa bibliográfica, 

entrevistas e oficina presencial com o prof. Paulo Lindner, conselheiro da 

Comissão Gaúcha de Folclore. O grupo exprime a alegria do bailado tradicional 

dos povos da região Sul do país. São danças ancestrais com origem diversa, 

acompanhadas principalmente de gaita e violão, sendo elas o balaio, 

chimarrita, pezinho, tatu com volta no meio, xote, chula etc. Dançadas aos 

pares, pilchados com vestes tradicionais, cujo elemento principal é o desafio, o 

sapateado forte e movimentos rápidos, valorizando o respeito à diversidade. 

A tradução e reconstrução de uma tradição, como praticada pelo grupo 

Fitas, carece de atenção com respeito à fidelidade ou aos possíveis danos 

causados à memória e à identidade cultural. É necessária, portanto, a 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

66 

66 
 

 

 

perpetuação de referências para que o primitivo não seja integralmente 

esquecido, dado que o “trabalho de enquadramento de uma memória de grupo 

tem limites, pois ela não pode ser construída arbitrariamente. Esse trabalho 

deve satisfazer a certas exigências de justificação” (Pollack, 1989, p. 03). A lida 

com a interpretação de conhecimentos é um espaço muito sensível, visto que 

as autenticidades, omissões, soberania e interesses podem ser manipulados a 

partir do que se tenciona elaborar. 

Assim, a (re)construção e invenção de uma manifestação cultural não 

podem ser vilipendiadas, ao haver risco da passível articulação da diversidade 

em detrimento da identidade cultural. Daí a preocupação do grupo Fitas em 

manter o mais análogo possível às suas reformulações, em todos os aspectos, 

a cultura encarnada, perante o risco de uma adulteração mais complexa, 

mediante o manuseio de novos materiais e hibridizações, ao ponto de o 

espectador não identificar a cultura simbolizada. 

Stuart Hall (2006, p. 75-76) aponta que as “identidades nacionais” 

configuram relações alusivas “a lugares, eventos, símbolos, histórias 

particulares”, que, em algumas das vezes, é apelidado de “uma forma 

particularista de vínculo ou pertencimento”. Para Hall, “todas as tradições 

específicas e todas as diferentes identidades podem ser traduzidas, fato que 

pode ser determinado como, homogeneização cultural". Neste caminho, a 

globalização gera uma tendência do surgimento de novas identidades híbridas, 

usurpando o lugar das identidades nacionais que estão enfraquecendo (p. 69), 

ou possivelmente esse processo pode ainda consolidar as “identidades locais 

ou a produção de novas identidades” (Hall, 2006, p. 84). 

Segundo Gustavo Lins Ribeiro (2009), a diversidade pode se tornar um 

dispositivo “para a reprodução ou para a contestação da hegemonia”, sendo 

um tema concernente ao debate sobre pluralismo. Assim, o tema da 

diversidade tem se tornado foco de debates, mais especificamente nos últimos 

anos. Mesmo ciente de se tratar de um termo que pode designar algo 

onipresente, “levar à crença de que nos encontramos no campo do relativismo 

cultural” é uma expressão bastante utilizada, sendo passível de transformar a 

“diversidade cultural em um discurso global”, assinalando que a 

“universalização da diversidade é uma possibilidade real”. (Ribeiro, 2009, n.p.). 

Portanto, o grupo Fitas atenta para a captura e manutenção das 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

67 

67 
 

 

 

multiculturalidades e diferenças, perseguindo relações de trocas sem 

segregações. 

Nos seus múltiplos conceitos, a cultura pode ser pensada como uma 

ação de caráter prático e experimental em que as pessoas descrevem 

oralmente ou por escrito os seus conhecimentos, logo, a cultura é a única 

característica “da vida e condição humana que o conhecimento da realidade e 

o interesse do ser humano pelo autoaperfeiçoamento e pela realização se 

fundem em um só” (Bauman, 2012. p. 300). Por esta razão, a cultura é 

intrinsecamente humana, pois somente o ser humano, entre todas as formas 

de vida, tem a capacidade de questionar a sua realidade e reivindicar um 

sentido mais relevante, a justiça, a liberdade e o bem-estar, seja ele pessoal ou 

comunitário. 

De acordo com Rosana Maria dos Santos (2021, n.p.), a cultura está 

implícita em diversos estilos de vida. Para compreendermos os seus diversos 

conceitos, seria essencial estabelecer uma comparação com o conceito de 

diversidade. A diversidade cultural diz respeito à cultura como campo de estudo 

empírico, que identifica tradições e temáticas culturais criadas pelo ser humano 

em comunidade. Na atualidade, a hibridação é potencializada pela expansão 

urbana, passível de ser transformada “por uma constante interação do local 

com redes nacionais e transnacionais”. 

Retomando nossa reflexão sobre a produção de figurinos, requer uma 

compreensão a respeito do design, que, nas acepções da autora Lucy 

Niemeyer (2007), demanda a necessidade do entendimento a respeito da 

“interdisciplinaridade e o exercício de competências outras que não a 

inspiração e a capacidade de desenhar e produzir modelos bem-acabados” 

(Niemeyer, 2009, p. 11). Nesse sentido, poderemos inferir que esse trabalho 

com a recriação dessas vestimentas abre a nós um caminho para novos 

sentidos, novos acessos e sentidos para distintas pesquisas e concepção. 

Niemeyer (2007) defende ainda que a criação e idealização da cultura 

material exigem do profissional do design uma conduta atenta, pois “[…] tanto a 

realidade na sua totalidade quanto cada um dos seus fragmentos são infinitos, 

na medida em que é infinita a quantidade das suas correlações e das suas 

mutações”. Assim, coloca-nos em uma posição de escuta e atuação diante dos 

pormenores de cada manifestação cultural abordada, em que o caráter 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

68 

68 
 

 

 

funcional do adereço criado cede lugar à representação e valorização do uso, 

por ser uma peça única criada como objeto artístico. Ressalta-se que, para a 

autora, a execução “artesanal se caracteriza pelo domínio do artesão em todas 

as fases do processo de produção”, incluído neste segmento, desde a 

aquisição da “matéria-prima, domínio de técnicas de produção e do processo 

de trabalho até a comercialização do produto” (Niemeyer, 2007, p. 29). 

Nessa esteira, no trabalho com o grupo Fitas, ponderamos que exista 

uma geração de conhecimento não somente teórico a respeito das 

manifestações culturais perscrutadas, mas também que oportuniza o 

aprendizado com a prática e pela prática, através da propagação de 

conhecimento basicamente informal, por uma reflexão crítica sobre a 

manufatura dos adereços e guarnições. 

Para a OCA15 , os afazeres e produção do artesanato, bem como a 

“confecção de utilitários domésticos, a concepção e execução dos figurinos e 

indumentárias dos espetáculos e performances do grupo artístico” propiciam 

uma reflexão sobre “as raízes culturais brasileiras e os diferentes papéis que 

estas produções do vestir podem desenvolver nos processos educativos, como 

também no estudo da cultura e da arte” (OCA, s/data). 

Destarte, essa manufatura requer muito além das habilidades de criação 

e execução, mas também um aprofundamento pormenorizado nas 

manifestações e suas acepções, de modo a discernir as igualdades e 

dissimilitudes dos inúmeros padrões culturais de nosso país, sejam eles 

indígenas, sejam africanos, sejam lusos. Assim, apontamos que cada 

vestimenta criada constitui uma realidade possível, lembrando que as vestes 

têm a função de impor uma nova realidade, destacando a importância da 

cultura e da diversidade cultural para o desenvolvimento de cidadãos 

conscientes. 

                                               

 

15   OCA-Escola Cultural 2017. Criada em 1996, por um grupo de profissionais em busca de 

uma formação brasileira de crianças e jovens. Para tanto, desenvolve atividades com as 
crianças da Aldeia de Carapicuíba através de um repertório gestual, plástico, musical e literário 

da cultura brasileira, com objetivo de garantir às crianças e adolescentes da comunidade o 
direito ao desenvolvimento integral através da arte e da cultura brasileira como práticas que 

legitimem a consciência de si, do outro e da comunidade, valorizando a riqueza cultural desse 
lugar, habitado predominantemente por migrantes. Disponível em: 
https://ocaescolacultural.org.br/. Acessado em 19 out. 2021. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

69 

69 
 

 

 

Refletindo a respeito das vestimentas e sua relevância na composição 

da dança, podemos pensar que estas indumentárias constroem uma realidade 

possível, na medida em que o vestuário é pertinente à criação da identidade da 

cultura representada, utilizado como um signo. Ponderamos que o ato de vestir 

as fantasias é uma ferramenta que auxilia na expressão e corporificação do 

personagem e de sua performatividade. As vestes contribuem na 

reconfiguração da dança, é como um novo arranjo musical para uma velha 

canção. Assim, observamos que no grupo Fitas, as vestimentas constroem 

uma realidade possível, reinventam as identidades e fazem fruir artisticamente 

as diversidades culturais.  

Nesse percurso, cogitamos que, assim como as máscaras pensadas por 

Bachelard (1994), as fantasias e adereços facultam e propiciam a construção 

“da simulação, do falso semblante”, o que seria na dança equivalente à 

metamorfose do corpo dançante diante da apropriação da indumentária. Para o 

autor, a dissimulação é realizada através da máscara, que contribui para a 

suspensão da “[…] tensão existente entre a consciência de si e a 

personalidade” e a determinação para possuir um novo futuro 

(Bachelard, 1994, p. 170-171). 

Na prática do grupo Fitas, existe a necessidade de transmitir para o 

outro por meio do simulacro e do falso semblante, e isso ocorre diante da 

apropriação das indumentárias, das músicas e dos passos coreográficos 

encenados conforme as particularidades de cada manifestação cultural. O 

contato com as vestimentas é também forma e propósito de reconhecimento 

das identidades e realidade figurada, daí o interesse de assimilar os processos 

de criação que norteiam os trabalhos artísticos no grupo Fitas. Na figura 08, 

observa-se uma imitação criada para representar o cangaço, através da dança 

Xaxado16.   

                                               

 

16 Há controvérsias sobre a origem do xaxado. Alguns pesquisadores afirmam ser uma dança 

originária do alto Sertão de Pernambuco (regiões do Pajeú e Moxotó), outros que ela tem sua 
origem em Portugal e alguns outros ainda dizem que sua origem é indígena. O xaxado foi 

difundido como uma dança de guerra e entretenimento pelos cangaceiros, notoriamente do 
bando de Lampião, no início dos anos 1920, em Vila Bela, atual Serra Talhada. Na época, 

tornou-se popular em todos os bandos de cangaceiros espalhados pelos sertões nordestinos. A 
dança que nasceu nas brenhas da caatinga nordestina surgiu como uma alternativa para aliviar 
o tédio e as agruras dos cangaceiros que fervilhavam pelas matas secas, espinhosas e 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

70 

70 
 

 

 

 
 

 
Figura 08 - Grupo Fitas - Indumentária da dança Xaxado. 

 

 
 

Fonte: Foto Fernanda Paulino. Acervo do grupo Fitas. 
 

Na figura 08, um casal de dançantes do grupo Fitas revela, por meio de 

seus trajes, a vaidade exacerbada dos cangaceiros do bando de Lampião, que 

traziam nos dedos vários anéis, inúmeras correntinhas com o santo de 

devoção, figas e amuletos protetores, o chapéu enfeitado com estrelas, signos 

de Salomão, embornais bordados etc. Assim, tentamos caracterizar, com 

matérias atuais e disponíveis, essas indumentárias, atividade que demandou 

muita pesquisa e imersão nas particularidades da cultura do cangaço e dos 

integrantes do bando de Lampião. Dessa maneira, conforme mostra a figura 

11, a criação das roupas, em tons mais terrosos, chapéus de cangaceiros com 

brilhos, sandálias, cartucheiras e perneiras de couro, espingardas e muito 

adereços, como anéis, correntes, brilhos, lenços, além de acessórios, como 

cantis para água, copos de ágata etc., foi pensada com muita meticulosidade.   
                                                                                                                                       

 

poeirentas da região mais árida do país. As roupas algumas vezes eram azuis para que as 
pessoas os confundissem com a volante, em outros momentos eram em tons marrons e cáqui, 

de couro, para que se protegessem dos espinhos da caatinga do sertão e sempre 
acompanhadas do rifle e da alpercata (calçado) do mesmo material. Disponível em: 
https://www.pisadadosertao.org/xaxado. Acessado 24 nov. 2022. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

71 

71 
 

 

 

O empenho por conhecimento a respeito da dança do xaxado nos levou 

a conhecer a Sra.  Expedita Ferreira Nunes (1932), “a filha perdida de Lampião 

e Maria Bonita”, conhecida como a “princesa do cangaço”, que está com 

aproximadamente 90 anos, e que segue “honrando o nome dos pais”. 

17(https://aventurasnahistoria.uol.com.br). 

A Sra. Expedita Ferreira, na ocasião da nossa imersão na cultura do 

cerrado, estava a passeio na cidade de Montes Claros–MG, visitando uma 

família conhecida de um dos integrantes do grupo Fitas, facilitando a nossa 

aproximação, gerando uma oportunidade ímpar de conhecê-la e de usufruir de 

seus conhecimentos sobre o casal Lampião & Maria Bonita e seus comparsas, 

bem como sobre a dança do xaxado. Esse encontro, devidamente registrado e 

exposto a seguir, na figura 09, muito motivou e encantou os participantes do 

Fitas. 

Figura 09 – Sra. Expedita Ferreira e um casal de dançantes do grupo Fitas. 
 

 
Fonte: Acervo do grupo Fitas. 

 
 

                                               

 

17 https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/reportagem/princesa-do-cangaco-filha-
abandonada-de-lampiao-e-maria-bonita.phtml. Acessado em 28 set. 2022. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

72 

72 
 

 

 

Capturada na estreia da dança, no Centro Cultural de Montes Claros–

MG, a foto exposta na figura 09 mostra a sorridente Sra. Expedita Ferreira, 

única filha do lendário casal, figura de aparência simples e generosa, 

empenhada em preservar a memória de seus pais, a qual muito gentilmente 

assistiu à estreia da dança parafolcloreada pelo Fitas. Ao final do espetáculo, 

deu-nos seu parecer sobre o trabalho do grupo, afirmando que a performance 

foi bastante satisfatória. 

Na ocasião, a filha do casal de cangaceiros trajava um vestido nos 

mesmos tons terrosos que a roupa do casal de dançantes, que representava 

seus pais, Lampião e Maria bonita. No traje do casal de dançarinos, é 

perceptível a riqueza de adereços típicos dos cangaceiros do bando de 

Lampião, com muito brilho e ornamentação, bornais, anéis, correntes, cintos, 

espingardas, perneiras com ilhoses, chapéus de couro em meia-lua com 

espelhos e brilhos, para representar esse fenômeno do cangaço, seus crimes e 

violência no sertão do Nordeste do Brasil, ligado ao litígio pela terra, ao 

coronelismo e à revolta associada ao cenário de miséria.  

Ter a oportunidade de conhecer a única filha do casal Lampião e Maria 

Bonita foi de grande benefício para o grupo, tendo em vista que essa 

experiência aproximou e outorgou o respeito que deve ser conferido aos 

antepassados de nossa história, contribuindo com o registro dessa expressão 

popular, tratada muitas das vezes de maneira meio fantasiosa.  

Dessa forma, papear com a Sra. Expedita desmistificou e humanizou a 

dança do xaxado para os integrantes do grupo Fitas, aproximando-os dessa 

herança cultural outorgada pelo Cangaço Nordestino, através da tradução 

dessa manifestação folclórica, concorrendo para a preservação da identidade 

brasileira. Além disso, esse contato validou estarmos em um trajeto lícito, visto 

que, mesmo com a adaptação de materiais e hibridizações, a coreografia 

acatava a cultura do xaxado e sua essência. Nossa meta ao descrever a 

participação de D. Expedita foi tão somente externar nossa preocupação com 

as pesquisas, trazendo mais veracidade para as nossas coreografias. 

O xaxado, “a dança de cabra macho”, foi difundido pelos cangaceiros do 

bando de Lampião e Maria Bonita, que protestavam contra a instabilidade e 

injustiça social vivenciada pela população daquela região, entre os séculos XIX 

e XX. Além disso, eles pelejavam contra a precariedade das condições de 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

73 

73 
 

 

 

desigualdades, com o sonho de conquistar a isonomia de direitos à população 

nordestina. Como forma de entretenimento, a dança do xaxado chegou até a 

caatinga, conforme relatos da presidente da 18Fundação de Cultura Cabras de 

Lampião, Sra. Cleonice Maria: 

Antigamente, a dança era executada de forma individual e apenas por 
homens, já que não havia mulheres no Cangaço. O rifle era utilizado 

como "dama". Os bandos praticavam a dança como grito de guerra 
ou para celebrar vitórias. "Lampião levou a dança para 

entretenimento na caatinga. Quando as mulheres entraram no 
cangaço, por volta de 1930, passaram a dançar também. Disponível 

no site: 
(https://interior.ne10.uol.com.br/entretenimento/2019/11/06/conheca-
a-origem-do-xaxado-danca-tipica-do-sertao-pernambucano-

179080/index.html. Acessado em 27 dez. 2022.) 

 A princípio considerada provavelmente como uma referência aos “gritos 

de guerra dos cangaceiros”, que dessa maneira enalteciam as suas vitórias, a 

dança, aos poucos, conquistou espaço no entretenimento na caatinga, sendo 

inicialmente dançada somente pelos homens e, com o passar do tempo, houve 

a adesão das mulheres.  

 Refletir sobre a icônica personagem de Maria Bonita, mulher destemida, 

já estudada em teses e livros, que renunciou a um “[…] casamento falido para 

acompanhar o homem que desejava e a disposição para enfrentar fome, sede 

e perseguição policial em nome de um grande amor inspiraram gerações de 

mulheres por décadas”. Mesmo diante do fato de as cangaceiras serem “[…] 

submetidas a violências constantes na esfera doméstica e privada - embora 

vivessem ao ar livre do sertão”, esses devaneios não minimizam a índole 

transgressora da figura de Maria Bonita, visto que na década de 1930 uma 

mulher “decente” não desprezava o marido para fugir com cangaceiro 

(Negreiros, 2018, n.p.)  

 A versão romântica e justiceira de Maria Bonita, apreendida pela 

indústria da cultura visual, representa uma personagem inexistente, cujo nome 

                                               

 

18 A Fundação Cabras de Lampião surgiu em 1995, com a criação de um museu, um ponto de 
cultura da cidade, criado para mostrar a história de Lampião e de seus cangaceiros. Trabalham 

para preservar a memória de Lampião. No museu, o artesanato, a música, a poesia, o figurino 
são voltados para a história de Lampião. Criaram também o grupo de xaxado os Cabras de 

Lampião. Já viajaram para fora do país levando a história e a cultura nordestina. Disponível 
em: https://redesculturais.org.br/serratalhada/fundacao-cabras-de-lampiao/. Acessado em 26 
dez. 2022. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

74 

74 
 

 

 

tornou-se um produto de potente apelo comercial — para longe das divisas do 

sertão, e, em vista desta quimera, esse ícone acabou escondendo situações 

fortes e de intensa violência, e em momento algum teve seu caráter 

contraventor dissimulado o poder da rainha do sertão.  

 Por sua vez, Virgulino Ferreira da Silva, o Lampião, segundo a história, 

nasceu em uma família de mediano status social, que perdeu suas terras em 

uma disputa. Mesmo sendo alfabetizado e havendo trabalhado com o pai no 

ofício de almocreve — pessoa que conduz bestas de carga —, e segundo 

Daniel Neves Silva, “lampião" em que teve oportunidade de conhecer o sertão, 

acabou ingressando no cangaço19, do qual se tornou líder. Em suas andanças, 

encontrou Maria da Déa (Maria Bonita), uma mulher casada e com forte senso 

de aventura.  

 Para o autor Wagner Gutierrez Barreira (2018),  

A história de Lampião é uma ficção coletiva, contada há quase um 

século por narradores e protagonistas dos eventos que, por vezes, 
moldam a História às suas necessidades, convicções e ambições, por 

autores que tomam partido ou simplesmente escancaram a ficção. Há 
de tudo nas narrativas, um arco que vai do herói sertanejo que 
combateu desigualdades, passa pelo homem de negócios que 

transformou o cangaço em meio de vida e chega ao assassino 
sanguinário, ao bandido sem escrúpulos. São formas justas e 

possíveis de tratar de um sujeito complexo feito Lampião, que foi tudo 
isso – e muito mais (Barreira, 2018, p. 15). 

 Nesse caminho, os narradores vêm construindo a história de Lampião, 

que paulatinamente se tornou uma ficção, criando uma narrativa que tramita 

entre o papel de um ídolo justiceiro e de um assassino sem escrúpulos. Desse 

modo, essa história se tornou uma metaficção, na qual Lampião se transfigurou 

em bandido importante, o que para Hutcheon (1984) é uma narrativa que 

concebe uma crítica sobre si, que, em muitas das vezes, evidencia e discursa, 

desconstruindo seus artifícios composicionais e sua condição ficcional. 

 O cangaço foi um movimento de muita violência, que ocorreu no Brasil, 

especificamente na região Nordeste. Liderado pelo Sr. Virgulino Ferreira da 

                                               

 

19  “O cangaço é entendido pelos historiadores como um fenômeno de banditismo que se 
espalhou pelo nordeste brasileiro a partir do século XIX, sendo muito atuante por boa parte da 

primeira metade do século XX. O surgimento do cangaço é explicado pelo contexto social, 
político e econômico dessa região.” SILVA, Daniel Neves. "Lampião"; Brasil Escola. Disponível 
em: https://brasilescola.uol.com.br/historiab/lampiao.htm. Acesso em 05 de junho de 2024. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

75 

75 
 

 

 

Silva, conhecido como “Lampião”, que sob seu comando, embrenha-se na 

caatinga atacando cidades, cometendo assassinatos, estupros e latrocínios”. 

Nas acepções de Isabel Lustosa (2011, p. 19),  

Era o ano de 1940. Lá fora Hitler mostrava suas garras para o mundo. 
A Segunda Grande Guerra, com as famigeradas câmaras de gás, 

começava a ceifar milhares de vidas inocentes. No cinema, a grande 
sensação era E o vento levou, rodado um ano atrás em Hollywood. No 
Brasil, ...algumas figuras importantes da nossa política trabalhavam, às 

escondidas, em prol das ideias nazistas lideradas por Hitler. Embora 
Lampião tivesse pouca cultura e usasse um linguajar rude, falava bem, 

sem se perturbar, ouvia atentamente e era cortês. (Lustosa, 2011, p. 
19) 

Nesse ambiente de animosidade, destaca-se a figura de Lampião e seu 

bando, que, nas acepções da autora, eram “inteligentes, articulados, 

organizados, astutos, hábeis nos trabalhos manuais, tendendo para a discrição 

e os hábitos elegantes”. Em outras circunstâncias e em outro cenário, talvez 

essas qualidades pudessem ser úteis à sociedade. Esse icônico personagem 

despertava fascínio no povo e tinha ciência da sua importância (Lustosa, 2011,  

p.19).   

Consagrado “rei do cangaço”, foi um perverso assaltante e maléfico fora 

da lei, transfigurado em ídolo popular, inspirando danças, filmes, novelas, 

poemas, músicas e livros. Porém, sob a égide da vingança, cometeu 

atrocidades como sangrar pessoas, enfiando-lhes longos punhais corpo 

adentro entre a clavícula e o pescoço, marcar rostos de mulheres com ferro 

quente, cortar orelhas e línguas, arrancar olhos, chegando a castrar um 

homem, dizendo que ele precisava engordar. 

O historiador inglês Hobsbawm (2001) classificou Lampião como um 

“bandido social”, sendo o autor criticado pela afirmação, que alegou ter se 

baseado mais nas lendas do que na realidade. De fato, Lampião não era uma 

espécie de “Robin Hood, mas um tipo vingador. A justiça social consiste na 

partilha”, e para este “bandolero el ser aterrador y falto de piedad es un atributo 

más importante que el ser amigo de los pobres”. (Hobsbawm, 2001, p. 79). 

Assim, para esse salteador impiedoso, ser um malfeitor era uma qualidade 

mais importante do que ser amigo dos pobres. Dessa maneira, um sádico fora-

da-lei se transformou em ídolo popular.  



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

76 

76 
 

 

 

Retomando a metaficção historiográfica, Jacomel (2008) discute o 

conceito, conforme discorre Linda Hutcheon (1991), caracterizado pela 

apropriação de “personagens e/ou acontecimentos históricos sob a perspectiva 

da problematização dos fatos concebidos como 'verdadeiros’. Isto é, o 

questionamento é ponderado e provocado pelas “verdades” de cunho histórico, 

que não deveriam ser interpeladas. Nas metaficções pós-modernas, “o 

tratamento da história recorre a falsificações ou pelo menos ao tratamento 

crítico da tópica histórica tradicional, a ostentações do processo de fabricação 

discursiva da história como representação coletiva” (Maioara, 2018, n.p.).

 Durante muito tempo, o romance realista partia da hipótese de que o 

sujeito concorda com a realidade como “algo natural e invariável”, e não do 

pressuposto de que a “realidade social vivida fosse ambígua ou múltipla”, 

partindo da ponderação habitual onde o foco era a sensibilidade humana. 

Assim, é possível afirmar que “o romance realista se fundamenta na narração 

dos costumes urbanos contemporâneos, como a vida íntima e a pública, 

através de perspectivas naturais ou culturais”. Entretanto, na literatura 

hodierna, o “desenvolvimento mais organizado das ideias progressistas”, como 

a representação da arte partindo das diferenças, surge a necessidade de se 

estipular “a prática da desconstrução dos padrões instituídos na teia social”. 

Destarte, o final do século XX foi frisado “por uma atomização das camadas 

eruditas da arte”, sustentando a convicção de que a história vinha sendo 

contada ‘de cima’, perante o amálgama de pretensões e “ideologia dos 

historiadores” (Jacomel, 2008, p. 422). 

A exemplo do grupo Fitas, as danças, as histórias e a sociedade onde se 

insere são forjadas a partir da manifestação da cultura visual, traduzindo e 

produzindo uma nova realidade de acervos visuais, por meio da desconstrução 

da história e da metaficção historiográfica.  

Em seu conceito, Linda Hutcheon (1991) aborda que a metaficção 

historiográfica insinua que a verdade e a inverdade não devem ser tomadas 

como pontos preliminares para dialogar sobre uma ficção, existindo “verdades” 

que não podem ser de forma alguma consideradas como uma verdade 

definida. Uma narrativa ficcional, nas acepções de Hutcheon, é diferenciada da 

histórica em vista de suas estruturas, que são contestadas pela metaficção. 

Para a autora, a metaficção historiográfica aborda 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

77 

77 
 

 

 

questões como as da forma narrativa, da intertextualidade, das 
estratégias de representação, da função da linguagem, da relação 

entre o fato histórico e o acontecimento empírico, e, em geral, das 
consequências epistemológicas e ontológicas do ato de tornar 

problemático aquilo que antes era aceito pela historiografia - e pela 
literatura – como uma certeza (Hutcheon, 1991, p. 14). 
 

Assim, a metaficção historiográfica tramita entre o fato histórico e a 

ficção, de forma a criar uma desestabilização entre o romance e a história, 

guiando o leitor a embaralhar a verdade consagrada com uma visão fantasiosa 

e inventiva de pessoas humanizadas. 

Essa metodologia e pensamento sobre novas definições nos levam a 

conceber um novo conceito, a metaficção coreográfica, diante do ato de 

criação de novas coreografias, inspirado em Linda Hutcheon com a ideia de 

metaficção. A possibilidade da criação de coreografias autorais, que possibilita 

vislumbrar essa metaficção do Cangaço e do Xaxado, faz-nos pensar que o 

grupo Fitas está diante da construção de uma metaficção coreográfica, visto 

que a produção dessa realidade elabora a tradição do cangaço por meio da 

dança do xaxado e dado que os dançarinos, ao encenarem esta 

representação, estão em uma nova conjuntura, para além do texto ficcional. 

A utilidade da concepção de novos conceitos segundo Deleuze & 

Guattari (2010) se deve à simples necessidade de que estes servem para 

resolver problemas, e da mesma maneira são inventadas ferramentas para 

solucionar problemas. Portanto, ferramentas existenciais são criadas para 

superar e resolver desafios que o ato de viver enfrenta em sua trajetória. 

Deleuze (2010) delibera ainda que, 

O conceito é o contorno, a configuração, a constelação de um 
acontecimento por vir. Os conceitos, neste sentido, pertencem de 
pleno direito à filosofia, porque é ela que os cria, e não cessa de criá-

los. O conceito é evidentemente conhecimento, mas conhecimento de 
si, e o que ele conhece é o puro acontecimento, que não se confunde 

com o estado de coisas no qual ele se encarna (Deleuze, 2010, p.45) 
 

 

O conceito é, sem dúvida, o conhecimento de si mesmo. O que ele 

conhece é o simples evento, que não se confunde com o estado de coisas em 

que se manifesta. Todo conceito surge para solucionar uma questão. Conceitos 

não são moldes e não se trata de uma criação singular, cada conceito nos 

remete a outros conceitos, não somente em seus relatos, mas em seu devir ou 

nas suas relações atuais, é uma criação em campo/plano, “que não se 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

78 

78 
 

 

 

confunde com eles [...] toda criação seja uma construção sobre um plano que 

lhe dá uma existência autônoma” (Deleuze, 2010, p.14). Não existem conceitos 

simples. “Todo conceito tem componentes, e se define por eles. Tem, portanto, 

uma cifra. É uma multiplicidade” (Deleuze , 2010, p. 23). 

Para os autores, o conceito é definido pela “inseparabilidade de um 

número finito de componentes heterogêneos percorridos por um ponto em 

sobrevoo absoluto, à velocidade infinita” (Deleuze, 2010, p. 29). Neste liame, 

todo conceito para Deleuze possui uma história e elementos que também 

podem ser considerados conceitos. Os conceitos se estendem infinitamente e, 

ao serem formados, nunca são originados do nada, existindo frequentemente 

componentes provenientes de outros conceitos, pressupondo planos 

diferentes. É responsabilidade do filósofo assegurar que o conceito mantenha 

sua característica de movimento contínuo imerso em realidade. 

O termo “coreografia”, na contemporaneidade, segundo Paulo Paixão 

(2003), e qualquer esforço de “conceituação do termo, deve ser relativizado e 

particularizado”, em vista das mudanças de conceitos sofridas, desde os anos 

de 1700, quando surge para “[...] nomear um sistema de signos gráficos, 

notação da dança, capaz de transpor para o papel o repertório de movimentos 

do balé daquela época”. Atualmente, pode ser entendida como um arranjo “de 

conexões entre diferentes estados corporais, que figuram em uma dança e dela 

faz emergir seus nexos de sentidos.” Ainda na acepção do autor, a coreografia 

coordena as “relações entre os elementos de uma dança, portanto regula a 

média de informação veiculada, atuando como uma gramática” (Paixão, 2013, 

s/p). A coreografia pode ser também entendida como “a escrita da dança”, ao 

permitir que a dança seja apresentada através da combinação dos signos entre 

si e suas possibilidades expressivas. 

Ao elaborar a coreografia da dança do xaxado, o grupo Fitas partiu de 

uma metaficção historiográfica, com o intuito de criar um caminho através da 

dança, para representar, por meio de um repertório fora de seu lugar e época 

reais, a história do cangaço com personagens reais, porém mistificados. Os 

dançantes exprimem movimentos concebidos coreograficamente, inspirados na 

literatura e nos grupos pesquisados, como o caso de “Cabras de Lampião”, 

fundação cultural referência dessa cultura, da cidade de Serra Talhada, Sertão 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

79 

79 
 

 

 

do Pajeú, encarregada de manter e difundir o Xaxado — Patrimônio Cultural 

Imaterial de Pernambuco — dentro e fora do país. 

Portanto, a metaficção coreográfica pode ser entendida como a 

representação da ficção histórica, em que os significados são explicitados 

mediante a atuação do artista-dançarino, situando no discurso, na música e no 

desenho da dança a expressão corporal da ficção textual, em que a simulação 

dialoga com seu próprio estatuto. A metaficção coreográfica deve levar o 

espectador à consciência da montagem, à recepção da história como um artigo 

cultural e à produção de sentidos. Desse modo, reputamos que esta é uma 

proposta inovadora do nosso estudo diante deste novo conceito. 

A invenção de uma nova realidade se contrapõe à busca das 

causalidades. Para Hobsbawm (1997), a tradição é algo concebido pela 

evolução da ritualização e formação. A invenção se contrapõe à busca das 

casualidades. A realidade, portanto, não está dada anteriormente. 

Cada tradução e recriação de uma manifestação cultural oportuniza o 

desvelamento da cultura em evidência. À medida que existe a imersão no tema 

e o conhecimento dele, o nosso universo criativo é despertado, a princípio, 

através de um planejamento mental para a criação de vestes e coreografia. 

São gestações preliminarmente cognitivas, para posteriormente buscarmos 

material adequado e iniciar a execução, que, na maioria das vezes, sofre 

alterações durante o percurso, de maneira espontânea, à medida que se faz 

necessário acrescentar ou retirar algo. 

Diante da percepção de que o processo de feitura é algo imensamente 

promissor, mergulhar neste espaço de concepção traz imenso contentamento. 

Criar e produzir para o grupo Fitas ou de maneira geral é uma realização 

ímpar, sem a preocupação com retorno financeiro, mas sim com a devoção à 

arte e às manifestações populares da música e da dança. Trata-se de uma 

prática que tem poder de transformação e promove o aguçamento de um olhar 

perscrutador, que permite a reapropriação e o reconhecimento das 

singularidades e dos atributos simbólicos da extraordinária força mestiça 

brasileira. 

Compreender esse multiculturalismo nos alerta para a importância da 

variedade das manifestações da cultura brasileira e, simultaneamente, que 

somos aquilo que percebemos: cultura, corpo, indumentária, interações 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

80 

80 
 

 

 

estéticas. Produzir e hibridizar artesanalmente essas indumentárias acessa e 

resgata outros imaginários e ancestralidades, contribuindo para salvaguardar e 

fomentar a cultura tradicional, além de promover a tolerância e o apreço às 

manifestações culturais de diversificados povos e à partilha de saberes e 

competências. É um desafio que estabelece uma reflexão e que desorganiza 

noções consolidadas pelas próprias manifestações culturais, gerando uma 

desafiadora busca por algo em permanente mutação. Segundo Canclini 

(1997), o hibridismo cultural é um movimento no qual duas culturas distintas se 

aglutinam diante de panoramas culturais, econômicos e políticos. Desse modo, 

convenções, atitudes e comportamentos são transmutados, dando origem a 

novos limites e inúmeros processos culturais e artísticos, que dispõem de 

abundância de técnicas e de elementos, em que a capacidade de hibridização 

e simulação do real é reinventada a todo momento. No caso das vestimentas e 

adereços do grupo Fitas, a hibridização nos permite fazer uma releitura da 

tradição perante a mistura e adaptação de matérias mais contemporâneas, 

possibilitando novas perspectivas que favorecem a caracterização em face de 

pilares essenciais. 

Conforme o pensamento da autora Solange Pimentel Caldeira (2008), 

quando se trata da hibridização no campo artístico, na atualidade, “o corpo é 

um dos pilares do paradigma da hibridização nas artes” (Caldeira, 2008, p. 

01). A dança foi a primeira a “utilizar o corpo humano como instrumento 

específico de expressão estética”, visto que o “corpo é há muito tempo objeto 

de manipulação, transformação e produção, inclusive artística” (Caldeira, 2008, 

p. 01), sendo utilizado como instrumento específico da harmonia. 

Perceber amiúde os grupos culturais e suas metamorfoses gera 

conhecimento sobre os costumes de nossas ancestralidades e a consciência 

de que o poder do povo está nos seus costumes e alteridades. Rememorar a 

cultura popular é um meio de transformação, pois nada é estático e 

cristalizado, as tradições também se inovam e hibridizam, e lidar com o coletivo 

traz a percepção daquilo que nos rodeia. 

A concepção e feitura dos adereços podem ser igualadas aos tecidos da 

vida, em que as agulhas e linhas de várias cores constroem algo valioso, às 

vezes, sem a clareza do que modelar, mas é muito satisfatório vivenciar, 

conceber o ponto da linha sem a convicção do resultado, isto é, costura de fio 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

81 

81 
 

 

 

em fio. Compreender essas costuras acessa e resgata outros imaginários e 

ancestralidades, contribuindo para salvaguardar e fomentar a cultura 

tradicional, além de promover a tolerância e apreço às manifestações culturais 

de diversificados povos e à partilha de saberes e competências. 

Assim, neste processo de pesquisar e traduzir essas tradições, 

reinventando suas fantasias e modos de vestir, acontece a nossa participação 

no grupo, reforçando o elo com o Fitas, concorrendo para a construção do 

modelo cultural representado em cada dança e em nosso sentimento de 

pertencimento. É um aprendizado contínuo, cada criação e percepção das 

particularidades de cada manifestação materializada é um aprendizado 

constante, um passo a mais no sentido de discernir e se apropriar por meio da 

metaficção coreográfica das manifestações culturais e sociais de nossa 

ancestralidade. 

Estar inserida no grupo Fitas e contribuir com a sua constituição é 

colecionar momentos de música, de cores, de vibrações infinitas, da 

celebração da vida através da diversidade. Oportuniza crescimento, acesso e 

valorização das manifestações, não só da dança, mas também dos rituais 

religiosos, cívicos, sociais e de histórias que perpassam gerações, conectando 

costumes e culturas de variadas singularidades, estados brasileiros e países. 

 Fazer parte desta família “fiteira”, como nos referimos aos seus 

componentes, atentos em interpretar o passado para construir um futuro 

pautado na cultura e na tradição, é muito compensador e inusitado, motivo de 

orgulho poder contribuir para a preservação de nossas raízes, visto que “unir 

culturas traz riqueza e crescimento, e uma verdade que não se apaga jamais. 

No colorido de tanta diversidade, as diferenças é o que nos torna iguais” 

(Canção da diversidade/Fitas).  

O termo família fiteira é comumente utilizado pelos integrantes ao se 

referir ao grupo, no sentido de demonstrar o apreço comum pela cultura 

popular e pela dança, diante da vivência e propagação de nossas 

ancestralidades. Ressaltamos ser necessário considerar a importância das 

relações sociais no contexto do processo de ensino e aprendizagem das 

danças no grupo Fitas, destacando que a percepção e aceitação pelo grupo 

interferem no aproveitamento e sentimento de pertencimento à equipe e de 

seus pares, gerando sentimento de colaboração, apoio e cooperação. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

82 

82 
 

 

 

O grupo permite a criação de laços afetivos no convívio nos ensaios, 

apresentações e mesmo fora dele, permitindo que seus integrantes 

desenvolvam de forma irrestrita seu potencial, para que dessa maneira, cada 

um com a sua singularidade, construa fortes laços de amizade e realização. 

2.4. A dança na formação da cidadania 

“Dançar é a capacidade de transformar qualquer movimento do corpo 
em arte.” (EARP, 2000) 

Refletiremos a respeito da construção do conhecimento de forma 

compartilhada e colaborativa, buscando desvendar temas, como a formação da 

cidadania por meio da dança. Reiteramos que almejamos, por meio deste 

estudo, fazer uma reflexão acerca da apreensão dos saberes através do grupo 

Fitas, refletindo sobre sua atuação na tradução de manifestações tradicionais e 

sobre sua contribuição à preservação dos bens culturais imateriais na área da 

dança. 

Sobre o conceito de cidadania, as autoras Maria Izabel Sanches Costa e 

Aurea Maria Zöllner Ianni (2018) abordam a definição do dicionário de Políticas 

Públicas (Ferreira; Fernandes, 2013, p. 145), no qual consta que “[...] os termos 

‘cidadão’ e ‘cidadania’ geralmente remetem ao indivíduo pertencente a uma 

comunidade e portador de um conjunto de direitos e deveres”. Em um sentido 

mais genérico, os referidos autores ponderam que os direitos podem sofrer 

prováveis mudanças, de acordo com a história ou com o âmbito em que são 

exercidos, ou seja, da comunidade a que pertencem. Nesses termos, existem 

amplas adversidades a respeito da definição do conceito de cidadania, diversas 

variáveis e possíveis entendimentos, consoante aos contextos sociais e 

políticos. 

Por sua vez, Hannah Arendt (1989) discute a cidadania a partir do direito 

a ter direitos, e este passa pelo pertencimento a uma coletividade política, 

perante a noção das ações dos sujeitos segundo as regras. Pertencer a uma 

comunidade, para Arendt (1989), significa a participação eficaz nos espaços 

populares, entendimento que está literalmente vinculado à ideia de 

pertencimento a um local de nascimento. A pluralidade humana se refere à 

humanidade, assim, podemos considerá-la na perspectiva de uma comunidade 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

83 

83 
 

 

 

global, auxiliando os indivíduos a resguardarem seus direitos e deveres, 

permitindo compartilhar o mundo com harmonia. 

Cuche (1999) aponta que, através da cultura, é possível a modificação e 

transformação da natureza, uma vez que permite ao “homem não somente 

adaptar-se a seu meio, mas também adaptar este meio ao próprio homem, a 

suas necessidades e seus projetos” (Cuche, 1999, p. 10). Portanto, a ideia de 

cultura é sinalizada como uma ferramenta adequada para encerrar “com as 

explicações neutralizantes dos comportamentos humanos”. 

O autor discorre ainda sobre a compreensão da cultura em um sentido 

vasto e bastante aceito na atualidade, remetendo aos “modos de vida e de 

pensamento” (Cuche, 1999, p. 9), mesmo diante de certas imprecisões, sendo 

que a utilização do termo está relacionada à ordem simbólica. Por sua vez, a 

salvaguarda da autonomia cultural está vinculada “à preservação da identidade 

coletiva” (Cuche, 1999, p. 8), visto que a identidade cultural de determinado 

grupo somente será capaz de ser julgada se estiverem nítidas as suas 

conexões com grupos vizinhos. 

Nesta direção, segundo os autores estudados, diante de diversas 

variáveis e possibilidades de entendimento, a cidadania é uma ação ligada ao 

indivíduo e a seu direito de possuir direitos, o que requer significativa 

participação em acontecimentos populares, garantindo seu pertencimento ao 

local de sua procedência, preservando a identidade coletiva de um grupo. 

Assim, o produto oferecido pelo grupo Fitas, por intermédio das suas 

apresentações de danças e de músicas populares, parte do imenso acervo de 

manifestações culturais de nosso país, no desígnio de criar um movimento 

permanente e eficaz, no sentido de transformar e modificar efetivamente, tanto 

o espectador como os seus parceiros. Portanto, o grupo intenciona a 

preservação da identidade e do sentimento de pertencimento em seus 

partícipes, na medida em que se apropria de culturas ancestrais capturadas.  

A dança, considerada a forma artística mais remota já experienciada 

pelo homem, utilizada em rituais, homenagens e celebrações, participa do 

desenvolvimento humano. Com o progresso da humanidade e das relações 

sociais, a dança sofre metamorfoses e adquire novas competências e 

estilizações. Muito utilizada em projetos sociais, é evidente sua relevância em 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

84 

84 
 

 

 

uma formação que abarque múltiplos saberes, contribuindo para uma formação 

interativa e expressiva. 

A dança é uma atividade que pode ser pensada como “[…] uma 

manifestação humana no mundo”, capaz de proporcionar no corpo dançante, 

por meio da corporeidade, a integração do “[…] sensível e o racional, 

pensamento e a ação” (Barreto, 2005, p. 102). Assim, para a autora, a dança é 

capaz de instigar o conhecimento do corpo e sua expressividade, melhorando o 

convívio com a humanidade através da sensibilização dos indivíduos, 

promovendo “relações mais equilibradas e harmoniosas ante o mundo”. Nesta 

direção, afirma que: 

A dança é um fenômeno que sempre se mostrou como expressão 

humana, seja em rituais, como forma de lazer ou como linguagem 
artística. Neste sentido, ela é uma possibilidade de expressão e 
também de comunicação humana que, através de diálogos corporais 

e verbais, viabiliza o autoconhecimento, conhecimentos sobre os 
outros, expressão individual e coletiva e a comunicação entre 

pessoas (Barreto, 2005, p. 101). 

 Com base nessa concepção, dançar pode ser a mola propulsora da 

expressão e cultura em que se insere o indivíduo, suscitando a geração de 

pessoas capazes de exercer sua condição de cidadão no mundo em que vive. 

            Trata-se de uma categoria de linguagem artística específica dos 

homens, que ultrapassa os códigos mundanos. Segundo Adriana dos Santos 

Teixeira Barcellos (2013, p. 22), essa “[…] linguagem tem a capacidade de 

somar aos sinais e signos instituídos por nossa escrita ortográfica, a 

possibilidade de abstração e de imaginação; a possibilidade de criação de 

novas formas e realidades.” Nesse sentido, Barcellos (2013) aponta que a 

dança transcende a “elaboração racional do mundo” e consegue arrebatar e 

criar mundos factíveis, dignificando o ser humano com ápices de entrega e com 

sensações indecifráveis, extrapolando os limites do corpo através da habilidade 

individual, possibilitando vislumbrar “o ser humano com toda a sua potência de 

existência e significação” (Barcelos, 2013, p. 22). 

 Para Inaicyra Falcão dos Santos (2017), “arte da dança, enquanto 

linguagem do sensível, tem nos possibilitado uma vivência rica em conteúdos 

que norteiam o processo criativo”, onde se pode pensar a propagação 

expressiva dos conhecimentos empíricos da arte e da cultura diante do 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

85 

85 
 

 

 

propósito de “entrelaçar corpo e ancestralidade, partindo de genealogias que 

conectam arte, educação e processos criativos”. Para a autora, “o movimento 

corporal é entendido como universal”, inserido na vivência de todos os povos, 

“reinscrevendo tradições e constituindo um procedimento de formação”. Nesse 

sentido, reputamos os movimentos coreográficos como possibilidade de urdir 

um espaço viável de permuta de capacidades, “de uma possível linguagem 

própria”, possibilitando reconsiderar uma poética que permita o enaltecimento 

do “processo de criação”, pensando na perspectiva de a dança reconfigurar o 

espaço expressivo das conexões sociais (SANTOS, 2017, p. 106-107), 

expandindo a criatividade e sensibilidade do corpo dançante articulado às 

diversidades culturais.  

 A respeito das danças populares, existe uma grande e magnífica 

diversidade por todo o globo, com ritmos e formas diversas, mas tendo o corpo 

como instrumento que articula a expressão dessas pluralidades e diferenças de 

cada povo. Sobre isso, a autora Heloiza Castro (2020) reitera que: 

A dança é a expressão de sentimentos, histórias e ideais através do 
corpo. Em todo o mundo danças foram desenvolvidas em vilas, tribos 

e templos desde os primórdios dos tempos para celebrar, cultuar ou 
comunicar. Uma dança pode dizer muito a respeito de um povo e de 

sua história, os movimentos contam sobre o cotidiano, sobre as 
crenças e sobre os desejos de um povo (Castro, 2020, n.p.). 

 Portanto, a autora ratifica a ideia de que a dança representa, por meio 

da expressão do corpo, a história, as crenças e a ancestralidade de uma 

sociedade, podendo espelhar a memória de um povo, suas crenças e suas 

aspirações. 

 A dança, em toda a sua trajetória e modalidades, tem um papel crucial 

na manutenção de culturas e tradições e é uma das expressões culturais de 

um povo. O desenvolvimento e preservação das danças tradicionais 

possibilitam que os mais novos tenham a oportunidade de aprender sobre seus 

ancestrais, preservando assim a cultura de sua comunidade, visto que o 

passado não pode ser completamente esquecido e as interpretações ocorrem 

agora. 

            Para Côrtes (2013, p. 136), através da montagem de espetáculos, os 

integrantes representam “[…] não apenas uma cultura, mas também a sua 

própria cultura, que reverbera no palco as emoções e as percepções sobre a 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

86 

86 
 

 

 

pesquisa”. Nesse rastro, a pesquisa e a tradução para a montagem de uma 

dança “[…] são geradoras de potências para a instauração de um corpo cênico, 

que pode vir carregado de um sentimento de pertencimento ou não” (Côrtes, 

2013, p. 135). Portanto, a dança é um elemento cultural relevante, vivamente 

arraigado no imaginário de um povo. 

 Ponderar sobre o imaginário na atualidade nos coloca diante de uma 

política social permeada de perspectivas para efetivação dos princípios e 

expectativas dos valores do direito nacional, com muitas possibilidades de 

concretização. Nas acepções dos autores Francisco J. M. Bedê e Gabriel S. 

Cerqueira (2020), em artigo sobre o tema, afirma que uma dessas viabilidades 

é “[…] uma vida social assentada na ampla liberdade individual, na qual o 

funcionamento efetivo do Estado opera tendo como régua a garantia dos 

direitos fundamentais dos cidadãos”, tais como “segurança, saúde, educação, 

livre circulação, livre expressão, livre associação, etc.”. 

            Nessa esteira, o imaginário nada mais é que a visão expandida do 

mundo, com a intenção de atentar “[…] para o fato de que toda visão de mundo 

está sempre profundamente vinculada a aspectos do sentido que não são de 

natureza imediatamente lógica, ou seja, não podendo ser reduzida às 

concepções meramente racionais, mas sim “[…] vinculadas a sentimentos e 

sentidos metafóricos”, de caráter inconsciente” (Bedê; Cerqueira, 2020, p. 302). 

 O imaginário social, para Baczko (1955), vem sendo a cada dia menos 

reputado como uma categoria de ornamento, considerando a vida material 

como única possibilidade de realidade. Magalhães (2016), citando o historiador 

polonês Bronislaw Baczko, aborda que “[…] o imaginário social pode ser 

compreendido como um conjunto de representações coletivas associadas ao 

poder.” Destaca-se, neste sentido, a “[…] natureza política do imaginário social, 

marcado por um conflito que busca a apropriação e utilização das 

representações coletivas” (Magalhães, 2016, p. 94).  

 Nessa senda, a subjetividade das representações, desconectada da 

objetividade das estruturas, é valiosa para a assimilação do mundo social e 

para a percepção das expectativas e aspirações de um povo. Logo, este 

universo é o local onde as sociedades delineiam suas identidades e metas. 

Como sinaliza Baczko, a imaginação social permite que outros modelos e 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

87 

87 
 

 

 

manifestações sejam estabilizados, além da garantia de não serem julgados 

como os únicos possíveis e determinantes modos de sociabilidade. 

 A dança, atualmente, se pensarmos de maneira crítica e consciente, é 

uma dimensão da cultura corporal, peculiar em diversos aspectos da vida, 

sendo uma atividade que deve ser tratada como um conteúdo a ser 

desenvolvido dentro e fora da escola, mesmo que exista uma distância entre a 

perspectiva educativa e das comemorações e espetáculos, sendo uma grande 

parceira na promoção e aprimoramento tanto o biológico como o psicológico 

das pessoas, contribuindo para a longevidade e melhoria na qualidade de vida. 

 Shusterman (1998, p. 13) aborda que a “consciência corporal é sempre 

mais do que a simples consciência do próprio corpo”, podendo salvaguardar a 

pertinência da estética das manifestações populares, acenando à proteção da 

arte como “parte de uma reforma social”. Nesse sentido, Shusterman (1998) 

acredita que uma consciência corporal mais requintada pode beneficiar a 

solução das adversidades, contribuindo ainda na apreensão do conhecimento. 

Dessa maneira, para o autor, a habilidade artística, como arte de viver, coloca 

a dança como reposicionadora do corpo. Dançar é fazer despertar outras 

essências, olhares e expressividade. 

 Assim, buscamos respostas quanto à atuação do Fitas, interrogando se, 

por meio de sua laboração, o grupo tem contribuído à construção do 

conhecimento, tanto na dança como em outras áreas do conhecimento, 

favorecendo a preservação das manifestações imateriais, da socialização e 

troca de experiências, despertando pensamentos críticos e conscientes em 

seus componentes e no público que prestigia as apresentações. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

88 

88 
 

 

 

 

 

CAPITULO III 

O Grupo Fitas: traduzindo e inventando as tradições culturais  

Imaginar é aumentar o real em um tom. (Gaston Bachelard) 

 

 Na busca por elucidar questões, como a tradução e invenção de 

tradições culturais, modelo híbrido seguido pelo grupo Fitas, pensamos ser 

necessária uma abordagem a respeito do tema, que acreditamos ser relevante 

para os resultados de nossa investigação, no intuito de averiguarmos a 

laboração do grupo. 

 Abordar a tradução cultural e a invenção das tradições relacionadas às 

danças e tradições imateriais nos coloca diante do pressuposto de que 

nenhuma sociedade é estática, ou seja, existe uma constante transformação 

cultural pela incorporação ou invenção de novos elementos. Em um país 

miscigenado como o Brasil, a vasta diversidade cultural acontece 

principalmente devido à grande mistura de etnias. 

 Nesse viés, Gustavo Côrtes (2000, p. 14) aponta a “herança do modelo 

europeu na concepção do calendário das festas tradicionais que se 

entrelaçaram com as influências dos negros africanos e indígenas nativos, 

proporcionando um país de muitas festividades singulares.” 

            De acordo com Côrtes (2013), diante deste vasto universo de 

manifestações culturais, a dança se destaca, em função de sua relevância e 

essência nas tradições populares, visto que cada uma tem sua função 

específica, sendo de caráter dramático, de guerra, profano, sagrado ou teatral, 

“expressando a verdadeira alma do povo brasileiro e confirmando a nossa 

imensa riqueza cultural” (Côrtes, 2013, p. 15).  

 A heterogeneidade da cultura popular de nosso país revela de maneira 

construtiva a riqueza de suas manifestações populares, possibilitando 

oportunidades de traduções e aprendizados. Nesse sentido, Canclini (2020, p. 

94) pondera que, para aprofundar neste tema e pensar as possibilidades de as 

culturas populares saírem do “abandono local e, com suas criações e saberes, 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

89 

89 
 

 

 

participarem competitivamente do comércio local”, é essencial atentar às 

“possibilidades de incorporação das culturas populares em circuitos de maior 

reconhecimento e valor são limitadas”, considerando que é impraticável o 

isolamento de “comunidades e grupos étnicos, selecionar seus traços 

‘autênticos’ e reduzir as explicações de seu desenvolvimento”, em uma 

logicidade intrínseca da coletividade. Para o autor, o cenário atual da cultura e 

do folclore se mostra cada vez mais inquietante, pois muito se perdeu nesses 

quesitos, não estando definida a nossa representatividade cultural. 

3.1 A tradução cultural e hibridismo. 

O que percebemos, até então, é que o grupo em estudo recorre ao 

método da tradução das tradições culturais e ao hibridismo para parafolclorear 

suas danças e manifestações culturais. Dessa forma, é necessário um maior 

aprofundamento sobre esse tema, a fim de constatarmos se, por meio de seu 

laborar, existe de fato a utilização do recurso de tradução pelo grupo Fitas, 

considerando seu objetivo: preservar e divulgar as danças populares. 

A tradução cultural, nas acepções do teórico indo-britânico Homi K. 

Bhabha (1998) é ponderada como um trabalho limítrofe da cultura, que 

estabelece um confronto com o novo, no sentido de resgatar o passado, não 

como “[…] causa social ou precedente estético, mas cambiando esse passado, 

dando um novo formato” como um “entre lugar contingente” que restaura a 

atividade presente. Para o autor, “passado-presente” torna-se indispensável, e 

não apenas uma rememoração, uma vez que desloca a diferença cultural ao 

lugar de uma “[...] terrível batalha disciplinar, na qual ela própria não terá mais 

espaço e poder” (Bhabha, 1998, p. 59).  

A tradição é comumente vinculada à memória e à ancestralidade, 

necessitando ser retroalimentada para não ser espontaneamente esquecida na 

contemporaneidade. De acordo com Caroline Kraus Luvizotto (2010), podemos 

perceber que:  

... a tradição como um conjunto de sistemas simbólicos que 
são passados de geração a geração e que tem um caráter 
repetitivo. A tradição deve ser considerada dinâmica e não 
estática, uma orientação para o passado e uma maneira de 
organizar o mundo para o tempo futuro. A tradição coordena a 
ação que organiza temporal e espacialmente as relações 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

90 

90 
 

 

 

dentro da comunidade e é um elemento intrínseco e 
inseparável da mesma (Luvizotto, 2010, p. 66). 
  

 A tradição é pensada como um agrupamento de símbolos transmitidos 

de geração em geração, de caráter variável e recorrente que “denota 

atualização dos esquemas de vida” (Luvizotto, 2010, p. 66). Para a autora, a 

tradição tem uma predisposição para o futuro, uma vez que a potência do 

passado é valorosa para os acontecimentos do presente. 

 Por tradição, nas acepções dos autores Kalina Vanderlei Silva e 

Henrique Maciel Silva (2009), referimo-nos a um conjunto de costumes e 

valores enraizados em um grupo social.  Nessa perspectiva, a palavra tradição 

teve originalmente um significado religioso: doutrina ou prática transmitida de 

século para século, pelo exemplo ou pela palavra. Entretanto, o sentido se 

expandiu, significando elementos culturais presentes nos costumes, nas Artes, 

nos fazeres que são heranças do passado. Em sua definição mais simples, 

tradição é um produto do passado que continua a ser aceito e atuante no 

presente (Silva e Silva, 2009, p. 405). 

 Os autores citados são unânimes em ponderar que a tradição está 

conectada com a união dos costumes e tem laços profundos com a “cultura e 

folclore”, ligada aos estudos sociais. A tradição, nessa perspectiva da 

sociologia, tem como princípio “preservar para a sociedade costumes e práticas 

que já demonstraram ser eficazes no passado” (Silva e Silva, 2009, p. 405). A 

transformação dessas tradições acontece em vista das novas demandas de 

cada sociedade, o que faz com que elas não se dispersem, não sendo mais 

entendidas como arcaicas, mas sim como “aprendizagem e reapropriação”. 

Dessa maneira, à medida que a sociedade se inova, a tradição surge para 

sustentar a mudança social, visto que jamais acontece uma mudança drástica, 

e cada estágio de mudança possui também um equilíbrio. 

 Reinventada a cada geração, a tradição indica como remodelar o 

presente, “organizar o mundo para o tempo futuro, que não é visto como algo 

distante e separado” (Silva e Silva, 2009, p. 405), relacionando o presente e o 

passado, não existindo uma ruptura significativa ou cortes entre o passado, o 

presente e o futuro, organizando a compreensão do mundo. As ações sociais 

são permanentemente renovadas e reavaliadas mediante a apropriação dos 

conhecimentos que vão sendo produzidos sobre as próprias ações e os 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

91 

91 
 

 

 

sistemas sociais nos quais elas ocorrem. Sucintamente, a tradição desloca as 

regras e protocolos sociais, conectando os processos interpretativos e, em 

razão disso, o passado e o presente são interligados para adaptarem-se ao 

futuro. 

 Luvizotto (2010, p. 100) aponta que “as ações sociais são 

permanentemente renovadas e reavaliadas mediante a apropriação dos 

conhecimentos que vão sendo produzidos sobre as próprias ações e os 

sistemas sociais nos quais elas ocorrem”. A tradição pode ser entendida como 

“dinâmica e não estática”, articulando, através dos atores sociais, o artifício de 

evitar antagonismos entre os valores e condutas de vida, nas diversas 

instâncias da sociedade. 

 Retomando a discussão acerca da tradução cultural, Bhabha (1998) 

reitera não se tratar de um novo cenário nem de um afastamento do passado, 

visto que os sujeitos são construídos “[…] nos ‘entrelugares’, nos excedentes 

da soma das ‘partes da diferença”, de forma que, ao ultrapassar a noção de 

diferença como “reflexo de traços culturais ou étnicos preestabelecidos, 

inscritos na lápide fixa da tradição” (Bhabha, 1998, p. 20), somos convocados a 

refletir sobre as desigualdades e assimetrias, reinscrevendo nosso imaginário 

social. 

 A tradução da cultura tem relação com o deslocamento e com a 

hibridização de pessoas em contato com distintos saberes, designados a 

permutar suas desigualdades. Para Bhabha (1998), isso acontece mediante um 

movimento de entendimento profícuo, acessível e permanente, produzindo 

culturas híbridas que perduram através da tradução das vivências e dos 

valores hegemônicos. Assim, culturas diversas em contextos diferentes podem 

ser mutuamente perceptíveis sem a necessidade de rejeição das diferenças em 

prol do princípio da assimilação, tornando-se, assim, mais presentes 

atualmente. Nesse contexto: 

A tarefa da tradução, no mundo atual, passa a ser responsabilidade 
de todos os sujeitos, em todas as partes do globo. Ela suscita novas 

práticas de criação de sentidos que representem as perspectivas 
culturais. Assim concebida, a metáfora tradutória gestada no contexto 
da visibilidade das diferenças acrescenta camadas de significados à 

metáfora da tradução intralingual e entre línguas, mídias e artes 
(Darin, 2020, p. 64). 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

92 

92 
 

 

 

 A tradução cultural desafia os seus limites e “[…] lançou-se à exploração 

do estar-entre” (Darin, 2020, p. 51), na qual as diferenças não são omitidas ou 

mascaradas, mas evidenciadas, dando lugar a um método contínuo de 

conciliação no qual o primitivo está sempre acessível a novas traduções, desde 

que sua essência seja preservada. 

 Bhabha (1998) reitera não se tratar de um novo cenário nem de um 

afastamento do passado, visto que os sujeitos são construídos “[…] nos 

'entrelugares', nos excedentes da soma das ‘partes da diferença’”, de forma 

que, ao ultrapassar a noção de diferença como “reflexo de traços culturais ou 

étnicos preestabelecidos, inscritos na lápide fixa da tradição” (Bhabha, 1998, p. 

20), somos convocados a refletir sobre as desigualdades e assimetrias, 

reinscrevendo nosso imaginário social. 

 Podemos então pensar que, de acordo com Bhabha (1998), a ruptura na 

maneira de compreender os dias atuais advém das diferenças culturais, por 

meio de um espaço híbrido. Assim, as diversidades culturais apontam 

alternativas para revelar as manifestações culturais, considerando que a 

tradução da cultura se configura “[…] contínua de transformação para criar a 

noção de pertencer da cultura” e o hibridismo “[…] tem um valor 

transformacional de mudança que reside na rearticulação, ou tradução, de 

elementos que não são nem o Um e nem o Outro, mas algo mais, que contesta 

os termos e territórios de ambos” (Bhabha, 1998, p. 324).   

 Bhabha (1998, p. 338) pondera que a conexão dos contrastes culturais 

não está na segregação corriqueira sem vínculos ou na diversidade em si, mas 

no princípio da “repetição dos signos culturais em uma duplicação que não será 

negada como similitude”. Em vista disso, o reconhecimento de que a tradição 

outorgada é uma forma parcial de identificação. Ao reencenar o passado, essa 

introduz outras temporalidades culturais incomensuráveis na invenção da 

tradição. Tal processo afasta qualquer acesso imediato a uma identidade 

original ou a uma tradição “recebida”. Os embates de fronteira acerca da 

diferença cultural têm tanto a possibilidade de serem consensuais quanto 

conflituosos; podem confundir nossas definições de tradição e de modernidade, 

realinhar as fronteiras habituais entre o público e o privado, o alto e o baixo, 

assim como desafiar as expectativas normativas de desenvolvimento e 

progresso (Bhabha, 1998, p. 21). 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

93 

93 
 

 

 

            Partindo da perspectiva de Bhabha (1998), a tradução traz em sua 

essência um movimento contínuo e transformador, no sentido de uma 

metamorfose recíproca, tanto em relação à cultura ancestral quanto ao produto 

hibridizado e traduzido. Assim, a renovação proposta por Bhabha (1998) 

quanto à tradução cultural, atinente às questões da atualidade, tem viabilidade 

de ser autorizada ou discordante. 

            Com o dinamismo dos tempos hodiernos, é cada vez mais fácil 

perceber essas hibridizações e mudanças nas tradições. O surgimento de 

novos materiais e possibilidades, de certa forma, contribui para que essas 

mutações sejam ainda mais perceptíveis, como apresentamos nas figuras 10 e 

11. 

Figuras 10 e 11- Primeiro grupo de Caboclinhos de Montes Claros–MG, da Mestre Maria do 

Socorro. 

 

 Fonte: Imagem 04. Disponível em http://pequipensante.blogspot.com/2011/08/festa-de-agosto-

em-montes-claros.html. Acessado em 25 de ago.2022.Imagem 05 (da Direita). Foto Silvana 
Mameluque. Disponível: https://www.flickr.com/photos/silvanamameluque/52300191252/. 

Acessado em 25 ago.2022. 

 Confrontar essa imagem nos mostra uma grande mutação com relação à 

indumentária do primeiro grupo de Caboclinhos, da cidade de Montes Claros–

MG, chefiado pela mestra Maria do Socorro, conforme ilustra a figura 10. A foto 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

94 

94 
 

 

 

da esquerda, figura 11, foi captada durante o cortejo das festas de agosto do 

ano de 2011, e a da direita nesta mesma festividade, no ano de 2022. 

Exatamente onze anos separam as duas imagens. Incontestável a 

transformação vivida em relação à visualidade do grupo, que hoje apresenta 

uma indumentária de penas coloridas artificialmente, aviamentos multicores e 

pedrarias com brilho, que não existiam no traje anterior. 

            Apresentação visual modificada, sem perder a essência. Consoante a 

descrição de Paula (1979, p. 166), “trata-se de uma folgança de reminiscência 

indígena” integrada, durante os festejos, por duas fileiras compostas com 

aproximadamente “[…] 10 a 15 pares de crianças”, que vestem “saiotes 

vermelhos, enfeitados de plumas”. Conservam-se os saiotes de penas e os 

adereços indígenas, porém as transformações e hibridizações vivenciadas em 

decorrência da mudança do material empregado são expressivas. 

 O entendimento do conceito de hibridização é frequentemente abordado 

de maneiras diversificadas, muitas vezes de forma superficial e sem a 

profundidade necessária para um completo entendimento. A América Latina é 

um lugar onde a mistura de culturas é muito presente, em decorrência de ter 

sido um espaço de imigração e migração ao longo da história. Os híbridos se 

proliferam, o que torna o processo de purificação mais desafiador, conforme 

mencionado por Latour (2013, p. 54). O autor destaca que a atuação dos 

híbridos permanece, para os atuais, invisível, encoberta pela divisão rígida 

entre "domínios", "ciências" ou, em última análise, classificada em três grandes 

áreas: na medida em que “...estes trabalhos continuam sendo 

incompreensíveis porque são recortados em três de acordo com as categorias 

usuais dos críticos, ou dizem respeito à natureza, ou à política, ou ao discurso.” 

(LATOUR, 2013, p. 9).  

 Em “Jamais fomos modernos”, Bruno Latour (2013) arrisca uma hipótese 

inovadora: e se tivermos errado o caminho? E se reconhecermos que “nossa 

sociedade moderna nunca funcionou de acordo com a divisão que funda seus 

sistemas de representação, a distinção drástica entre natureza e cultura?” Na 

prática, nunca deixamos de criar objetos híbridos, que pertencem à natureza e 

à cultura simultaneamente.  

 Latour (2013) enfatiza que o trabalho dos híbridos permanece, para os 

modernos, oculto, obscurecido pela separação estrita de “áreas”, de “ciências” 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

95 

95 
 

 

 

ou, no limite, são reportados a três grandes dimensões: “[...] estes trabalhos 

continuam sendo incompreensíveis porque são recortados em três de acordo 

com as categorias usuais dos críticos. Ou dizem respeito à natureza, ou à 

política, ou ao discurso.” (Latour, 2013, p. 9). Logo, o conceito de hibridização é 

apresentado muitas vezes com enfoques diferentes, incompleto e sem a 

profundidade necessária para seu total entendimento. Os híbridos multiplicam-

se, de sorte a dificultar o trabalho de purificação, segundo Latour:  

Como Michel Serres, chamamos esses híbridos de quase-
objetos, porque não ocupam nem a posição de objetos que a 
Constituição prevê para eles, nem a de sujeitos, e porque é 
impossível encurralar todos eles na posição mediana que os 
tornaria uma simples mistura de coisa natural e símbolo social. 
(Latour, 2013, p. 54) 
 

 Afinal, se “[...] os verdadeiros modernos sempre multiplicaram, na 

surdina, os intermediários a fim de tentar pensar o formidável crescimento dos 

híbridos ao mesmo tempo em que pensavam sobre sua purificação” (Latour, 

2013, p. 61), assim, as redes não fariam mais do que retirá-los da surdina. 

Acontece que a existência efetiva dos híbridos acarreta a impossibilidade da 

purificação, e apenas por isso Latour pode desejar para eles um lugar, um 

nome, uma casa, uma filosofia, uma ontologia e, principalmente, uma nova 

constituição. Para o autor, o pós-modernismo é um sintoma e não uma nova 

solução.” (Latour, 2013, p. 50). 

 O hibridismo cultural é muito discutido em vista de seus impactos.  

Podemos visualizar a oposição, ao apontar Latour (2013), que defende a 

continuidade de culturas ancestrais como forma de afirmação, apostando na 

unificação, mesmo correndo o risco de serem apagadas e dar lugar a uma 

cultura que domina e beneficia apenas alguns. A hibridização não 

proporcionaria a todos a sensação de estarem totalmente satisfeitos, não 

existindo um processo saudável de adaptação e readaptação tão simples como 

muitos argumentam. A verdade enfrenta um árduo percurso de tradução 

cultural constante aos povos resultantes. 

 Pensamos que a fusão de culturas nos tornaria mais respeitosos e 

amáveis com aqueles que têm raízes culturais diversas. Compreender o que é 

distinto, resultando em respeito. Assim,  

O primeiro conjunto de práticas, cria por “tradução” mistura 
entre gêneros de seres completamente novos, híbridos de 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

96 

96 
 

 

 

natureza e cultura. O segundo cria, por “purificação”, duas 
zonas antológicas inteiramente distintas, a dos humanos, de 
um lado, e a dos não-humanos, de outro. Sem o primeiro 
conjunto, as práticas de purificação seriam vazias e supérfluas. 
Sem o segundo, o trabalho de tradução seria freado, limitado 
ou mesmo interditado. ( Latour, 2013, p. 16). 
 

  Por esta razão, embora seja um fenômeno natural, o hibridismo cultural 

ainda gera bastante debate em relação aos seus efeitos. De um lado, existem 

aqueles que defendem a preservação das culturas tradicionais como uma 

forma de reafirmação. Por outro lado, no processo de unificação, essas 

culturas correm o inconveniente de serem silenciadas, dando espaço a uma 

cultura que favorece e beneficia apenas um grupo. Ambas são fundamentais 

para que possamos compreender melhor as sutilezas dessas mudanças e de 

que modo elas podem nos inquietar.  

 Walter Benjamin (1969, p. 166) afirma que a obra de arte já é passível 

de reprodutibilidade desde a sua concepção, haja vista que “o que os homens 

faziam sempre podia ser imitado por outros homens”. Para o autor, significa 

uma nova produção, que passará a fazer parte da história da obra. Assim, 

Benjamin (1969) pensa de modo distinto, ou seja, a reprodução passa a ser 

olhada como a própria obra e não como mera cópia. Em conformidade com 

esse autor, as manifestações artísticas-culturais experienciaram um processo 

de expansão com o surgimento da “cultura de massa”, abarcando grandes 

populações, difundidas através das mídias. Com isso, sofreram uma diluição de 

seus atributos mediante os recentes meios de reprodutibilidade, sendo essa 

reprodução artística um processo estabelecido na história com gradual 

intensidade. 

 Ainda sobre esse tema, podemos pensar que a reprodução de um culto 

artístico tradicional poderia ter o valor de sua aura suplantado pelo valor de sua 

encenação. Para Benjamin (1989), da percepção humana depende a 

compreensão da aura, e que a “crise que assim se delineia na reprodução 

artística pode ser vista como integrante de uma crise própria na percepção” 

(Benjamin, 1989, p. 139), visto que perceber a aura denota outorgá-la do poder 

de responder ao olhar, e que a perda da aura está relacionada ao desencanto 

da percepção humana. Assim, as fotos reproduzem uma imagem que faz 

perder a aura no contato direto com a apresentação. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

97 

97 
 

 

 

 A inovação e a “necessidade de passar além das narrativas de 

subjetividades originárias e iniciais” (Bhabha, 1998, p. 21) são elaboradas 

através da conexão com as diferenças culturais, dando abertura a novos signos 

e identidades, contribuindo para a ideia de sociedade.  

 Sobre o processo de tradução das tradições, Côrtes (2013, p. 23) aponta 

que “nos trabalhos em grupos de danças brasileiras, as formas como são 

realizadas as pesquisas de campo e as escolhas feitas durante o percurso” são 

preponderantes na definição de uma “metodologia de ação nos trabalhos de 

criação, diferentes em cada grupo e em cada produção”. Dessa forma, os 

caminhos serão marcados por múltiplos acordos entre os integrantes, a fim de 

resultar em uma obra inédita. 

 Na percepção do pesquisador e folclorista Gustavo Côrtes (2015), no 

caminho metodológico para a construção de uma coreografia, partindo de uma 

manifestação tradicional, os componentes devem ser adaptados pelo 

interventor — no caso da dança, pelo coreógrafo —, possibilitando a produção 

de uma poética, executada “a partir do método da Tradução da Tradição”. 

Destarte, a construção do desenho das danças de matrizes tradicionais deve 

ter em vista a “relação entre a vivência ancestral, a dramaturgia e o estudo das 

matrizes tradicionais, combinadas e reestruturadas ao trabalho de tradução”. 

Nessa esteira, a laboração com “as danças brasileiras, na concepção, 

valorização e divulgação da diversidade cultural no Brasil, utilizando para isso o 

método da Tradução da Tradição” (Côrtes, 2015, p. 05-06), ampara-se tanto no 

ofício de transmitir e ensinar a dança como no entendimento e aprendizagem 

do discente. 

            Côrtes (2015) esclarece que o artista tradutor alcança um resultado 

poético por intermédio de uma assimilação pessoal e subjetiva, a partir de sua 

vivência perante a manipulação de um texto ou de uma manifestação cultural 

estudada, criando uma obra singular e inédita. Dessa maneira, “qualquer obra 

coreográfica em danças brasileiras, que passa por um processo de 

transmutação ao manipular elementos encontrados nas tradições culturais para 

se transformar em coreografias, pode ser analisada sob estes aspectos” 

(Cortes, 2015, p. 06). Na tradução e posterior criação de uma produção 

artística, os indivíduos estão sempre conectados com o processo de criação, 

abrindo possibilidades para novos aprendizados e estabelecendo novas 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

98 

98 
 

 

 

conexões dialógicas entre a pesquisa de uma manifestação tradicional e a obra 

artística resultante da tradução.  

.  O multiculturalismo nasce das fissuras da comunidade, nas quais as 

diferenças sociais não são vinculadas por meio da tradição legitimada, mas são 

concebidas de modo a retornar ao passado, reconstruindo as condições 

políticas atuais. As culturas hegemônicas e sua transmissão passam por um 

processo de redefinição, no qual o hibridismo cultural contribuiu para a 

tradução, reinscrevendo o “[…] imaginário social tanto da metrópole como da 

modernidade” (Bhabha, 1998, p. 21), exigindo uma noção de novo que é 

sincronizada com a estética híbrida.  

 Nossa contemporaneidade pode ser entendida como um espaço cultural 

híbrido. O autor Bhabha (1998) não entende a diferença cultural como uma 

violenta batalha disciplinar, recomendando uma meditação a respeito das 

desigualdades e assimetrias, de maneira a reescrever nosso imaginário social. 

 Hobsbawm e Terence Ranger (2008) utilizam o termo “tradições 

inventadas” para ponderar a respeito das tradições concebidas e formalizadas 

institucionalmente, estabelecidas em reduzido espaço de tempo. A invenção 

das tradições é abordada pelo autor como uma prática de um passado 

apropriado, criando simbolismos e rituais por meio do processo de repetição. 

Assim, por tradição inventada, entende-se um conjunto de práticas, 

normalmente reguladas por regras tácitas ou abertamente de natureza 

ritualística ou simbólica, que visam inculcar certos valores e normas de 

comportamento, através da repetição, implicando, automaticamente, uma 

continuidade em relação ao passado (Hobsbawm, 2008, p. 09). 

 Esse conceito de invenção da tradição remete à ideia de invenção da 

história, de invenção do passado e de construção de um passado longínquo. 

Tal conceito incorpora a discussão deste estudo, respaldando a preservação 

de costumes e tradições para uma nova sociedade, bem como a cultura e o 

folclore, que já validaram eficazmente o passado. Para Hobsbawm (2008), o 

mundo hodierno aplica o conceito de tradições inventadas para nomear as 

práticas de caráter ritualístico ou simbólico, com o propósito de expandir na 

mente e na cultura quaisquer valores e regulamentos do comportamento, por 

meio da conexão com o passado, através da reprodução ininterrupta dessas 

práticas. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

99 

99 
 

 

 

  Desse modo, as tradições inventadas não necessitam estar inseridas em 

um passado longínquo, podendo estabelecer com o passado histórico uma 

“continuidade bastante artificial” (Hobsbawm, 2008, p. 10), ou seja, podem ser 

ocorrências novas que estabelecem processos de ritualização, considerando o 

passado pela repetição, no qual os simbolismos e rituais são criados. 

           Hobsbawn e Terence Ranger (2008) consideram que as tradições 

inventadas têm funções políticas e sociais importantes na ordem social, e o 

estudo dessas tradições é esclarecedor para as “relações humanas, com o 

passado” e para a função do historiador, tendo em vista o fato de que as 

tradições inventadas utilizam da história como autenticadoras dos seus atos e 

vínculo com a conexão grupal.  

 Importante destacar que “[…] a força da adaptabilidade das tradições 

genuínas não pode ser confundida com a ‘invenção das tradições’” 

(Hobsbawm, 2008, p. 09), não havendo necessidade de recuperação ou de 

invenção das tradições quando as antigas práticas forem perpetuadas. Os 

velhos costumes não devem ser apontados como entraves para o progresso. 

 Nesta direção, pontuamos que a atuação de grupos designados 

“Parafolclóricos”, a exemplo do grupo Fitas, também cria e inova as tradições, 

sempre considerando o passado, mas imbuídos do propósito de apresentar 

uma cultura consagrada.  

 Trataremos algumas destas tradições, a fim de apresentar as culturas 

representadas, sem nos aprofundarmos historicamente na conceituação das 

três raças nem na construção da afro-brasilidade, visto não ser esse o foco 

principal de nossa tese, que visa perceber a laboração do grupo enquanto 

produto da cultura visual e sua atuação como produtor de conhecimento e 

divulgação das memórias. 

3.2. Tradições traduzidas e inventadas pelo grupo Fitas 

“Além das aptidões e das qualidades herdadas, é a tradição que faz de nós aquilo que somos”. 

Albert Einstein 

Nessa direção, pontuamos que na atuação de grupos designados 

“parafolclóricos”, a exemplo do grupo Fitas, é permitida a invenção de 

coreografias, inovando as tradições, sempre considerando o passado, mas 

imbuídas do propósito de apresentar uma cultura consagrada. Nesse caminho, 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

100 

100 
 

 

 

apontamos a vontade do grupo em representar o Coral de Lavadeiras do Vale 

do Jequitinhonha–MG, com o intuito de auxiliar na preservação e disseminação 

do grupo de cantoria das lavadeiras da cidade de Almenara–MG. 

O “Coral de Lavadeiras”, do vale do Jequitinhonha–MG, é guardião “de 

antigas canções — batuques, sambas, afoxés, frevos, rodas, modinhas e 

toadas — cuja origem já se perdeu na memória do tempo. São cânticos de 

trabalho, lúdicos e de louvação” (http://coraldaslavadeiras.com.br/site2/pagina-

exemplo/, acessado em 04 out. 2022). Fundado em 1991, o grupo é um dos 

mais relevantes do país. Tutelado pelo pesquisador cultural Carlos Farias, 

maestro do grupo, ele se apresenta em variados eventos, compartilhando com 

o público os seus saberes de vida, batendo roupas e cantando a vida. Assim, o 

Coral de Lavadeiras tem divulgado, resgatado e gravado canções tradicionais 

da região Norte-mineira, revelando essa região de misturas étnicas. 

Com o intuito de divulgar essas canções de influência africana, indígena 

e portuguesa, o Fitas se propôs a “inventar” uma coreografia que fizesse 

alusão às atividades praticadas por essas mulheres, a lavação de roupas no 

Rio Jequitinhonha e suas cantorias, de maneira a possibilitar uma 

apresentação no palco, destacando estas canções, como aponta a figura 12. 

Figura 12 – Representação coreográfica do coral de Lavadeiras de Almenara–MG 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

101 

101 
 

 

 

 Fonte: Acervo do grupo. Fotos de Dener Veloso. 

 A figura 12 representa a coreografia que o grupo Fitas concebeu para 

levar aos palcos e festivais a dança das Lavadeiras de Almenara do vale do 

Jequitinhonha, em Minas Gerais, significativa manifestação cultural do estado 

mineiro, que originalmente apresenta “[…] cânticos de trabalho, lúdicos e de 

louvação”, revelando uma grande combinação étnica da música popular 

brasileira, cantada por mulheres durante o trabalho de lavar a roupa no rio 

Jequitinhonha. Mulheres simples, representadas na dança com saias de 

estampa xadrez e avental, com lenços, e trazem uma bacia de alumínio, ora 

nas mãos, ora na cabeça. 

 A imagem demonstra o bom humor das mulheres lavadeiras de roupas, 

que executam esse ofício com muita cantoria. Segundo a autora Lázara 

Aparecida Andrade Santos (2018), o “Vale do Jequitinhonha é detentor de 

grande e exuberante potencial natural e vasta riqueza cultural, com traços 

sobreviventes da cultura indígena, da cultura negra e da cultura do branco 

colonizador” (Santos, 2018, p. 2). Portanto, esse coral de lavadeiras é 

significativo como transmissor da cultura popular do Vale do Jequitinhonha, 

com “repertório de sambas, batuques, modinhas, cantigas de roda e toadas de 

influência africana, indígena e portuguesa” (Santos, 2018, p. 2), resgatando 

uma coleção de canções de domínio popular e de transmissão oral, de geração 

em geração. 

             O coral das lavadeiras foi criado em 1991 pelo pesquisador, cantor e 

maestro Carlos Farias, que, a partir das heranças ligadas à cultura e ao 

catolicismo popular, formalizou o grupo, o qual participa atualmente de festivais 

nacionais e internacionais. Batendo roupas e cantando a vida, o grupo tem 

divulgado, resgatado e gravado canções tradicionais da região norte-mineira.

 A música “O Canto Das Lavadeiras”, umas das melodias mais cantadas 

pelo coral, cuja letra expressa: 

 Mandei caiá meu sobrado... mandei, mandei, mandei 

Mandei caiá meu sobrado... caiá de amarelo 
 

Mas cadê meu lenço branco... ô lavadeira 
Que eu lhe dei para lavar... ô lavadeira 
Madrugada madrugou ... ô lavadeira 

E o sereno serenou ... ô lavadeira 
 

Não tenho culpa do que se passou 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

102 

102 
 

 

 

Deu uma chuva muito forte 
E o lenço carregou 

 
Morena você se lembra... ô lavadeira 

Da noite que se passou... ô lavadeira 
Madrugada madrugou... ô lavadeira 
E o sereno serenou... ô lavadeira 

 
Fui descendo rio abaixo...oi lavadeira 

Como desce o lambari... ô lavadeira 
Procurando amor de longe... ô lavadeira 

Que o de perto eu já perdi... ô lavadeira 
 
Fui descendo rio abaixo...oi lavadeira 

Numa canoa furada...oi lavadeira 
Arriscando a minha vida... oi lavadeira 

Por uma coisa de nada... oi lavadeira 
 
Mas cadê meu lenço branco... ô lavadeira 

Que eu te dei para lavar... ô lavadeira 
Madrugada madrugou... ô lavadeira 

E o sereno serenou... ô lavadeira 
 

Não tenho culpa do que se passou 
Deu uma chuva muito forte 
E o lenço carregou 

 
20(https://www.letras.mus.br) 

 Sem autoria, a letra da música é uma das mais cantadas pelo grupo e 

exprime o modo de vida destas personagens, que vivem em sobrados caiados 

de amarelo e têm como trabalho a lavação de roupa. Lamenta e questiona a 

lavadeira, a qual na maioria das vezes é protagonista, a perda de um lenço 

branco, que deveria ter sido levado, possivelmente levado, pelo vento da 

madrugada, coberto de sereno e de chuva muito forte. Indaga a uma ‘morena’ 

sobre a noite passada e a madrugada que madrugou, descendo rio abaixo 

como desloca um lambari, suplicando um amor distante, em vista de já ter 

perdido seu amor de perto. Finalmente, concorda não ter culpa do ocorrido, e 

que tudo foi em decorrência das intempéries do tempo.  

 A letra fala de amores perdidos, dos anseios ocultos pela realização e 

saudade de um amor distante, arriscando a vida por um lenço branco que é a 

única lembrança que restou de um amor perdido. É um canto solitário, de 

amores loucos e sem esperança. O Fitas coreografa, particularmente nesta 

                                               

 

20 https://www.letras.mus.br/coral-das-lavadeiras-de-almenara-e-carlos-farias/o-canto-das-
lavadeiras-lenco-branco/, acessado em 21 jun.2023. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

103 

103 
 

 

 

música, com as dançantes sentadas esfregando as roupas de cabeça baixa, 

denotando certa melancolia e cansaço pela tarefa. A coreografia toda é 

composta de vários trechos de várias músicas, mesclando danças e momentos 

alegres.    

 Sabemos se tratar de músicas com letras descomplicadas, de origem 

desconhecida, das margens do Rio Jequitinhonha, na cidade de Almenara–

MG. Segundo a pesquisadora Samara Rodrigues de Ataíde (2008), “as 

lavadeiras entoam os episódios do cotidiano por meio de um eu lírico”, onde a 

voz feminina, conversando com amigas e lavando roupas, narram situações em 

que, geralmente, ela é a protagonista. Para a autora, é intrigante o fato de 

estas mulheres preservarem “suas práticas e modos de vida seculares”, pois 

esse grupo de mulheres preserva esse acervo musical, por meio dessa 

representação, “impedindo que a região perca essa pitoresca manifestação da 

cultura popular” (Ataíde, 2008, p. 10-11). 

 Nesse sentido, a invenção da tradição é compatível com a elaboração 

dos grupos parafolclóricos, que levam para os palcos as festas e 

manifestações que ocorrem nas periferias e nas comunidades ancestrais. As 

hibridizações e traduções vão acontecendo à medida que o passado e o 

presente se encontram, desafiando os limites do tempo. A arte e as 

manifestações traduzidas vão se transformando e se tornando autênticas 

conforme incorporam a história.  

O pensamento destes autores, como Hobsbawm, Côrtes e Santos, 

corrobora com o que propõe nosso estudo, considerando que o grupo Fitas se 

apropria do passado e das tradições culturais para reelaborar e trasladar suas 

coreografias artísticas. Dessa maneira, pensamos ser relevante para nossas 

indagações sobre o grupo, a respeito de sua possível contribuição com o 

fortalecimento e com a renovação das tradições, na tentativa de impedir que 

estas se dissolvam diante da realidade atual, estabelecendo uma continuidade 

fictícia com o passado, por meio da repetição dos ritos, danças e músicas. 

Intentamos, portanto, averiguar se o grupo Fitas, por intermédio de suas 

práticas, lançando mão da repetição como meio de aprendizado, está 

contribuindo com a revalorização das tradições e do folclore, legitimando 

práticas tradicionais que remetem à ancestralidade dos povos.  



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

104 

104 
 

 

 

Na maioria das vezes, o grupo Fitas interpreta manifestações genuínas 

de dança, fazendo uma tradução de uma tradição, para levar aos palcos de 

festivais e apresentações públicas. Estes saberes das tradições populares, 

como música, dança, teatro e performances, são absorvidos pelos grupos 

culturais denominados parafolclóricos, a partir da observação, da pesquisa, de 

vídeos e de estudo minucioso, com o intuito de produzir um espetáculo. 

O repertório coreográfico do grupo Fitas renova e reinventa um pouco do 

patrimônio impalpável dos antepassados para as gerações vindouras, por 

intermédio das performances inspiradas nas danças ancestrais e da 

reformulação de indumentárias e adereços, sempre tendo em vista a estrutura 

e a essência da dança escrutinada.  

No decorrer dos anos de existência do grupo, várias danças foram 

parafolcloreadas. Esses processos criativos demandam bastante tempo de 

imersão na cultura pesquisada, criando um acervo de pesquisas, recorrendo a 

material bibliográfico, a conversas e palestras, visitando comunidades e grupos 

tradicionais e por meio da participação e contato com outros grupos em 

festivais de folclore. Cada pesquisa é fonte de excepcional alegria e interesse 

de seus integrantes, ávidos por conhecer os sincretismos e o conjunto de 

crenças, costumes e tradições formados pela história do povo. Para os 

“fiteiros”, a beleza está em conhecer a diversidade, a riqueza de valores, a 

troca de experiências e o orgulho de nossa ancestralidade.  

A termologia parafolclore, termo legitimado pela Carta do Folclore (1995) 

e utilizada aqui como “parafolclorear”, representa todos os grupos que exibem 

folguedos e danças populares por meio de participantes não portadores dos 

costumes tradicionais, por meio da tradução ou invenção das tradições, com o 

intuito educativo de preservar e difundir as ancestralidades mediante eventos 

culturais, apregoando competências dos grupos originais, ofício a que se 

propõe o grupo Fitas, por meio de apresentações artísticas. 

Abordaremos a produção da indumentária e montagem de algumas das 

danças do grupo, lembrando que, ao longo desses dezessete anos de 

existência, o grupo já produziu as seguintes danças: Jongo, Candomblé, 

Maracatu Nação ou Baque Virado/PE, Dança do Carimbó, Dança do Coco, 

Festas de Agosto de Montes Claros–MG, Frevo, Danças Gaúchas, Lavadeiras 

do Jequitinhonha, Xaxado, Siriri do Mato Grosso, Ciranda etc. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

105 

105 
 

 

 

Portanto, elegemos algumas dessas danças, especificamente o Jongo, o 

Candomblé e as Congadas de Montes Claros–MG. Detalharemos a produção 

das vestimentas e visualidades, com o objetivo de demonstrar a atuação do 

grupo no que se refere às questões de pesquisas, figurinos e composição 

artística e visual do Fitas. 

3.3. Aprendendo e transformando a diversidade. 

“Diversidade é o que vemos. Inclusão é o que fazemos”. Verna Myers 

 A primeira imersão do Fitas, após a formação do elenco e constituição 

do grupo de músicos, resultou na criação da coreografia do Jongo, baseada na 

pesquisa realizada pelo então diretor, Sr. Ênio Talles Batista, um dos 

idealizadores do Fitas, que havia convivido com o grupo de jongueiros da 

Serrinha21, na comunidade de Madureira, no Rio de Janeiro–RJ, durante seu 

curso de mestrado na cidade, ficou incumbido da criação da coreografia e da 

escolha das músicas para então iniciar os ensaios. Destarte, explanaremos 

sobre esta manifestação antepassada, a fim de apontarmos um pouco deste 

ritual. 

 Historicamente, o Jongo ou dança de Caxambu, como é conhecido no 

estado de Minas Gerais,  

[...] é um ritmo que teve suas origens na região africana do Congo-
Angola. Chegou ao Brasil-Colônia com os negros de origem bantu 
trazidos como escravos para o trabalho forçado nas fazendas de café 

do Vale do Rio Paraíba, no interior dos estados do Rio de Janeiro, 
Minas Gerais e São Paulo. (Https://jongodaserrinha.org/. Acessado 
em 26 set. 2022). 

 Manifestação profana e religiosa, o Jongo é “[...] uma dança dos 

ancestrais pretos-velhos escravos, do povo do cativeiro”, dançada nas 

senzalas ao som de dois tambores, sendo um grave ou caxambu e um agudo 

                                               

 

21 O Jongo da Serrinha é uma ONG coordenada por mulheres, em sua maioria negras, que 

hoje envolve diretamente cerca de 200 pessoas, entre músicos, dançarinos, gestoras, 
professores e cerca de 150 alunos anuais na Casa do Jongo da Serrinha, sua sede na 

comunidade de Madureira. Completando 60 anos de história, é também um movimento social 
na luta antirracista e anticolonialista, criando ações continuadas de salvaguarda, educação, 

arte, cultura e cidadania. O Jongo da Serrinha colabora para que populações historicamente 
oprimidas possam criar autonomia ética, social e econômica. Disponível em: 
https://jongodaserrinha.org/. Acessado em 26 set. 2022. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

106 

106 
 

 

 

ou candongueiro. Os jongueiros, tidos como poetas-feiticeiros, disputavam 

suas sabedorias por meio de desafios. Essa dança influenciou maciçamente a 

formação do samba. Na Serrinha, o mestre Darcy (1932-2001)22, ensinava aos 

jovens o jongo e, nos últimos anos, também ensinava aos “[...] universitários e 

estudantes em geral e chegou a participar da gravação de CDs de novos 

artistas” (http://www.cidadedasartes.org). Na figura 13, podemos contemplar os 

jongueiros do mestre Darcy, que serviram de inspiração para o grupo Fitas. 

Figura 13 – Roda de Jongo do Mestre Darcy, Rio de Janeiro–RS. 

 

 
 

Fonte: Disponível em: http://www.cidadedasartes.org/programacao/interna/274. Acessado em 
28 set. 2022. 

 

 Na figura 13, observamos uma roda de Jongo, formada por dançarinos 

negros e pessoas aparentemente simples, com dois dançantes no centro da 

roda, acompanhados de tambores. Os participantes cantam e batem palmas, 

aguardando a vez para performar na roda. Eles trajam roupas claras, com 

muitos colares e turbantes, e se apresentam descalços. A dança do Jongo 

                                               

 

22 Darcy Monteiro, o Mestre Darcy do Jongo da Serrinha, nasceu em 31 de dezembro de 1932, 

na rua da Balaiada, 124, Morro da Serrinha. Filho de Pedro Monteiro e Vovó Maria Joana 
Rezadeira, pertencia a uma das mais tradicionais dinastias do jongo no Brasil, sendo 
responsável pela perpetuação do jongo na Serrinha até os dias de hoje.  



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

107 

107 
 

 

 

objetiva a valorização da herança cultural dos povos Bantu, por meio dos 

cantos e batuques. 

 A manifestação cultural do jongo se refere a uma dança utilizada 

[...] para o divertimento, mas uma atitude religiosa permeia a festa. 
Antigamente, só os mais velhos podiam entrar na roda. Os jovens 

ficavam de fora observando. Os antigos eram muito rígidos com os 
mais novos e exigiam muita dedicação e respeito para ensinar os 
segredos ou “mirongas” do jongo e os fundamentos dos seus pontos. 

O jongo é uma dança dos ancestrais, dos pretos-velhos escravos, do 
povo do cativeiro, e por isso pertence à “linha das almas”. 

http://www.cidadedasartes.org/programacao/interna/274. Acessado 
em 28 set. 2022). 

A influência dos negros vindos da nação Bantu foi fundamental para a 

formação da cultura brasileira. Naquele momento da nossa história, a dança 

auxiliou para atenuar a revolta e o sofrimento dos negros com a falta de 

liberdade e com os trabalhos forçados, além de distrair o tédio dos brancos nas 

isoladas fazendas de café. O Jongo é uma dança ancestral, praticada pelos 

povos do cativeiro como forma de entretenimento. Comumente dançada em 

roda, em que o jongueiro se dedica a encantar o parceiro por meio da poesia e 

de versos do Jongo. Ancestral do samba, é uma “[...] dança dos ancestrais, dos 

pretos-velhos escravos, do povo do cativeiro, pertence à linha das almas”. 

(Disponível em: https://www.sambando.com/jongo-o-ancestral-do-samba). 

Dançada nos terreiros das senzalas, onde acendiam uma fogueira e, após a 

formação da roda, a “[...] negra mais idosa se benzia nos tambores sagrados, 

pedindo licença aos pretos-velhos para iniciar o jongo” (Altoé, 2016, s/p). 

Assim, um casal ia ao centro e começava a dançar. 

A presença da dança, conectada com algumas festas populares para os 

Santos da Igreja Católica, como as festas juninas, faz parte da tradição cultural 

popular, principalmente diante da formação social do Brasil. Nas acepções da 

autora Solange Pimentel Caldeira (2008), a dança religiosa “[...] congrega os 

devotos, que propicia o estranho diálogo de corpos e alma”, em que os 

pagamentos de promessas “[...] continuam alcançando os céus e refazendo as 

crenças em perpétuas festas de alegria e fé, em vivências religioso-profanas” 

(Caldeira, 2009, p. 2). 

Em contrapartida, a manifestação do bailado recreativo ou profano é 

uma manifestação individual espontânea. Dessa forma, a autora estabelece 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

108 

108 
 

 

 

que, “[...] entre o sagrado e o profano, a religiosidade do dançante brasileiro 

deixa sua marca nas releituras”, por meio da dança (Caldeira, 2009, p. 13). 

Essa atividade ativa o autoconhecimento e expressa a sensibilidade e visão do 

mundo, religioso ou profano, articulando a expressão de um universo cultural.  

O Jongo foi elevado à categoria de patrimônio cultural do Brasil pelo 

IPHAN, no ano de 2005, e conta atualmente com “[...] um centro cultural de 2 

mil metros quadrados aos pés do Morro da Serrinha, em Madureira, zona norte 

do Rio de Janeiro–RJ” 

(https://www.multirio.rj.gov.br/index.php/reportagens/8637-jongo-expressao-da-

cultura-afro-brasileira). Esse local, coordenado pela ONG Grupo Cultural Jongo 

da Serrinha, tem como proposição oferecer “[...] oficinas gratuitas, para cerca 

de 80 crianças e jovens da comunidade local, de canto, instrumento de cordas, 

cultura popular, jongo, percussão, memória e artes, no contraturno do horário 

escolar”. 

Sobre essa manifestação cultural, conforme o sítio eletrônico 

anteriormente citado, ela foi trazida para nosso país pelos negros, sendo uma 

expressão utilizada pelos trabalhadores nas “lavouras de café e cana-de-

açúcar no vale do Rio Paraíba, entre São Paulo e Minas Gerais”. Os 

proprietários das fazendas consentiam que seus “escravos dançassem jongo 

nos dias dos santos católicos”, permitindo, assim, um pouco de diversão para 

os “cativos e também para eles próprios e agregados que viviam quase que 

isolados em suas propriedades”.  

O Jongo é uma dança profana, dançada nos terreiros de terra batida, 

onde era acesa uma fogueira, e ao som dos tambores, formava-se a roda de 

jongueiros, como ilustra a figura 14.  

Na pintura de Augustus Earle (1793-1838) , medindo 21 x 34 cm, datada 

de 1822, podemos visualizar uma roda de jongo, com um casal dançando no 

centro e com os outros integrantes em roda. É perceptível na obra a presença 

de negros, trajados com vestes simples do dia a dia, que se divertem ao som 

de um músico que toca tambor, na parte esquerda inferior da pintura. 

 

 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

109 

109 
 

 

 

 

 

Figura 14. EARLE, Augustus, negros dançando fandango (jongo) no Campo de Santana, 1822. 

 

Fonte: Disponível em: https://www.alamy.com/english-negro-fandango-scene-at-campo-de-st-
anna-rio-de-janeiro-watercolour-21-x-34-cm-portugus-negros-danando-fandango-jongo-no-

campo-de-santana-rio-de-janeiro-c-1822-augustus-earl.  Acessado em 10 out. 2022. 

O referido pintor foi um viajante inglês que, entre os anos de 1820-1829, 

“concentrou quase que inteiramente no Hemisfério Sul” e, nesse período de 

aproximadamente 10 anos, “retratou personalidades, pintou paisagens e cenas 

de gênero em diversos países, como Brasil, Chile, Peru, Austrália, Nova 

Zelândia e Índia, entre outros”. Em nosso país, “apresenta algo de novo, um 

olhar diferente”, expondo uma visão particular a respeito dos “tipos e costumes 

brasileiros, incluindo a marcante presença da escravidão”, dentre outros 

personagens históricos da iconografia brasileira (Gonzaga, 2012, p. 01). 

A dança do Jongo pode ser percebida através da letra da música 

“Saracura”, do Jongo da Serrinha–RJ, que descreve a situação dos escravos 

que cantavam sua própria sorte. Os jongueiros entoavam suas memórias, 

mostrando ainda que essa manifestação envolve “feitiço, poderes mágicos e 

segredos partilhados por familiares”, numa mistura sagrada e profana, quando 

cantam os versos da melodia: 

Quando a noite descia, 
Ao som da Ave-Maria, 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

110 

110 
 

 

 

Um som de tambor se ouvia. 
Dentro de uma senzala, 

Em um caminho pra Minas, 
Vozes de jongueiros se ouviam. 

 
Na Fazenda da Bem-posta, em pleno Estado do Rio, 
Um jongueiro sentindo falta do caxambu, 

Tocava o candongueiro, após o angu. 
 

Cantarolava a saracura, 
Levou o lenço da moça 

Que ficou chorando, 
Que pecado que ela leva quando morrer. 
 

Sabiá cantou na laranjeira, 
Sá Rolinha tá de luto de sentimento, 

Sinhá dona “pergunto”: “Quê que tá chorando?” 
Que pecado que ela leva quando morrer? 
 

Ora dança o caxambu. 
Eu quero ver quem dança comigo, eu quero ver! 

 
23(https://www.letras.mus.br) 

 

A letra da música diz exatamente o que está sendo vivenciado quando o 

Jongo é dançado, ao final do dia, ao som da Ave Maria, que acontece às 18h, 

quando o sabiá e a saracura piavam antes de empoleirar nos galhos, momento 

em que se ouve o primeiro som do tambor reverberar no ar, no interior das 

senzalas, quando a voz do jongueiro que sentia falta do Caxambu – dança de 

batuque dos negros – chamava para a dança. Alude ainda à vida na fazenda, 

entre o Rio de Janeiro e o estado de Minas, onde os patrões, com a mesa bem 

posta, facultavam aos escravos externar suas culturas ancestrais. 

O verso da música fala da vida nas senzalas, do cansaço ao final do 

longo e sofrido dia de trabalho, quando os negros se reuniam para jongar. As 

senzalas, onde os sujeitos escravizados se estruturavam socialmente por meio 

da resistência e convívio, eram locais insalubres, nos quais homens e mulheres 

enfrentavam adversidades para manifestar seus hábitos religiosos e culturais. 

Assim, o Jongo era uma maneira de amenizar as adversidades sofridas longe 

de suas tradições. 

A escravidão no nosso país, com relação aos negros trazidos da África, 

para assumirem trabalhos braçais, denominados de escravos, nas acepções de 

                                               

 

23 Disponível em https://www.letras.mus.br/jongo-da-serrinha/1316187/. Acessado em 17 jan. 
2023. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

111 

111 
 

 

 

Silva e Silva (2009, p.111), acontece “quando todo um sistema social se 

estrutura com base na exploração e na perpetuação de escravos 

continuamente reintroduzidos seja por comércio ou reprodução natural”. Para 

os autores, a diferença entre o “escravo e o servo, e entre o escravo e outras 

pessoas submetidas a trabalhos compulsórios” está relacionada ao “fato 

jurídico de o escravo ser propriedade do senhor, não sendo, portanto, definido 

como pessoa” (Silva & Silva, 2009, p. 111). O que nos leva a concluir que o 

escravo seria “uma não pessoa”, desprovida de sonhos, projetos e valores 

individuais. 

A história cultural e a importância dos afrodescendentes no Brasil, 

conforme aponta Henrique Cunha Jr. (2005, p. 249), representou a “[...] massa 

trabalhadora durante todo o período da colonização brasileira. Essa mão-de-

obra executou todos os tipos de ofícios e realizou todas as formas de trabalho 

existentes”. Desse modo, estruturou uma base cultural para o país, em vista de 

ser uma população dominante, associada a outros povos de origens diversas. 

Os africanos provêm de um continente de ocupação mais antiga, onde se 

desenvolveu grande parte do conhecimento da humanidade, como nas áreas 

agrícolas e de pastoreio, além das “...culturas, das manufaturas e das artes que 

também foram intensamente processadas pelos diversos povos africanos. No 

campo da filosofia, da matemática e da cultura letradas” (Cunha Jr., 2005, p. 

249).  

Mesmo diante dessas contribuições, a escravidão e a servidão dos 

negros trazidos principalmente das regiões bantas da África para o Brasil, e 

demais continentes durante longo período histórico eram “[...] formas de 

trabalho forçado que fizeram triste e repudiante parte da história da 

humanidade”, perdurando por um longo período histórico. Ainda assim, 

“Teorias racistas e colonialistas europeias” tentam defender o “escravismo 

criminoso por um possível atraso cultural dos escravizados”. O que também 

não justifica tais práticas, uma vez que a “escravidão é crime perante a 

humanidade”, mesmo que o reconhecimento desse sistema criminoso só tenha 

sido declarado recentemente (Cunha Jr., 2005, p. 249-250). 

Henrique Cunha Jr. (2005) aponta ainda que 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

112 

112 
 

 

 

A presença de africanos e afrodescendentes na cultura e na história 
não é realizada na forma completa e satisfatória, como seria simples 

e natural. Deveríamos estar em todos os capítulos, dada a nossa 
existência e participação constante em todos os setores da cultura, 

em todos os momentos da história. Essa representação na história e 
na cultura não é realizada, pois estamos submetidos a um processo 
de dominação e de imposição da cultura denominada ocidental 

(Cunha Jr., 2005, p. 250). 

De acordo com o pensamento de Cunha Jr. (2005), a cultura negra e 

suas influências deveriam permear todos os setores culturais; porém, isso não 

acontece, em vista de toda dominação e imposição do nosso processo cultural, 

que pressupõe a superposição da dominação ocidental. Vale destacar, na 

atualidade, uma “ampliação conceitual que nos explique as interrelações entre 

a cultura e a história social”, principalmente a respeito da ancestralidade 

africana (Cunha Jr., 2005, p. 252). 

Em consonância com Cunha Jr. (2005), nos últimos cinquenta anos, 

passou a existir por parte da ciência uma dedicação à superação da “[...] ideia 

de raças humanas”, conceito que causa avarias no “imaginário social e nas 

representações sociais”, uma vez que raça e grupos sociais “passaram a não 

ser mais comparados, procurando-se diferenças raciais”. Aboliu-se, portanto, 

essa definição da cultura, visando evitar a produção de desigualdades contra 

os afrodescendentes, visto que para o autor é indiscutível a marca na cultura 

brasileira (Cunha Jr., 2005, p. 252). 

Por esse motivo, é quase impossível encontrarmos uma manifestação 

popular brasileira sem vestígios da cultura africana, praticamente deixada de 

lado na educação formal brasileira, pois o “[...] fato de existirmos deveria bastar 

como afirmação para sermos respeitados e considerados na cultura e na 

sociedade”. Mesmo diante dessa constatação, existe uma grande dificuldade 

quanto ao reconhecimento dessa cultura, incluída de “[...] forma caricatural e 

reduzida” no enfoque das “versões da cultura e da história nacionais” (Cunha 

Jr., 2005, p. 254). 

Diante do pensamento de Cunha Jr. (2005), podemos afirmar que temos 

uma “[...] versão de cultura em que é entronizado o português, ficando Portugal 

como o eixo colonizador da cultura”. As contribuições culturais indígenas e 

africanas são resumidas em “adereços e penduricalhos para enfeite”. A cultura 

africana e afrodescendente na educação “[...] deve-se à compreensão política 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

113 

113 
 

 

 

que temos hoje dessa importância” (Cunha Jr., 2005, p. 255). Existe, portanto, 

uma hegemonia cultural que passa a ter visibilidade diante daquilo que 

oportunamente registramos e assimilamos. 

A dança do Jongo, inserida no âmbito das manifestações de origem afro-

brasileira, foi a primeira manifestação cultural apropriada e remontada pelo 

grupo Fitas, processo que demandou bastante tempo de pesquisa e labor. A 

concepção da coreografia foi concebida pelo então diretor do grupo, Sr. Ênio 

Talles, que já havia pesquisado presencialmente o grupo do Jongo da Serrinha, 

no Rio de Janeiro. A indumentária foi pensada em parceria com Ênio Talles, 

até chegarmos ao que até hoje presumimos representar esse sincretismo 

profano e religioso do Jongo, considerando a preservação da identidade 

desses manifestantes, pesquisando o conjunto de significados pertinentes ao 

grupo de Jongo da Serrinha–RJ, conforme ilustra a figura 14. 

 
Figura 15 - Montagem foto dança do Jongo 

 

 
 

Fonte: Acervo do grupo Fitas. 

 

Por ser uma manifestação popular advinda dos escravos e das senzalas, 

as roupas foram criadas com tecido branco de algodão, característico de 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

114 

114 
 

 

 

sacarias. No caso da veste feminina, uma saia amplamente rodada, com um 

rendado de macramê24, confeccionado com cordão na barra e com um top na 

parte de cima. Para agregar um pouco de cor, foi elaborada uma pintura em 

“tie-dye” colorido25, nas cores verde, amarelo, laranja e vermelho, para compor 

o figurino com uma faixa na cintura, um turbante no cabelo e detalhe no top. O 

traje masculino do mesmo tecido, sendo uma calça farta e uma camisa de 

mangas curtas com detalhe em macramê. 

Observando a figura 15, do lado esquerdo, temos um detalhe da dança 

do jongo, na ocasião em que a música diz: “Quando a noite descia, ao som da 

Ave-Maria” e os dançantes se ajoelham de mãos postas, representando a 

reverência religiosa. À direita, um par de dançarinos brinca, dando passos 

típicos da dança de umbigada. Cada integrante que deixa a roda convida um 

novo para a dança, dando-lhe uma “umbigada”, ao som de instrumentos de 

percussão. O Jongo era dançado geralmente em dias de santos católicos, 

representando uma brincadeira utilizada pelos negros para distrair o tédio nas 

isoladas fazendas de café. 

A vida no cativeiro e a experiência da escravidão são reconstituídas, 

tendo como base a memória coletiva, por meio de narrativas transmitidas de 

pai para filho, geralmente associadas a maus-tratos, violências e torturas. Os 

escravos eram surrados, submetidos a castigos e à animalização diante do 

poder e arbítrio de seus donos. Segundo Mario Maestri (2014, p. 1), nas 

Américas, o Brasil foi a nação mais escravista, pois foi um dos primeiros 

territórios a introduzir a escravidão colonial e o último a aboli-la, além disso, foi 

o país que importou o maior número de cativos, não havendo região brasileira 

que desconhecesse a servidão.  

                                               

 

24 O macramê é uma técnica de tecelagem muito antiga, que consiste em fios trançados e 
atados em nós. São usados principalmente em roupas de cama, mesa e banho, vestuário, em 

acessórios ou de forma decorativa. Fonte: https://www.dicasdemulher.com.br/macrame/. 
Acessado em 12 out. 2022. 
25 O termo "tie-dye" significa, literalmente, "amarrar e tingir" em inglês. Ele surgiu nos EUA 

quando esse tipo de estampa irregular feita de forma artesanal ganhou destaque atrelada ao 
movimento hippie. No entanto, esse método já existia muito, mas muito tempo antes em países 

como Japão, China, Índia, Peru e no continente africano. Fortemente ligado à contracultura e 
excelente opção de customização, o tie-dye nem sempre foi abraçado pelas passarelas e 

vitrines, mas neste período de isolamento está por todos os lados. Disponível: 
https://elle.com.br/moda/tie-dye-a-historia-da-estampa-que-voltou-com-tudo-e-que-pode-fazer-
em-casa/significado-do-tie-dye. Acessado em 12 out. 2022. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

115 

115 
 

 

 

A vida no cativeiro e a experiência da escravidão são reconstituídas, 

tendo como base a memória coletiva, por meio de narrativas transmitidas de 

pai para filho, geralmente associadas a maus-tratos, violências e torturas. Os 

escravos eram surrados, submetidos a castigos e à animalização diante do 

poder e arbítrio de seus donos. Segundo Mario Maestri (2014, p. 1), nas 

Américas, o Brasil foi a nação mais escravista. Foi um dos primeiros territórios 

a introduzir a escravidão colonial e o último a aboli-la, além disso, foi o país que 

importou o maior número de cativos, não havendo região brasileira que 

desconhecesse a servidão.   

Neste caminho, intencionamos perceber se, de fato, acontece por meio 

da atuação do grupo Fitas, mediante a educação não formal, a transmissão de 

saberes desta e demais culturas apresentadas. Nosso anseio é compreender 

se, por meio  de sua laboração e diante do dinamismo e das variadas facetas 

da mutante identidade cultural, alcançamos nosso intento, a divulgação e 

preservação das identidades mostradas, por intermédio de suas condições de 

produção e expressão, levando em conta o conjunto dos segmentos 

necessários para a invenção e tradução de uma tradição, articulando os 

processos de criação, conformação e a intensidade de participação dos seus 

integrantes, aspectos relevantes para a concepção de sujeitos munidos de 

habilidades estéticas e artísticas, enriquecimento cultural, sabedores da 

necessidade do respeito à diversidade do nosso povo. 

A constituição do sujeito no grupo Fitas passa pela valorização e 

capacidade do outro, principalmente através do autoconhecimento, diante das 

relações sociais dos seus participantes no campo das intersubjetividades. Mais 

especificamente, nos referimos ao "sujeito social", posto aos indivíduos 

inseridos em uma estrutura social, ocupando um lugar no mundo social e 

cultural.  

Segundo Stuart Hall (2004, p. 11-12), no mundo moderno, “a identidade 

é formada na ‘interação’ entre o eu e a sociedade”, e ao assimilarmos os seus 

significados e valores, tornando-os "incorporados em nós", isso ajuda a 

harmonizar as nossas emoções subjetivas com as posições objetivas que 

ocupamos no mundo social e cultural. Neste liame, “o sujeito ainda tem um 

núcleo ou essência interior que é o ‘eu real’, mas este é formado e modificado 

num diálogo contínuo com os mundos culturais ‘exteriores’ e as identidades 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

116 

116 
 

 

 

que esses mundos oferecem”. Então, a identidade mescla o indivíduo à 

estrutura, consolidando tanto os indivíduos quanto os ambientes culturais onde 

vivem, tornando ambos mutuamente mais unívocos e compreensíveis, não 

sendo meros reprodutores passivos, mas atuantes e participantes na criação e 

mudança das estruturas. 

Assim, avaliamos se o grupo promove ou não a formação da identidade 

individual, o respeito à diversidade e, também, relações sociais, constituindo 

um sujeito capacitado subjetivamente e autoconfiante, a partir das relações 

experimentadas. 

3.4. O Candomblé. 

“Quem se ajoelha diante do Orixá, permanecerá muito mais tempo de pé”. Laudelino F. 

Braz 

 Da mesma maneira, faremos uma explanação rasa a respeito desta 

manifestação, situando nosso leitor com referência a pontos dessas relações 

culturais e à identidade étnica, visando melhor juízo a respeito da coreografia 

concebida pelo grupo Fitas.  

 Tradicional religião afro-brasileira, o Candomblé, segundo Silva & Silva 

(2009), hoje se encontra envolvido “[...] em uma situação ambígua; por um 

lado, tem conhecido amplo crescimento entre as classes médias e os círculos 

intelectuais, mas, por outro, ainda sofre com o preconceito da maior parte da 

sociedade brasileira” (Silva & Silva, 2009, p. 39). Envolto em um clima de 

mistério e preconceitos, o Candomblé possui infindáveis histórias e 

significados, portanto, pode ser compreendido como uma: 

[...] religião que cultua os orixás, divindades do povo iorubá, que 
chegou ao Brasil como escravo, vindo principalmente da região onde 

hoje se situa a Nigéria. A religião dos 26orixás logo se misturou com o 
culto aos vodus, do povo fondo Daomé, também escravizado, dando 

origem ao Candomblé chamado ketu-jeje ou jeje-nagô. Mas também 
a religião dos inkices, de origem banto, recebe o nome de 

Candomblé, é o Candomblé de Angola (Silva & Silva, 2009, p. 39). 

                                               

 

26 Orixás: Os orixás são divindades da mitologia africana iorubá que se popularizaram no Brasil 
com as religiões de matriz africana Umbanda e Candomblé. Existem mais de 400 orixás na 

mitologia iorubá, mas alguns deles se tornaram mais famosos no Brasil, como é o caso de Exú, 
Oxalá, Ogum, Oxóssi, Iemanjá, Xangô e Iansã. Disponível em: 
https://www.significados.com.br/orixas/, acessado em 23 Mar.2023. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

117 

117 
 

 

 

Portanto, trata-se de uma manifestação religiosa originária de nações 

africanas. O termo Candomblé, atualmente, serve para “designar originalmente 

o culto aos deuses iorubás”27, também pode ser habitualmente utilizado para 

dar nome às religiões de origem africana em nosso país. As raízes dessa 

manifestação estão ligadas à colonização do Brasil e, ao contrário do que é 

entendido, “[...] não é uma religião africana, mas sim um conjunto de cultos e 

religiões nascidos no Brasil a partir de estruturas religiosas africanas” (Silva & 

Silva, 2009, p. 40).   

 Conforme Silva & Silva (2009, 40), o “Candomblé realça a importância 

dos lugares sagrados e a influência dos orixás na existência de cada pessoa.  

“Seus praticantes são o ‘povo de santo’, que vivencia uma ética particular, em 

que os orixás têm características humanas, com emoções e atitudes 

semelhantes aos da humanidade”, e somente de acordo com o contexto que 

são definidos o bem e o mal, “sendo o único pecado imperdoável não cultuar 

os orixás. Os valores mais importantes dessa manifestação são a “alegria, a 

beleza, a sensualidade” que devem ser evidenciados no dia a dia, sendo que a 

alegria deve estar presente permanentemente” (Silva & Silva, 2009, p.40-41). 

 Desde o período colonial, observa-se a “perseguição e a intolerância da 

Igreja Católica” em relação a outras religiões, associando, por exemplo, o 

Candomblé à “coisa do diabo”. Em vista disso, muitos outros formatos, como a 

macumba e Xangô, são reputados como “magia negra”, feitiçaria e satanismo. 

Mesmo diante de estudos, o preconceito não terminou. De acordo com Silva & 

Silva (2009, p. 42), é “possível vermos, inclusive, educadores que discriminam 

alunos adeptos do Candomblé”, esquecendo-se de que o “respeito ao outro 

começa perto de nós e que a cidadania só pode ser atingida por todos quando 

as minorias, sejam étnicas, sejam religiosas, forem respeitadas em sua própria 

identidade”. Assim, nessa perspectiva, a aproximação de culturas, como a 

africana, deve ser incentivada para promover o respeito à diversidade. 

                                               

 

27 Iorubá é o nome de uma das maiores etnias do continente africano em termos populacionais. 
Na verdade, o termo é aplicado a uma coleção de diversas populações ligadas entre si por uma 

língua comum de mesmo nome, além de uma mesma história e cultura. Os grupos étnicos que 
vivem próximos aos iorubás são os fon, ibo, igala e Idoma. Disponível em: 
https://www.infoescola.com/sociologia/povo-ioruba/. Acessado em 23 mar. 2023. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

118 

118 
 

 

 

 Como expressão religiosa, o Candomblé originou-se entre os escravos 

que foram proibidos de vivenciar sua religiosidade original e suas tradições e 

que passaram a utilizar as imagens dos santos católicos para fugir da censura 

imposta pela Igreja, configurando, portanto, um sincretismo realizado somente 

em nosso país. Nas acepções das autoras Kileuy & Oxaguião (2009), 

O candomblé é uma religião que foi criada no Brasil por meio da 
herança cultural, religiosa e filosófica trazida pelos africanos 
escravizados, sendo aqui reformulada para poder se adequar e se 

adaptar às novas condições ambientais. É a religião que tem como 
função primordial o culto às divindades - inquices, orixás ou voduns -, 

seres que são a força e o poder da natureza, sendo seus criadores e 
também seus administradores. Religião possuidora de muitos 
simbolismos e representações que ajudam a compreender o passado 

e também a discernir melhor as verdades e as mentiras, permitindo 
assim definir conceitos (Kileuy & Oxaguião, 2009, p. 29). 

Consoante as autoras Kileuy & Oxaguião (2009), essa prática exige uma 

rígida hierarquia, em que os conceitos religiosos são mesclados e 

transformados. 

Pesquisar essa manifestação ainda desconhecida para os integrantes do 

grupo Fitas foi bastante desafiador. A barreira do preconceito foi um dos 

principais obstáculos, visto que o Candomblé era tido por alguns dos dançantes 

como uma prática ligada ao mal e à feitiçaria. Estudos, palestras e vídeos 

documentários foram meios utilizados para um melhor entendimento. Vencidas 

as inquietudes e incertezas, foi oportunizado a todos que compunham o grupo 

naquela temporada, experienciar as particularidades dessa manifestação 

cultural e religiosa. 

Como já dissemos anteriormente, contamos com a parceria do professor 

Dr. Leonardo Campos, que, na qualidade de Pai de Santo, muito colaborou no 

sentido de “ajudar os jovens (e os adultos) a compreenderem o verdadeiro 

sentido e o valor essencial da vida, de forma que possam materializar um 

mundo humano [...]” de uma maneira muito positiva, oportunizando uma 

“chance à inquietude que mantém a mente alerta e atenta ao mundo” 

(Massachelein, 2017, p. 26). 

Nas acepções de Segalen (2002, p. 20), existe entre o sagrado e o 

profano uma “possibilidade de transmutação, na medida em que o puro pode 

se tornar impuro e vice-versa”, apontando que uma coisa se tornará santidade 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

119 

119 
 

 

 

dependendo do “sentimento coletivo de que ela é objeto, expresso 

especialmente no rito”. Os ritos são preceitos de comportamento que definem 

como devemos nos portar em relação “às coisas sagradas”. Por sua vez, as 

crenças religiosas demonstram a “natureza das coisas sagradas e as relações 

que estas mantêm, seja entre si, seja entre elas e as coisas profanas” 

(Segalen, 2002, p. 21). 

Com um agigantado figurino e muita diversidade de dançarinos, o 

Candomblé foi uma das danças que mais demandou trabalho de pesquisa, de 

confecção de roupas e de adereços, em vista da grande quantidade de 

personagens, selecionadas para serem representadas pelo Fitas, dentre 

aquelas que o grupo entendeu serem as mais populares e imprescindíveis para 

os praticantes do Candomblé.  Ao final deste estudo, a dança foi definida com a 

representação de sete (07) orixás: Oxalá, Omolu, Xangô, Ogum, Oxóssi, Iansã 

e Oxum, conforme figura 16, a Makota28, que no ritual do candomblé exerce a 

função de conselheira da mãe de santo e colabora com quem lidera a 

cerimônia religiosa, as baianas e papetos. 

A criação e a tradução do Candomblé, assim como nas demais já 

parafolcloreadas pelo Fitas, demandaram sempre uma posição de espreita com 

relação ao comportamento e à recepção dos participantes e seus 

desdobramentos, gerando intervenções diante dos resultados. Por 

conseguinte, mergulhar nesse universo de ancestralidades, deuses, músicas 

de belezas peculiares, pautados pelos patamares permeados de religiosidades, 

foi imensamente profícuo para o enriquecimento do trabalho do grupo Fitas. 

 

 

 

 

 

 

 

                                               

 

28  Makota: Zeladora dos orixás, cargo de grande e importantíssimo valor nos terreiros de 

Candomblé e Umbanda. A makota é filha de Iansã. “Makota é mãe também, faz parte da 
hierarquia. Elas cuidam das coisas dos inquices e encantados”. Disponível em: 
https://www.dicionarioinformal.com.br/significado/makota/25819/, acessado em 12 dez.2023. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

120 

120 
 

 

 

Figura 16. Parte da coreografia com o orixá Oxum performando. 

 
Fonte: Foto Paulo Stoffel (Nova Petrópolis–RS).  Acervo do grupo Fitas. 

 

 Na figura 16, observamos ao centro o orixá Oxum, que representa a 

Deusa das águas doces, rios, fontes e lagos, e que no sincretismo do 

Candomblé refere-se à Nossa Senhora da Conceição, Nossa Senhora 

Aparecida e Nossa Senhora das Candeias. A cor da personagem é o amarelo-

ouro, e ela traz nas mãos um espelho dourado. A coreografia simula um banho, 

através do balançar das saias pelas baianas, que mimetiza o movimento das 

águas, e os papetos, com indumentárias brancas tradicionais, utilizadas nos 

terreiros. 

 Podemos observar na figura 16 a concentração dos dançantes ao 

executar a coreografia. Disposta no centro, Oxum — deusa da beleza —

contempla-se vaidosamente em frente ao espelho, trajada ricamente de 

dourado, cor que a representa, graciosamente expressa sua autoridade, uma 

vez que também é conhecida como rainha do ouro e do poder. 

Tradicionalmente, Oxum sempre carrega um espelho na mão, símbolo da 

consciência humana. Os baianos e baianas que na coreografia acompanham 

todos os orixás, na cena, auxiliam Oxum em seu banho de beleza. Esses 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

121 

121 
 

 

 

personagens, segundo as nossas pesquisas, são a representação da 

resistência, eles preparam oferendas para os orixás e, comumente, prestam 

serviços no terreiro e durante os rituais. Geralmente, são figuras pacíficas, 

apreciadoras da disciplina e do planejamento dos trabalhos. 

 Sintetizando, podemos pensar as representações religiosas como um 

processo comunitário que manifesta realidades grupais. Esses ritos nascem no 

seio dos grupos, graças à sua maneira de atuação, suscitando condições 

cognitivas dessas coletividades. 

 As ações e vivências cotidianas, observadas na reinvenção da 

performance do Candomblé, foram sendo moldadas a partir das 

aprendizagens, sem uma conclusão definida, mas aproveitando os desvios e 

deslocamentos à medida que os passos eram ensaiados, produzindo um 

sentido sobre essa manifestação religiosa ancestral. Assim, o grupo assimilou 

esse processo de construção, realizando pesquisas especulativas, sem um 

modelo ou guia, aprendendo e construindo saberes singulares, por meio da 

vivência de experiências anônimas, sem as reproduzir fielmente, fazendo uso 

delas para delinear ideias e construção da coreografia. 

 Com vasto figurino e variados dançarinos, o Candomblé foi uma das 

danças — a palavra “candomblé” significa também “dança” ou “dança com 

atabaques” — que mais demandou trabalho de pesquisa, de confecção de 

roupas e adereços, em razão da grande quantidade de inkices ou inquices29, 

baianas 30 , papetos 31  e Mães de Santo 32 , etc. O grupo Fitas selecionou 

                                               

 

29 Inkices ou inquices: Orixás, nos candomblés de Angola e do Congo. A palavra "inquice" é um 
substantivo masculino que se refere a uma divindade ou espírito maligno na religião afro-
brasileira conhecida como Candomblé. Os inquices são considerados entidades poderosas e 

influentes na vida das pessoas. A palavra "inquice" tem origem no termo quimbundo "nkisi", 
que significa "divindade" ou "espírito". O termo foi trazido pelos africanos escravizados para o 

Brasil durante o período colonial. Disponível em: https://www.dicio.com.br/inquices/ acessado 
em 12 dez 2023. 
30 Baianas: filha ou mãe-de-santo dos terreiros de Candomblé desempenha função importante, 
até mesmo depois da abolição da escravatura no Brasil. A baiana tanto prepara os pratos da 
gastronomia tradicional, contribuindo para a inserção de elementos das culturas africana e 

nativa, especialmente o azeite de dendê, quanto cuida da comida dos orixás do Candomblé. 
Fonte: LIMA, Zélia Jesus de Lima. O papel das baianas (entidades do candomblé) no cortejo 

da Festa do Bonfim associado à publicidade. Fazendo Gênero 9. Diásporas, Diversidades, 
Deslocamentos, 23 a 26 de agosto de 2010. 
31 Papetos: Versão masculina com a mesma função das baianas. 
32 Mãe de Santo: Nos candomblés e xangôs, mulher responsável pelo culto dos orixás, que se 
dirige à divindade, recebendo as instruções que transmite aos crentes. Dicionário Priberam da 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

122 

122 
 

 

 

divindades a serem representadas dentre aquelas que considerou serem as 

mais populares e importantes para os praticantes do Candomblé. 

 Para melhor entendimento dessa cultura ancestral, o autor Henrique 

Cunha Júnior, Professor Doutor titular na UFC e pesquisador sobre a temática 

afro-brasileira, aponta que: 

As religiões de base africanas como o Candomblé tem como 

finalidade o respeito à ancestralidade e preservação do equilíbrio da 
natureza. Nas culturas tradicionais africanas é de suma importância o 

respeito às gerações passadas e ao conhecimento destas para a 
humanidade. Esta importância é dada pelo respeito muito grande à 

ancestralidade. Os antepassados recentes ou os históricos muito 
antigos são homenageados e cultuados no candomblé. Para os 
africanos tudo que existe emana uma energia específica, parte da 

energia fundamental. O mundo na cultura africana é pensado como 
na física como a interação atômica de energias. Devido a esta visão 

da energia em interação, tudo nas culturas africanas são fenômenos 
dinâmicos, ou seja, tudo está em constante transformação. Estes 
estados de constantes transformações precisam ser mantidos em 

equilíbrios para manutenção da vida e felicidade dos seres da 
natureza, entre eles os seres humanos. Então nas religiões africanas 

os trabalhos de rituais têm como uma das finalidades a preservação 
deste para o equilíbrio da natureza para a prosperidade e felicidade 

humana. (Cunha Jr., s.d. Disponível em: 
http://www.afreaka.com.br/notas/candomble-origem-significado-e-
funcionamento/. Acessado em 18 nov. 2022). 

Para Cunha Jr. (2001), as culturas ancestrais africanas legaram um 

conhecimento a respeito de suas tradições, emanando uma potência que é 

parte de uma energia fundamental e, dessa maneira, tudo está sendo 

resguardado e renovado. Portanto, essas condições transformadoras 

necessitam de um equilíbrio para a real felicidade da vida humana e dos seres 

da natureza. Nesse sentido, a religião e o conjunto de rituais africanos têm 

como destino a proteção da estabilidade da natureza, visando à abundância e 

ao deleitamento do ser humano. 

Visando incentivar e contribuir com o conhecimento e respeito a essas 

culturas tradicionais africanas, dotadas de beleza surpreendente e pluralidade 

democrática dos dias atuais, o Fitas se empenhou na pesquisa e difusão desse 

conhecimento, mesmo ciente de que poderia enfrentar reações 

                                                                                                                                       

 

Língua Portuguesa, 2008-2021. Disponível em: https://dicionario.priberam.org/m%C3%A3e-de-

santo. Consultado em 27 marc. 2023. 
 
 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

123 

123 
 

 

 

preconceituosas. Partindo da premissa de que as africanidades brasileiras — 

influências da cultura africana na cultura brasileira — devem ser tomadas como 

modelo para a revisão de concepções e intolerâncias, presentes no cenário 

cultural do nosso país, deve-se, portanto, dizimar as “idealizações da cultura do 

dominador”, a fim de produzir um “espaço de liberdade intelectual, livre dos 

racismos e dos conceitos produzidos a partir dos processos da dominação 

historicamente vigentes da cultura brasileira” (Cunha Jr., 2001, p. 14). 

A respeito das africanidades brasileiras e das multiculturalidades, os 

autores Luiz A. O. Gonçalves e Beatriz G. S. Petronilha (2003) faz provocações 

sobre o reconhecimento das desigualdades, abordando como acontece o 

tratamento das identidades dentro das democracias tradicionais, levando em 

conta que a sociedade brasileira é multicultural. Para tanto, faz-se necessário 

“[...] destacar dois aspectos historicamente importantes: primeiro, o papel 

político do multiculturalismo e, segundo a importância de seu contexto”. 

Primeiro é o fato de o multiculturalismo não ter surgido “como um movimento 

no campo da educação”, mas sim como uma “[...] expressão artística de 

reivindicações” por meio de “políticas com diferentes enfoques e 

abrangências”, invadindo o meio educacional, através do poder e importância 

das reivindicações dos “princípios de igualdade e equidade”, em nosso país. 

Segundo a necessidade de compreensão do conceito de multiculturalismo 

como sendo “[...] um terreno de luta em torno da reformulação da memória 

histórica, da identidade nacional, da representação individual e social”, em 

direção às diferenças (Gonçalves & Petronilha, 2003, p. 111). 

A militância sobre os movimentos negros, para os autores, é, acima de 

tudo, encarar que parte da realidade dos afro-brasileiros é estar 

constantemente se reconstruindo, em meio a essa ambivalência identitária, que 

acreditam acompanhá-los até o “último momento”. Cumpre destacar que a 

multiculturalidade aflora diante do “embate de grupos, no interior de sociedades 

cujos processos históricos foram marcados pela presença e confronto de povos 

culturalmente diferentes” (Gonçalves & Petronilha, 2003, p. 113). Dentre várias 

considerações dos autores, destacamos que a arte “foi, é e será o veículo mais 

privilegiado do multiculturalismo”, pois a cultura, segundo Bhabha (1998, p. 12), 

está situada “na esfera do além”, e através da arte podemos assimilar 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

124 

124 
 

 

 

“identidades minoritárias”, produzidas de maneira fracionada nas brechas do 

cotidiano. 

O retorno a essa questão se faz necessário, uma vez que hoje as 

traduções dos movimentos multiculturais em todo o mundo têm fortes 

repercussões na educação formal, na mídia e, sobretudo, nos meios artísticos, 

ou seja, em formações sociais que têm um grande poder de sublimar lutas, por 

vezes ferozes, que vitimam muitas pessoas nas teias do racismo, da 

discriminação e da intolerância. 

A princípio, pensar nessa produção coreográfica levou os componentes 

do grupo a descortinarem e debaterem a respeito das multiculturalidades, a fim 

de contribuir para a construção de uma pluralidade democrática, mostrando 

que o Candomblé é considerado em desigualdade numérica de poder e de 

alcance à elaboração das reflexões oficiais e é geralmente praticado em 

estabelecimentos não nomeados. 

Importante apontar que ainda existem muitos preconceitos e 

desconhecimentos sobre essa religião e que o grupo enfrentou algumas 

críticas e rejeições quando em suas apresentações para públicos 

diversificados. Pessoas que se benzem, que deixam o local no momento da 

apresentação, fazem afirmações em sentido pejorativo de que os integrantes 

do grupo pertencem a “terreiros” de Candomblé. Incluindo membros 

evangélicos do grupo, que optam por não participar da coreografia para não se 

opor à família, bem como as demais reações auferidas diante dessa 

expressão.  

Um exemplo de intolerância, quanto à apresentação desta coreografia, 

aconteceu, segundo narrativa do senhor M.A.D, integrante do grupo, que nos 

trouxe à lembrança uma apresentação demandada pela prefeitura de Montes 

Claros–MG, em tributo ao feriado municipal, por ocasião de festividades do dia 

da consciência negra, sendo solicitada pela própria comissão organizadora do 

evento uma apresentação da performance do “Candomblé” e, “[...] 

imediatamente após o grupo iniciar a coreografia, com a mãe de santo 

incensando o placo simulando a limpeza do terreiro, inúmeras pessoas da 

plateia se levantaram, fazendo o sinal da cruz, retirando-se do espaço”, numa 

clara manifestação de repúdio. Nos causou desapontamento tomar ciência de 

que, em um evento de celebração e sensibilização sobre a resistência e força 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

125 

125 
 

 

 

do povo negro que viveu no Brasil, não houve tolerância e respeito por parte 

dos espectadores. 

Em contrapartida, existem comunidades que a recebem de bom grado e 

espontaneamente, como no Festival Internacional de Nova Petrópolis–RS, 

onde existe grande envolvimento da população que cultua o Candomblé, 

bastante praticado e conhecido na cidade. O que mais causa surpresa é que,  

apesar de “[...] ser o segundo Estado mais branco do país, o Rio Grande do Sul 

tem a maior proporção nacional de adeptos da umbanda e do candomblé - 

1,47%, quase cinco vezes o percentual da Bahia”, segundo fontes do IBGE 

(censo de 2010), e que no Estado, “58% dos fiéis afros são brancos” e, 

curiosamente, a explicação pode estar no fato de que na Bahia e noutros 

estados brasileiros, “[...] existe um grande sincretismo afrocatólico” com 

absoluto domínio da Igreja, por isso, “[...] parte das pessoas dos cultos afros se 

identifica como católica”. (Dados disponíveis em: 

https://gauchazh.clicrbs.com.br/geral/noticia/2012/06/dados-do-ibge-colocam-

municipios-do-estado-como-campeoes-em-credos-3806966.html. Acessado em 

24 mar. 2023). 

Provocando reações adversas, ainda não se tem um real entendimento 

destas práticas religiosas, exercidas secretamente nos recintos dos terreiros, e 

que em muitas das vezes são pouco entendidas pelos seus próprios 

praticantes. Parcamente se discute sobre religiões de matrizes africanas e a 

importância destas culturas, o que acaba gerando ainda mais invisibilidade. 

Diante disso, o grupo Fitas sentiu muita dificuldade em sua pesquisa 

etnográfica para montagem desta coreografia e, segundo uma das 

colaboradoras na pesquisa, os grupos parafolclóricos contribuíam para 

desmistificar e quebrar preconceitos, fazendo parecer menos formal. 

Mesmo não sendo o tema da discriminação racial e seus 

desdobramentos nosso eixo de pesquisa, gostaríamos de enfatizar que a 

aparência e a cor da pele não são quesitos para ingresso no grupo Fitas. 

Somos indivíduos com várias identidades, mesmo que a nacionalidade 

brasileira esteja registrada no documento oficial de identificação e essa 

informação ainda seja manipulada pelo mito da democracia racial. 

Manifestamente um dos papéis do grupo Fitas é lembrar que o respeito e os 

direitos são indispensáveis em uma sociedade diversa como a nossa.  



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

126 

126 
 

 

 

Conforme a Comissão dos Direitos Raciais da OAB (s.d p. 04), é crucial 

que a história e a realidade da constituição do povo brasileiro sejam 

conhecidas “por intermédio da realidade dos nossos antepassados 

escravizados, em resgate histórico, a fim de produzir conhecimentos, atitudes e 

valores que eduquem cidadãos quanto à pluralidade ético-racial”, pois “todos 

são iguais perante a lei”, refletindo que o racismo engloba diversas formas de 

violência, tornando claro que quando alguém é discriminado racialmente, todos 

os seus outros atributos (religiosos, epistêmicos, culturais, sociais e ancestrais) 

também são negados.  

Outro ponto desafiador na montagem da coreografia do Candomblé foi a 

compreensão e apreensão das letras das músicas, etapa caracterizada por 

uma tribulação à parte, tendo em vista se tratar de uma linguagem específica, 

que representa os cânticos dos Orixás e exprime os mitos, fazendo uma 

exaltação às características de cada Orixá, sendo utilizada como artifício de 

conexão com as divindades, por meio de prenunciações que podem ser 

assimiladas como uma prece. Neste campo, além de vídeos documentários, 

contamos com a meritória colaboração do Prof. Dr. Leonardo Campos, que nos 

brindou com seu conhecimento. A figura 17 apresenta uma equipe de 

músicos/cantores durante uma apresentação do Fitas. 

De grande importância nas apresentações, a equipe do ritmo é 

composta por instrumentistas e vocalistas, que entoam os cânticos para que os 

dançantes executem as coreografias. Na imagem, estão trajados de roupas 

pretas bordadas com pedrarias. Captada no palco do Festival Internacional de 

Nova Petrópolis–RS, a equipe de músicos, responsáveis pela execução 

instrumental, pela voz e pelo canto, estava composta naquela ocasião por 

cinco pessoas, considerando que o número de integrantes geralmente se altera 

diante da disponibilidade dos seus componentes. 

 

 

 

 

 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

127 

127 
 

 

 

Figura 17 – Equipe de músicos/cantores que compõem o ritmo do grupo Fitas. 
 

 
Fonte: Foto de Mauro Stoffel (Nova Petrópolis–RS). Acervo do grupo Fitas. 

 

 De grande importância nas apresentações, a equipe do ritmo é 

composta por instrumentistas e vocalistas, que entoam os cânticos para que os 

dançantes executem as coreografias. Na figura 17, estão trajados de roupas 

pretas bordadas com pedrarias. Captada no palco do Festival Internacional de 

Nova Petrópolis–RS, a equipe de músicos, responsáveis pela execução 

instrumental, pela voz e pelo canto, estava composta naquela ocasião por 

cinco pessoas, considerando que o número de integrantes geralmente se altera 

diante da disponibilidade dos seus componentes. 

 A pesquisa musical é feita à parte, depois juntada à dança, necessitando 

de uma escuta atenta para um resultado inventivo de novas visualidades 

culturais a serem parafolcloreadas. O papel dos músicos é de grande 

relevância, contribuindo essencialmente para criar a atmosfera da metaficção 

coreográfica, de imediato iniciando o simulacro. Por meio da batida dos 

tambores, a “máscara realiza, de imediato, a dissimulação” (Bachelard, 1994, 

p. 164) e assim viabiliza a conexão dos dançarinos com o interior. Por meio da 

apropriação do vestuário, “do balanço das saias, os fortes sons dos tambores, 

as fitas a colorirem o espaço, o canto, a poesia – tudo nos torna capazes de 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

128 

128 
 

 

 

aproximar o presente do passado e difundir a cultura que encanta e ensina 

gerações” (Folheto do grupo Fitas). Além disso, a música deixa alerta o 

espectador, por meio da magia e do poder de arrebatar e desvelar o acorde, 

emocionando mesmo os desconhecedores da canção. 

            Apesar de todos os desafios, foi um trabalho muito gratificante, tendo 

sido muito profícuo para todos os integrantes do grupo Fitas, diante do excesso 

de laboração demandada e de muita pesquisa e necessidade de imersão 

nesse universo multicultural das africanidades brasileiras. Em muito nos 

surpreendeu a força das religiões afro-brasileiras e a multiculturalidade de 

nosso país. Passamos a conhecer um pouco sobre o Candomblé e, mesmo 

que involuntariamente, passamos por processos de mudanças efetivas, por 

meio da criação e transformação dessa manifestação mística e complexa, com 

muitos significados e regras, por meio de pleitos heterogêneos e territórios 

desconhecidos. 

            Nessa direção, diante de nosso intento, lançamos a indagação: essa 

manifestação, reinterpretada e hibridizada, traduzida da tradição, contribuiu 

para proporcionar maior visibilidade ao sincretismo afro-brasileiro religioso, 

diante da invisibilidade e da intolerância dessas manifestações ancestrais, 

validando a laboração do grupo?  

3.5. As Festas de Agosto de Montes Claros–MG 

“A cultura está acima da diferença da condição social”. Confúcio 

 Enquanto tradição enraizada, as Festas de Agosto de Montes Claros–

MG, simbolizadas pelos ternos de Congada, formada pelos Catopês— de 

origem africana, pelos Marujos— de origem portuguesa, e pelos Caboclinhos— 

de origem indígena, 

[...] é considerada um fenômeno de natureza sociocultural, uma vez 
que ela permeia toda a sociedade, significando uma trégua no 

cotidiano rotineiro e na atividade produtiva. Sua natureza é 
comemorativa, pautando-se pela alegria e pela celebração. O estudo 

das festas não pode ser feito de modo singular, sem correlacioná-las 
com a vida quotidiana, suas rotinas, especialmente com o mundo do 
trabalho. Elas fazem parte daquele universo do “lazer”, no qual as 

classes populares ingressam de modo mais intenso quando conquista 
o direito ao “ócio”, privilégio historicamente desfrutado pelas classes 

abastadas (Almeida, 2015, p. 03). 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

129 

129 
 

 

 

Nas considerações de Almeida (2015), essas festividades ganharam 

grande visibilidade e admiração e estão relacionadas ao lazer das classes 

menos favorecidas da cidade de Montes Claros–MG. De caráter sociocultural e 

comemorativo, ganharam visibilidade e prestígio. A festa, na atualidade, 

permeia todas as camadas da sociedade montesclarense, e muitos nativos e 

visitantes veem nessas festividades um momento de entretenimento. 

Parte do universo dos montesclarenses, essas festas possibilitam o 

avivamento dessa manifestação imaterial ancestral, através dos anos, 

adaptando-se aos dinamismos do desenvolvimento cultural e hibridização da 

sociedade e de seus representantes, até a contemporaneidade. Do ponto de 

vista de Jeremias Brasileiro (2001), o termo “Congado” se refere a  

[...] um culto aos ancestrais de hierarquia superior, realizado por 
nações diversas, possuidoras de antepassados comuns e que 
através de danças, de percussões africanizadas, de cantorias antes 

venerativas somente ao Rei Congo e depois cristianizadas por 
influências jesuíticas, mimetizou-se ou paralelizou-se dentro da fé 

popular brasileira (Brasileiro, 2001, p. 14). 

Assim, a tradição da Congada, atualmente, está inserida no âmago da 

cultura brasileira, praticada em várias localidades do Brasil, em especial no 

estado de Minas Gerais. Geralmente, trata-se de uma atividade social exercida 

pelos negros, em que as convicções e significação são relevantes para os 

integrantes dessa modalidade de culto, aos seus ancestrais, “que 

desenvolveram significados e expressam-no por meio de danças, de 

percussões africanizadas, de cantorias que conviveram com as imposições e 

perseguições do ritualismo cristão” (Brasileiro, 2001, p. 18). Por vezes, 

simulando ou se estabelecendo como diferente na atualidade. 

Na época da escravidão, a “Igreja Católica proibia qualquer outro tipo de 

religiosidade e até mesmo os protestantes eram vítimas, sofriam perseguições 

absurdas quando tentavam instalar-se no arraial” (Brasileiro, 2001, p. 18). Por 

esse motivo, os negros esquivavam-se da adoração a Nossa Senhora, sendo 

livres ou escravos, mas eram submetidos pelos “...donos de garimpos e 

fazendeiros a usarem o crucifixo cristão”. Segregados pelo racismo cristão, os 

negros escravizados empenhavam-se em descobrir “...na memória uma forma 

de preservar aspectos básicos do viver antepassado em comunidade tribal”. 

Assim, diante da impossibilidade de conviver com a igreja, juntavam-se nos 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

130 

130 
 

 

 

terreiros para criarem e reviverem seus rituais religiosos por meio da dança, da 

cantoria e das festas.  

Retomando as festividades de agosto em Montes Claros–MG, a 

referência mais antiga é “datada de 23 de maio de 1839”, época em que o Sr. 

“Marcelino Alves” solicita licença para a prática de doações para realização das 

festas de Nossa Senhora do Rosário e Divino Espírito Santo, que cogitava 

realizar “nesta freguesia” (Paula, 1979, p. 138). 

Trata-se de uma manifestação cultural e religiosa, realizada no mês de 

agosto, nas ruas centrais de Montes Claros, com muita dança e cantos que 

perpassam pelas vias públicas, através dos três cortejos que reverenciam São 

Benedito, Divino Espírito Santo e Nossa Senhora do Rosário. 

Parafolclorear essas manifestações demandou muita pesquisa e contato 

presencial com os grupos, a fim de viabilizar a concepção de uma performance 

que possibilitasse levar ao palco, em um tempo de no máximo 15 minutos, os 

quesitos mais relevantes, para obter um resultado não apenas estético, mas 

uma apresentação à altura da significância dos grupos modelos, com o objetivo 

de difundir essas manifestações de pujante diversidade cultural, tão caras à 

nossa sociedade, representando as referências e tradições de vida dos nossos 

ancestrais por meio de uma coreografia dinâmica, sem perder a essência 

dessas expressões culturais. 

O resultado dessa produção foi produtivo, haja vista que obtivemos uma 

montagem que agregou as três modalidades do congado montesclarense.   

Apresentaram-se primeiramente os Caboclinhos, posteriormente os Marujos e, 

em seguida, os Catopês. Ao final, os Marujos, com o andor de Nossa Sra. do 

Rosário, se juntam aos Catopês e logo após os Caboclinhos, como 

apresentamos na figura 18. 

Esses ternos tradicionais de “dançantes formam uma espécie de 

dinastia” que historicamente “passam as tradições nas mesmas famílias, dos 

pais aos filhos e netos”. Os mestres entoam versos de canções simples, 

“pobres de música e de letra e raramente são renovadas” (Paula, 1979, p. 140), 

como, por exemplo, a cantiga: “Chô meu sabiá, Chô meu zabelê, Toda 

madrugada, eu sonho com você, se você não acredita, eu vou sonhar pra você 

vê” (Paula, 1979, p. 143). 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

131 

131 
 

 

 

Figura 18 - Dança intitulada Festas de Agosto, apresentada pelo grupo Fitas. 
 

 
Fonte: Foto de Mauro Stoffel (Nova Petrópolis–RS). Acervo do grupo Fitas. 

 

A imagem, capturada durante apresentação no Festival Internacional de 

Folclore de Nova Petrópolis–RS, no ano de 2013, encena o momento final da 

coreografia, ocasião em que os três segmentos da congada se juntam. Como 

percebido na figura 18, cada grupo representado possui suas singularidades, 

cada agremiação possui suas indumentárias e músicas distintas. Os 

personagens de vestes brancas e capacetes de penas de pavão e fitas 

coloridas representam os Catopês; no centro, trajando roupas e capacetes de 

penas, encontram-se os caboclinhos; e, à direita, com trajes azuis e vermelhos, 

identificam-se os Marujos, que trazem um andor com a imagem de Nossa 

Senhora do Rosário, a principal representante/padroeira dos grupos.  

 Música do cancioneiro folclórico, essa canção é somente uma 

demonstração da singeleza e simplicidade, tanto das músicas quanto das 

letras, que raramente são renovadas, visto que existem inúmeras outras que 

poderão ser utilizadas. Nas apresentações e cortejos, geralmente, “o mestre 

canta e os outros repetem em várias vozes” (Paula, 1979, p. 144), com a 

utilização de tamborins e pandeiros devidamente enfeitados de fitas coloridas, 

“sendo as notas médias e as graves” acompanhadas pela caixa. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

132 

132 
 

 

 

Para a apresentação de algumas danças do grupo Fitas, tais como o 

Jongo, o Candomblé e as Festas de Agosto de Montes Claros–MG, dentre 

outras, por meio da invenção e tradução das tradições do patrimônio imaterial 

de nosso país, foram utilizados mecanismos diferentes para apreensão dessas 

manifestações ancestrais. Criar as indumentárias, além de um desenho 

coreográfico e de adereços, exigiu de toda a equipe do grupo Fitas muita 

pesquisa, para que a produção hibridizada e apropriação de coreografias 

mostrasse ao espectador uma réplica próxima da realidade da manifestação 

ancestral. 

O estudo basilar das tradições imateriais realizadas pelo grupo Fitas 

busca novas referências, numa perspectiva de habilitar seus parceiros diante 

de inéditas maneiras de perceber e propor caminhos para o aprendizado, 

encontrando-se estabelecido fora de qualquer ambiente de aprendizagem não 

formal. O grupo intenta, através do fascínio e interesse comum aos seus pares, 

pesquisar e representar as manifestações culturais herdadas da 

ancestralidade, de modo a recriar, preservar e divulgar a diversidade cultural de 

nosso país. 

Por meio destas três danças descritas, o Jongo, o Candomblé e as 

Festas de Agosto de Montes Claros–MG, mostramos um pouco do processo de 

elaboração das performances, inspiradas no vasto repertório da cultura popular 

brasileira, traduzidas pelo grupo Fitas e apresentadas em eventos e Festivais 

de Folclore. Assim, intentamos sondar, por meio da laboração do grupo, se de 

fato este contribui para a preservação, incentivo e respeito às manifestações 

culturais do Brasil e da memória coletiva das festas e folguedos populares. 

Para elucidar questões pertinentes a este estudo, faremos nos próximos 

estágios desta pesquisa um trabalho de campo acerca da eficiência ou não da 

atuação do grupo Fitas, de maneira a esclarecer as questões norteadoras 

desta tese. Os colaboradores, neste trabalho de campo, oportunizarão aos 

grupos de danças “Parafolclóricos”, especialmente ao grupo fitas, o benefício 

de constatar sua real contribuição para divulgação dos costumes e para 

valorização das manifestações culturais da música e da dança popular. 

Buscaremos respostas que justifiquem a atuação não somente do grupo Fitas, 

mas também de inúmeros grupos paritários. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

133 

133 
 

 

 

Componente cultural da humanidade, as danças e músicas folclóricas 

promovem o conhecimento das tradições dos diferentes povos. Assim, 

acreditamos no mérito de pensar as manifestações culturais e o sentimento de 

pertencimento e reconhecimento da nossa ancestralidade, contribuindo com o 

desígnio e respeito pela diversidade e reconhecimento da identidade social e 

cultural. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

134 

134 
 

 

 

CAPÍTULO IV 

Parafolcloriando ancestralidades e tecendo memórias 

O que a memória ama, fica eterno. Adélia prado. 

O grupo Fitas, com 19 anos de atuação, já participou de vários festivais 

internacionais de danças folclóricas, no Brasil e em países da América Latina. 

Atuar em festivais e apresentações públicas é o que lisonjeia e 

engrandece o grupo, pois confere reconhecimento à relevância e ao 

desenvolvimento do trabalho de tradução e reelaboração de danças populares 

brasileiras, valorizando o patrimônio imaterial dos nossos antepassados para 

as gerações vindouras e a troca de sabedorias, as vivências e histórias com 

outros povos, tecendo e revivendo memórias. 

As vivências e participações do grupo Fitas em festivais internacionais 

de folclore, ou mesmo em apresentações em outros locais e eventos, são um 

termômetro do verdadeiro resultado e contribuição destes espetáculos no 

crescimento e florescimento, não somente no âmbito pessoal de seus 

integrantes, mas do grupo como um todo.  Na verdade, possivelmente, a 

permuta de vivências culturais do Brasil e do mundo, por meio destes eventos, 

promove o aprendizado e guarnece a equipe da motivação para alcançar suas 

metas e objetivos, fomentando a participação voluntária dos seus integrantes, 

definindo novos padrões de excelência. 

Neste ensejo, a fim de constatar estes incentivos e contribuições, 

faremos um trabalho de campo junto aos membros e ex-participantes do grupo 

e integrantes do meio cultural, com o intento de colher testemunhos sobre a 

atuação do grupo Fitas, sua relevância ou não na preservação das múltiplas 

manifestações culturais e a apropriação de conhecimentos através de suas 

apresentações. Intentamos, ainda, perceber os prováveis resultados advindos 

da sua laboração por meio da educação não formal, na promoção e 

conscientização de seus integrantes e do público quanto às consequências da 

intolerância e da aceitação das diferenças presentes na rica diversidade 

cultural do nosso país. 

4.1. Tecendo memórias e construindo histórias. 

“A linha que se borda sonhos, é a mesma que costura a vida”. Edna Frigato 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

135 

135 
 

 

 

Os festivais de danças folclóricas configuram o apogeu e ratificação de 

toda labuta do grupo, é a melhor vitrine, onde o trabalho solitário dos ensaios 

exaustivos é ostentado e reconhecido por um público ávido e interessado na 

cultura popular. É um mostruário onde cada etnia pode transmitir sua cultura e 

conhecer novas manifestações culturais. Trata-se de um “evento de 

valorização das tradições e dos costumes legados pelos antepassados, numa 

mescla das mais distintas manifestações culturais” 

(https://www.festivaldefolclore.com.br/, acessado em 06 mai.2023). 

São eventos que proporcionam um “intercâmbio artístico-cultural entre 

os inúmeros grupos participantes” e que contam com a “presença de grupos de 

danças de diversos estados brasileiros e países”, uma verdadeira celebração 

da diversidade, “incentivando a interculturalidade, sem distinção de raças e 

crenças, unindo fronteiras”. (https://www.festivaldefolclore.com.br/, acessado 

em 06 nov.2023). 

Além de gerar lembranças e reminiscências, possibilita a construção da 

memória coletiva, utilizada por Halbwachs (1990) como recurso para a 

reconstrução do “passado vivido e experimentado por um determinado grupo 

social” (1990, p. 105). Assim, para o autor, a memória coletiva se constrói 

socialmente, visto que as “memórias são, de certo modo, partes da memória do 

grupo ao qual pertence” (Halbwachs, 1990, p. 160), atrelando as 

representações de fatos ancestrais à crença das demandas do tempo presente. 

Os ‘festivais de folclore’, ou “encontros de culturas populares e 

tradicionais”, são pensados tendo em vista três pontos centrais em comum:  

a) a proposta de levar mestres e mestras da cultura popular e seus 
grupos para um novo contexto de performance; b) a visão dessa 

mudança de contexto da cultura popular enquanto uma ação de 
política pública; e c) a ideia de que estes eventos seriam uma 

maneira de incentivar, celebrar, difundir, preservar e salvaguardar 
o(a) folclore brasileiro/cultura popular (Goulart, 2021, p. 245). 

 Portanto, independentemente do termo adotado e da diferenciação feita 

pelo autor, estes eventos são planejados com o intuito de incentivar, festejar, 

divulgar, proteger e criar artifícios para defender as heranças culturais, 

salvaguardando esse patrimônio. Assim, os “festivais de folclore são 

percebidos enquanto uma forma de preservação da performance em si”, já os 

encontros (que hoje, também podem ser chamados de Festivais) são 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

136 

136 
 

 

 

reputados como um método de “divulgação e valorização dos detentores das 

tradições performáticas para novos públicos e contextos” (Goulart, 2021, p. 

246). 

Bruno Goulart (2021) aborda o tema, mencionando que: 

Em linha gerais, os encontros foram concebidos como espaços de 
performance e discussões, voltadas para o universo das culturas 

populares e tradicionais, vistos e incentivados como forma de política 
cultural com o objetivo de difundir, valorizar e salvaguardar as 

culturas populares e tradicionais (Goulart, 2021, p. 236).  

Nesse escopo, os festivais de folclore são vistos como uma política 

cultural que assegura a sensibilização das pessoas com relação à relevância 

da tradição popular nacional por meio de performances artísticas, onde estes 

festivais poderão ser vistos “[...] como uma forma de preservação do folclore”, 

que por fazer parte de “certos modos de vida ameaçados”, também estão 

ameaçados de desaparecimento (Goulart, 2021, p. 239-240).  

Deduzimos então que a vivência oportunizada pelos festivais de folclore 

é um procedimento de política pública focada na “preservação/salvaguarda da 

cultura popular performática”. Desse modo, a promoção dos festivais se 

“constitui em uma maneira de reproduzir performaticamente, uma síntese da 

identidade brasileira e do que se acreditava ser sua essência”, ponderando que 

os festivais possibilitam a promoção da integração cultural da nação, diante do 

“trânsito dos grupos folclóricos para diferentes regiões”. (Goulart, 2021, p. 241). 

A diversidade cultural brasileira é representada por meio dos grupos étnico-

raciais de várias regiões do país, onde o termo salvaguarda está associado a 

esta vivência dos festivais de folclore. 

Nessa perspectiva, salvaguardar, na “política do patrimônio imaterial, 

não são os produtos culturais em si, mas os sujeitos e relações sociais das 

quais eles dependem” (Goulart, 2021, p.  244). O foco é a valorização e 

garantia “objetiva das condições concretas para a realização dos processos de 

produção, e não nos produtos culturais propriamente”, tornando-se uma nova 

alternativa de motivar os sujeitos, viabilizando a continuidade de seus 

costumes ancestrais tradicionais diante dos aspectos idealizados e 

vivenciados. Portanto, os festivais são entendidos como novos formatos 

estratégicos, conhecidos pelos promotores das culturas populares, onde o 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

137 

137 
 

 

 

“Trânsito das Culturas” é percebido como “incentivo para a continuidade de 

suas práticas culturais nos seus contextos tradicionais” (Goulart, 2021, p. 245). 

Atualmente, são realizados festivais em vários países de vários 

continentes, a grande maioria apoiados por órgãos da UNESCO. Estas 

organizações são suporte dos Festivais Internacionais de Folclore e aspiram a 

“[...] alcançar o entendimento mútuo e a tolerância entre os povos da terra por 

meio de diversas atividades de intercâmbio cultural para a preservação e para 

promover a paz mundial” (disponível em: https://iovbrasil.com.br, acessado 23 

jun.2023).  

O Fitas foi filiado à IOV e atualmente ao CIOFF, tendo seu diretor-

presidente Sr. Marco Aurélio Dumont foi integrado à comissão do Brasil, no 

cargo de Secretário da IOV Brasil no Estado de Minas Gerais de 2013-2017, e 

o presente é o representante Municipal do CIOFF Brasil, no Município de 

Montes Claros–MG. O CIOFF é operante desde o ano de 1970, e  

[...] trabalha para a salvação, promoção e difusão da cultura 
tradicional. Através de suas atividades, o CIOFF pretende lograr os 
seguintes objetivos: Promover o patrimônio intangível, através de 

formas de expressão, tal como a dança, música, jogos, rituais, trajes 
e outras artes (http://www.cioff.org/about-intro.cfm, acessado em 07 

mai.2023). 

Reiteramos, portanto, a importância destas organizações, pois elas 

apoiam as atividades dos grupos associados, promovendo a paz através do 

suporte a essas categorias, que, parafolcloreando as tradições ancestrais, têm 

a aspiração de coadjuvar com a divulgação destas manifestações, a exemplo 

do Fitas. 

Destacamos que anualmente o CIOFF endossa “a coordenação de 

cerca de 250 festivais em mais de 50 países, reunindo uns cinquenta mil 

artistas”. 33(Http://www.cioff.org). Esse trabalho mundial espelha e representa a 

hipótese de convivências formais e informais, para a permuta da concepção e 

permuta de ideias, fortalecendo as trocas de experiências de outros festivais, 

ademais, organiza calendários anuais de Festivais Internacionais de Folclore e 

                                               

 

33 Http://www.cioff.org/festivals-benefits.cfm, acessado em 10 mai.2023. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

138 

138 
 

 

 

divulga estes festivais para seus associados, bem como indica e facilita a 

participação dos grupos filiados. 

O grupo Fitas, nesses 19 anos de laboração, participou de festivais 

internacionais de Folclore no Brasil e em outros países da América Latina, são 

eles: 

 IX Festival Internacional Folclórico de São Bernardo do Campo S.P. de 

02 a 09 de agosto de 2008; 

 XV Festival Internacional de Danzas Folkloricas de Grupo Universitários 

de 26 a 31 de agosto de 2009 em Trujillo, Peru; 

 32º Festival Internacional de Folclore e 6ª Feira de Negócios do 

Artesanato de Pernambuco de 12 a 19 de novembro de 2011 em Recife, 

PE; 

 40º Festival Internacional de Folclore de Nova Petrópolis RS de 27 de 

julho a 12 de agosto de 2012; 

 41º Festival Internacional de Folclore de Nova Petrópolis RS de 26 de 

julho a 11 de agosto de 2013; 

 I Encontro Internacional de Danças de Montes Claros, MG de 03 a 07 de 

setembro de 2014; 

 Festival Internacional de Folklore de San Bernardo Chile – 2015; 

 44º Festival Internacional de Folclore de Nova Petrópolis/RS – 2016; 

 53º Festival do Folclore de Olímpia – SP - De 05 a 13 de AGOSTO de 

201;7 

 Espetáculo Pelas Trilhas do Brasil no Colégio Marista São José de 

Montes Claros – novembro 2017; 

 Espetáculo Pelas Trilhas do Brasil no Colégio Marista Dom Silvério Belo 

Horizonte – agosto 2018; 

 Fest Folk Mundi in rede – de 20/05 a 24/05 – Youtube (período 

pandêmico); 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

139 

139 
 

 

 

 I Fest Folk em rede- de 29/04 a 03/05/2020 – Online (Período 

pandêmico);  

 Retrospectiva Reviva a Diversidade – online/ Youtube – Nova Petrópolis-

RS de 16 julho a 02 de agosto 2020. (Período pandêmico); 

 50º. Festival Internacional de Folclore de Nova Petrópolis RS de 12 a 30 

de julho de 2023. 

 . 6º. Festival Nacional do Folclore - FEFOL – Olimpia/SP. 03 a 11 de 

Agosto de 2024. 

 Apresentações em eventos nas cidades do entorno de Montes Claros e 

Belo Horizonte buscando representar artisticamente o folclore do Brasil; 

 Cada festival é único e propicia aprendizados e experiências singulares, 

imensuráveis confraternizações e comunhão entre grupos oriundos de diversas 

regiões do Brasil e diferentes países da Europa, Ásia, América Central, 

América do Norte e América do Sul. Geralmente, são eventos consolidados e 

esperados não somente pelos grupos participantes, mas também pela 

comunidade receptora, que aguarda com muita expectativa a oportunidade de 

conhecer e compartilhar formas de falar, vestir, dançar e cantar de lugares 

distantes e distintos, possibilitando a construção de memórias, tanto no ávido 

espectador como nos componentes de cada grupo que se apresenta e 

confraterniza. 

 O que pode ser assimilado em um Festival Internacional de Folclore, nos 

conceitos apresentados no artigo dos autores Schommer, Luciane Roseli e 

Guterres Liliane Stanisçuaski (2009), é 

[...] perceber as tradições reinventados pelos sujeitos envolvidos 
neste evento, entendendo que há um jogo entre memória social, 
oficial e memória coletiva, conceito ligado às instâncias do vivido, às 

intencionalidades dos sujeitos-atores neste processo memorável, 
seus valores, práticas e representações sobre esta construção do que 

lembrar. Sem deixar de buscar a memória social do evento e da 
cidade, no sentido de capturar as lembranças “oficiais” e legitimadas 

pelo grupo mais amplo, interessa compreender o Festival 
Internacional de Folclore a partir da memória coletiva “viva, pulsante e 
em constante mudança”, daqueles que participaram e participam do 

evento (Schommer e Guterres, 2009, p. 13). 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

140 

140 
 

 

 

Portanto, os festivais internacionais de folclore, além de oportunizar o 

estudo e contemplação das manifestações folclóricos ancestrais, 

representadas por grupos genuínos ou parafolclóricas, possibilitam a 

compreensão da memória coletiva e social, por meio das representações dos 

grupos oriundos de várias partes do mundo, estabelecendo vínculos afetivos 

com a cidade e com os membros dos outros grupos, auxiliando o surgimento 

de laços entre os participantes, mesmo que pouco duradouros. 

Os vínculos fraternos definidos em tais festividades favorecem a 

imaginação e a geração de memórias, permitindo o entendimento da memória 

social como transdisciplinar e intercultural, propondo novos discursos e 

técnicas de pesquisa, dialogando com a diversidade cultural. 

Estevão Amaro Reis (2019) aponta que esses eventos propiciam uma 

vivência que “[...] somada à troca de experiências proporcionada pela grande 

diversidade de grupos folclóricos reunidos em um mesmo espaço, se 

transforma, ao retornarem ao seu local de origem, em uma sensação de 

valorização” (Reis, 2019, p. 578), reverberada na respectiva agremiação, 

repercutindo no seu entorno, contribuindo para o reavivamento dos grupos 

populares, concebendo sentimentos coletivos de pertencimento e poder de 

articular contextos culturais. 

Em sua participação no Festival Internacional de San Bernardo–Chile, 

em 2015, uma integrante do grupo, a dançarina Maria Eduarda Veloso 34 

(fev.2015), em depoimento escrito encaminhado ao grupo Fitas, referindo-se à 

participação do grupo Fitas como muito adequada, citou “[...] que cumprimos 

fielmente nosso dever fora de casa: mostramos quem somos, nossa cultura, 

nossos costumes, nossa alegria, com todo o cuidado e capricho necessários”, 

que as “Festas de Agosto” mostradas com muita dignidade lá fora, e que “[...] 

além de levar um pedacinho do Brasil para o Chile, ganhamos um pedacinho 

do Chile também”. Declara ainda que “As danças falam por nós. E, através de 

nós, elas gritaram: ‘somos brasileiros!’, ‘olhe o meu sorriso!’, ‘que alegria estar 

aqui!’”. Em um discurso como este, torna-se verossímil perceber quão salutar e 

enriquecedor é participar de um Festival Internacional. 

                                               

 

34 Maria Eduarda Veloso, 26 anos, é bacharel em direito e graduanda em Psicologia.  



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

141 

141 
 

 

 

Diego Araújo35, integrante do Fitas, em suas redes sociais, após sua 

participação no 5º. Festival Internacional de Nova Petrópolis–RS externou o 

deleite em compartilhar “experiências inesquecíveis de acolhimento, 

companheirismo e superação!”. Aponta que guardará em sua memória a magia 

destes dias de festival: “ver catopês, marujos e caboclinhos sendo aplaudidos 

em um festival internacional tem um significado grandioso para mim”. 

O fortalecimento destes vínculos, segundo o Relatório Mundial da 

UNESCO, reitera que “o diálogo intercultural requer o empoderamento de todos 

os participantes por meio da capacitação e de projetos que divulguem a 

interação sem a perda da identidade pessoal ou coletiva” (2009, p. 10). Assim, 

os festivais são acontecimentos em que a valorização das tradições e 

costumes ancestrais são enaltecidas, em um espaço de aglutinação de 

distintas manifestações. 

Refletindo sobre a “diversidade cultural” e a inclusão social, são 

inúmeros os “desafios contemporâneos para se pensar a diversidade cultural 

no contexto de um modelo de globalização excludente e desigual”, 

perpassando por diversas áreas temáticas (Sanfelice e Renner, 2020, p. 9). 

Sobre esse tema, a UNESCO (2009) esclarece que: 

...o tema da diversidade cultural vem suscitando um interesse notável 

desde o começo do século XXI e suas interpretações têm sido 
variadas e mutáveis. Para alguns, a diversidade cultural é 
intrinsecamente positiva na medida em que se refere a um 

intercâmbio da riqueza inerente a cada cultura do mundo e, assim, 
aos vínculos que nos unem nos processos de diálogo e de troca. 

Para outros, as diferenças culturais fazem-nos perder de vista o que 
temos em comum na condição de seres humanos constituindo, 
assim, a raiz de numerosos conflitos. Este segundo diagnóstico 

parece hoje mais crível uma vez que a globalização aumentou os 
pontos de interação e fricção entre as culturas, originando tensões, 

fraturas e reivindicações relativas à identidade, particularmente a 
religiosa, que se convertem em fontes potenciais de conflito 

(UNESCO, 2009, p. 10). 

Com entendimentos mutáveis, a diversidade cultural é positiva na 

medida em que existe uma permuta entre as culturas mundiais, mas, por outro 

ponto de vista, pode gerar conflitos, tendo em vista que é possível a perda da 

noção da pluralidade da condição de seres humanos. Os atritos gerados diante 

                                               

 

35 Diego Araujo: (@diegoaraujo.moc) 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

142 

142 
 

 

 

das inúmeras diferenças entre seres humanos, provenientes principalmente 

das diferenças religiosas, entre outras, são minimizados através da expansão 

de horizontes, provocada pela diversidade cultural na busca pela tolerância 

entre os indivíduos. 

Nesse rastro, percebemos que a participação em festivais é um gatilho 

para a construção de memórias individuais e coletivas, minimizando as 

diferenças e expandindo as perspectivas diante da flexibilidade e tolerância 

pelas disparidades, oportunizando o oferecimento de contribuições pertinentes 

aos integrantes do grupo Fitas, aquiescendo compreender o processo de 

rememoração como parte da memória grupal, sem descartar a memória 

individual reconstruída. 

Segundo os autores Kauark, Giuliana e outros (2015), o que está no “[...] 

campo da diversidade cultural não é simplesmente o destino das expressões 

das diferenças, mas a própria condição de ser diverso e a possibilidade de 

vivermos juntos” (Kauark, 2015, p.10). É necessário levantar as demandas a 

respeito da proteção da diversidade de saberes e práticas, assim como o 

encargo de refletir a participação social na salvaguarda do patrimônio imaterial.  

No tocante a esse tema, a UNESCO36, com o escopo de certificar a 

preservação da diversidade das culturas, criou, no ano de 2002, a Declaração 

Universal sobre a Diversidade Cultural, reiterada pelos 195 estados-membros 

(na época). Por meio deste documento, em seu artigo 1º, a diversidade cultural 

passou a constituir o “patrimônio comum da humanidade e deve ser 

reconhecida e consolidada em benefício das gerações presentes e futuras”. A 

declaração prenuncia ser contundente (artigo 2º) a garantia de um convívio 

harmônico entre “[...] pessoas e grupos com identidades culturais a um só 

tempo plurais, variadas e dinâmicas, assim como sua vontade de conviver”, 

devendo ser favorecidas por políticas que beneficiem a participação de todos 

                                               

 

36  UNESCO: A UNESCO é uma agência especializada das Nações Unidas. A abreviação 

significa "Organização Educacional, Científica e Cultural das Nações Unidas". Ela foi fundada 
em 1945 para promover a paz e a segurança através da cooperação internacional em 

educação, ciência, cultura e comunicação. Seu principal objetivo é contribuir para a construção 
de uma cultura de paz, erradicando a pobreza, o desenvolvimento sustentável e o diálogo 

intercultural através de seus programas e atividades. Conta atualmente com um total de 195 
países. (Disponível em: https://www.dadosmundiais.com/aliancas/unesco.php, acessado em 02 
de fev. 2024) 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

143 

143 
 

 

 

os cidadãos, garantindo a “[...] coesão social, a vitalidade da sociedade civil e a 

paz” (UNESCO, 2002, p. 03). 

Esse documento ratifica a designação formal da diversidade cultural 

enquanto discurso global. As autoras Nunes e Schmidt (2006) propõem uma 

discussão a respeito da “distinção entre os conceitos de diferença e 

diversidade” (Nunes; Schimdt, 2006, p. 67), pontuando que a “noção de 

diversidade exige mais do que o mero reconhecimento intelectual da 

diferença”. Na modernidade tardia, a noção de diversidade pressupõe uma 

passagem do “universal abstrato” para o “universal concreto”. Para as autoras, 

com base no nosso conhecimento abstrato, foi construído nosso conceito com 

relação ao “diferente”, o que mantém afastada a concepção da prática concreta 

da diversidade, “no sentido da coexistência, da convivência e prática 

cotidianas”. O universal concreto advém da aceitação da convivência e 

aproximação com o diverso, visto que “à medida que aceitamos a convivência 

e a proximidade, transformamos o diferente”, o “universal abstrato” em 

“universal concreto”. (Nunes e Schmidt 2006, p. 66). 

Como fica evidente na obra “O Local da Cultura”, de Homi K. Bhabha 

(2018), partindo das reflexões sobre o Patrimônio Cultural de Max Lanio 

Martins Pina (2018) a cultura se arquiteta e, ao mesmo tempo, se dissipa, 

diante de sua constante hibridização “promovida pelo aumento das relações 

sociais dos incontáveis sujeitos diaspóricos da contemporaneidade, bem como 

do processo cada vez mais acelerado de globalização” (Pina, 2018, 10-11). 

Nesse viés, é possível perceber o conflito de identidade da cultura, que se 

encontra em interseção “entre o espaço e o tempo”, concebido como 

entrelugares, fomentando a produção de figuras intrincadas e com diversas 

transmutações de compatibilidade identitárias, vez que não se ajustam, aos 

conceitos estagnados do tempo passado, em “construção permanente na 

ambivalência dos interstícios do mundo pós-colonial”. (Bhabha, 2018, 10-11) 

Bhabha (2018, p. 69) substitui o conceito de “conceito de diversidade 

cultural para diferença cultural”, pois, segundo o autor, a diversidade “refere-se 

a uma epistemologia que trata a cultura como objeto empírico”, assim sendo, a 

“diversidade é uma categoria pertencente ao campo da ética, da estética ou de 

etnologias comparativas”. Por sua vez, a diferença cultural seria um método de 

“enunciação da cultura como algo que é conhecível e apropriado para a 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

144 

144 
 

 

 

edificação de sistemas de identificação cultural” (Pina, 2018, p. 12). Portanto, 

neste caminho, a utilização mais acertada a ser usada por pesquisadores e 

demais ativistas da área será o termo “diferença cultural”, e não mais o de 

diversidade cultural. 

Estas diferenças culturais são genuínas à humanidade, podendo toda e 

qualquer nuance cultural ser preponderante e reconhecida dentro do espectro 

do hibridismo multicultural (Pina, 2018, p.13). Por essa razão, o pluralismo 

cultural pode ser pensado como uma solução “política à realidade da 

diversidade cultural”, reforçando a ideia de que por meio dos intercâmbios 

culturais logrados nos Festivais Internacionais de Folclore, permitem o estímulo 

da permuta de culturas e saberes. 

A construção da identidade concretiza-se através dos sentidos com os 

quais podemos nos reconhecer, sentidos estes produzidos sobre as culturas 

nacionais, que, para Hall (1998, p. 51), “estão contidos nas estórias que são 

contadas sobre a nação, memórias que conectam seu presente com seu 

passado e imagens que dela são construídas”. Nessa lógica, o sujeito, na pós-

modernidade, “[...] não tem uma identidade fixa, essencial ou permanente. A 

identidade torna-se uma ‘celebração móvel’, formada e transformada 

continuamente em relação às formas pelas quais somos representados” ou 

inquiridos nos grupamentos culturais de seu entorno (Hall, 2003, p. 12-13). 

Acontecimentos memoráveis são estabelecidos pelos grupos sociais 

através da convivência, responsável pela estruturação da memória. Nessa 

linha de pensamento, a magnitude de “[...] reconhecer e nos autoafirmar como 

indivíduos que possuem uma história de vida” (Halbwachs, 1990, p. 12), atraído 

pelo que é familiar e pelo meio onde se insere. Portanto, a construção da 

identidade só é possível ao longo do aprendizado, concernente aos costumes 

relacionados à cultura e aos hábitos. 

Portanto, as permutas culturais possibilitam a concepção da identidade 

cultural por meio das memórias tecidas e remodeladas mediante a convivência 

com as diferenças, favorecendo a preservação e valorização do passado para 

os grupos sociais, promovendo a criação de memórias. 

4.2. História e memória coletiva e social. 

“A gratidão é a memória do coração”. Antístenes 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

145 

145 
 

 

 

Conceber a memória como processo não significa excluir dele as 

representações coletivas, mas, de fato, incluir nele a invenção e a produção do 

novo. Não haveria memória sem criação, seu caráter repetidor seria 

indissociável de sua atividade criativa e, ao reduzi-la a qualquer uma dessas 

dimensões, perderíamos a riqueza do conceito. 

O autor Maurice Halbwachs (1990) entende o estudo da memória na 

contemporaneidade atrelado aos sistemas de “classificações sociais e 

mentais”, levando em consideração os “meios sociais efervescentes”, ou seja, 

a existência de uma dinâmica retórica entre o “dinamismo criador dos grupos 

humanos — sua efervescência — e a organização de representações simples 

referente ao cosmo ou ao ambiente inerte da sociedade considerada” 

(Halbwachs, 1990, p. 19), pontuando que a memória histórica é um quadro de 

transformação, distinta da memória coletiva, que conserva somente analogias, 

onde os pontos similares são priorizados, e a memória coletiva um recurso do 

passado, evidenciado numa reorganização quase mágica do passado.   

Assim, um grupamento que estima o transcorrido capta de maneira 

precisa o sentimento de pertencimento, tomando “[...] consciência de sua 

identidade através do tempo” (Halbwachs, 1990, p. 59). Tanto a memória 

histórica como a memória coletiva podem licitamente pleitear para si a 

autenticidade sobre o transcorrido. Portanto, as memórias são exequíveis, 

podendo se tornar um hermetismo ou terapêutica, a memória coletiva no 

sentido de erradicar as angústias do passado, elucidando no tempo presente 

ou pretérito confuso. Para Halbwachs (1990), exerce uma atribuição 

substancial nos processos históricos, “dando vitalidade aos objetos culturais, 

sublinhando momentos históricos significativos e, portanto, preservando o valor 

do passado para os grupos sociais” e, por outra perspectiva, amparando os 

“objetos culturais que atravessam os tempos”, podendo, assim, coadjuvar e 

transformar em fontes para a pesquisa histórica (Halbwachs, 1990, p. 87). 

Além disso, Halbwachs (1990) pontua que cada grupo tem a sua 

história, enfatizando a imagem e as memórias, ressaltando a relação das 

memórias como similitudes que ocupam o plano principal. Assim, a partir do 

momento em que um grupo “considera seu passado, sente acertadamente que 

permaneceu o mesmo e toma consciência da sua identidade através do tempo” 

(1990, p. 87), a memória é reconstruída a partir das experiências, sendo que 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

146 

146 
 

 

 

“cada memória individual é um ponto de vista sobre a memória coletiva”. Nessa 

esteira, Halbwachs (1990) anuncia que: 

[...] a grande protagonista da história é a memória coletiva, que tece e 
retece, continuamente, aquilo que o tempo cancela e que, com a sua 
incansável obra de mistificação, redefinição e reinvenção, refunda e 

requalifica continuamente um passado que, de outra forma, correria o 
risco de morrer definitivamente ou de permanecer irremediavelmente 
desconhecido (Halbwachs, 1990, p. 12). 

Diante disso, podemos pensar a memória coletiva, responsável pela 

continuidade do passado dentro do presente, sem que ocorra o risco de 

fenecer ou se manter no anonimato. 

A memória desempenha um papel fundamental em nossas vidas, pois é 

por meio dela que acumulamos diversas vivências. Com o passar do tempo, 

essas experiências se fixam em nossa mente, e algumas delas deixam marcas 

profundas, sejam positivas ou negativas. Muitas dessas memórias podem 

residir em nosso inconsciente e, dependendo das circunstâncias, podem 

ressurgir a qualquer instante, guiadas por emoções ou pela exigência de 

realizar determinada tarefa.   

Para o autor Halbwachs (1990, p. 16), “...não basta reconstituir pedaço 

por pedaço a imagem de um acontecimento passado para obter uma 

lembrança”, mas que esta reorganização realize com base em informações ou 

conceitos compartilhados que coexistem em nossa mente e na dos outros, 

dado que esses elementos estão constantemente transitando entre indivíduos, 

permitindo essa troca por meio da condição de pertencer a uma mesma 

sociedade ou a um grupo comum. Assim, podemos pensar que a recordação 

coletiva se fortalece e se prolonga quando há um grupo de indivíduos que 

retém uma lembrança em conjunto.  

Mas, existe uma notável distinção entre a "memória histórica”, de um 

lado, que supõe a reconstrução dos dados fornecidos pelo presente da vida 

social e projetada no passado reinventado”, contrapondo a "memória coletiva", 

como “aquela que recompõe magicamente o passado”. Halbwachs (1990, p. 

20); Portanto, entre essas duas vertentes da consciência coletiva e individual, 

surgem variadas formas de lembrança, cujas manifestações se alteram de 

acordo com as metas que elas envolvem.    



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

147 

147 
 

 

 

Mesmo que os acontecimentos e objetos que vimos tenham sido apenas 

nossos, a verdade é que nunca estamos sozinhos. Para Halbwachs, não é 

preciso que haja outras pessoas presentes, pois sempre carregamos dentro de 

nós e ao nosso redor um grupo de indivíduos que nos são únicos. A memória 

pode ser vista como uma maneira de preservar mitos, mas também tem uma 

característica dinâmica. Para o autor, isso significa que a memória não apenas 

guarda o passado, mas também o transforma, permitindo que o que vivemos 

antes influencie o nosso presente. A memória contribui com a seleção e 

representação das experiências, tanto individuais quanto coletivas, dando um 

novo sentido a elas. Esse processo é fundamental na construção das nossas 

identidades e na forma como nos relacionamos com os outros. 

Para Jô Gondar (2016, p. 07), a “Memória Social emerge como resultado 

de um complexo atravessamento de diferentes discursos e disciplinas, 

tornando-se um campo transdisciplinar”, viabilizando uma troca de 

conhecimentos. A memória social “[...] está inserida em um campo de lutas e 

de relações de poder”, não é apenas o passado, mas por meio da apreciação 

das relações com o antigo que “passou a habitar a vida social e cultural e para 

a qual não devemos endereçar um olhar isento de qualquer perspectiva crítica” 

(Gondar, 2016, p. 12). Assim, entendemos como uma técnica de pensar o 

passado em função do vindouro que se ambiciona, e, independentemente da 

definição teórica em que nos posicionamos, é certo o comprometimento ético e 

político. 

Alessandra Ueno (2022) discorre sobre a relevância do discernimento 

entre história e memória: “As memórias podem ser individuais ou coletivas e 

representam percepções, sentimentos e opiniões que são resultados de um 

evento ou podem ter sido gerados por ele”. Diferentemente, a história tem um 

“compromisso importante com a verossimilhança dos fatos, bem como é um 

resultado integrado de muitos pesquisadores que revisaram dados, fatos e 

cenários históricos” (Ueno, 2022, n.p.). 

Entretanto, é preciso ressalvar que a memória não transcreve 

passivamente o passado representado; ao contrário, como faculdade ativa do 

presente, ela concatena os arquivos da memorização com múltiplas 

intencionalidades e, por isso, mostra-se instável e exposta à construção. 

Connerton (1999) também nos alerta que, até mesmo nos hábitos mais 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

148 

148 
 

 

 

elementares, a memória é complacente com movimentos desnecessários e 

notas em falso, recrutando novos equilíbrios e novas formas de cognição. 

Além de não transcrever o passado, a memória e o intercâmbio de 

crenças, em muitas das vezes, podem não ser coadjuvantes diante do 

surgimento das permutas, consoante indagações de Bhabha (1990):  

De que modo chegam a ser formuladas estratégias de representação 
ou aquisição de poder no interior das pretensas concorrentes de 
comunidades em que, apesar de histórias comuns de privação e 

discriminação, o intercâmbio de valores, significados e prioridades 
pode nem sempre ser colaborativo e dialógico, podendo ser 

profundamente antagônico, conflituoso e até incomensurável? 
(Bhabha, 1990, p. 20). 

Destarte, para o autor, nem sempre as diferenças sociais são inerentes 

à tradição cultural enraizada, podendo a comunidade conceber intercâmbios na 

intenção de promover um ressurgimento, segundo a atualidade, produzindo em 

muitas das vezes algo absoluto. Assim, os festivais podem contribuir na 

construção social e no respeito à diversidade, para aqueles que atentamente 

interpretam e não somente assistem, os festivais de folclore, que neste escopo 

podem integrar a educação não formal.  

Nos festivais de folclore, as motivações que chegam aos municípios 

promotores de tais eventos são o grande fomento ao turismo e ao comércio 

local. Para os que integram os festejos, o benefício da alegria do convívio 

beneficia novas concepções de ideias, lembranças e recordações. Portanto, a 

formação de uma memória coletiva, a “[...] trajetória e os vínculos afetivos 

estabelecidos em um Festival Internacional de Folclore com a cidade, 

estimularam a criação de outras iniciativas artísticas” 

37(Https://www.pmpf.rs.gov.br) e das manifestações de patrimônios simbólicos, 

da arte da cultura da região. 

Nessa conexão, o teórico Bhabha (1998, p. 20) aponta que é 

subjetivamente “inovador e politicamente crucial é a necessidade de passar 

além das narrativas de subjetividades originárias e iniciais e de focalizar 

aqueles momentos ou processos que são produzidos na articulação de 

diferenças culturais” (Bhabha, 1998, p. 20). Assim, diante de uma sociedade 

                                               

 

37 Disponível em: Https://www.pmpf.rs.gov.br/festival/ acessado em 04 jul.2023 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

149 

149 
 

 

 

multicultural como a nossa, é salutar que movimentos e eventos culturais sejam 

estimulados, buscando o enriquecimento do convívio e aceitação da 

diversidade de maneira pacífica. 

A exatidão dos fatos diz respeito ao domínio político que preserva a 

história, onde a geração atual alcança e, por meio de artistas e historiadores, 

traz para o presente a mensagem da existência e não somente dos fatos, 

possibilitando o entendimento das ações do passado. Para Arendt, o cerne da 

tradição está nos saberes que trespassam o tempo, mantendo viva a presença 

humana no mundo. Ela aponta ainda que compreender as histórias da 

humanidade compartilhadas no mundo comum “transcende a duração de 

nossa vida tanto no passado quanto no futuro, preexistindo à nossa chegada e 

sobrevivendo à nossa breve permanência nele”, portanto, é esse o ponto 

comum entre os que viveram e os que ainda virão, garantindo que “[...] esse 

mundo comum só pode sobreviver ao vir e ir das gerações na medida em que 

aparece em público” (Arendt, 2016a, p. 68). 

Jacques Le Goff (1990) sinaliza que a memória coletiva não é somente 

uma aquisição, mas “também um instrumento e um objeto de poder”. São nos 

grupos onde a memória social é que estão sendo construídas as memórias 

coletivas e melhor oferecem espaço para a conscientização da “luta pela 

dominação da recordação e da tradição”. É através da “memória, onde cresce 

a história, que por sua vez a alimenta, procura salvar o passado para servir o 

presente e o futuro” e diante deste fato precisamos intervir, fazendo com que a 

“memória coletiva sirva para a libertação e não para a servidão dos homens”. 

Nesse caminho, Le Goff afirma ainda que a memória é um componente 

essencial do que costumeiramente chamamos de “identidade, individual ou 

coletiva”, busca incansável perseguida pelas pessoas e pelas sociedades 

hodiernas, integrante das “classes dominantes e das classes dominadas, 

lutando todas pelo poder ou pela vida, pela sobrevivência e pela promoção”. 

(Le Goff, 1990. p. 477) 

Nessa trilha, as tradições são construídas diante da ação de homens e 

mulheres, por meio das palavras contadas e recontadas às novas gerações. A 

cultura não é um combo de saberes unitários e coincidentes, mas sim um 

campo de enfrentamento dos díspares, com incompatibilidades no que se 

refere às assimilações da vida social.  



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

150 

150 
 

 

 

No campo das danças populares, nos deparamos com o fato de que a 

“pluralidade e a diversidade são marcas e rastros importantes em nossa cultura 

popular”, portanto, este tipo de dança oportuniza o aprendizado dos inúmeros 

aspectos da vida popular rural e urbana de nosso país, difundidas através de 

meios orais. Assim, temos a memória como “eixo de produção de saberes 

artísticos, estéticos, históricos e educativos” (Figueiredo, 2010, p. 27). A 

Rememoração por meio da dança folclórica se faz presente como instrumento 

para preservar e propagar as raízes e ancestralidades da nossa cultura, pois  

A dança, como um dos lugares da memória, encontra em cada gesto 
esquecido outras lembranças a serem procuradas, entendendo que 

somos constituídos desses emaranhados de lembranças e de 
esquecimentos que estão impregnados de poesia. São as memórias 
do corpo e as histórias que se constituem no tempo, no espaço, na 

tensão e no conflito. São mudanças de valores, reinvenção de 

lugares e fortalecimento da ética. (Figueiredo, 2020, p.28) 

 

Ocupando estes espaços da memória, a dança descobre em cada gesto 

esquecido outras recordações a serem buscadas, compreendendo que somos 

feitos desses entrelaçamentos de recordações e esquecimentos repletos de 

poesia. As lembranças corporais e as narrativas são responsáveis pela 

organização do tempo, o espaço, a tensão e o conflito. Evidente portanto, a 

importância da dança para o aprendizado e resgate de memórias, por meio da 

produção de sentidos e conhecimentos compartilhados.  

Recorrendo às teorias de Michael Pollak (1992, p. 05), podemos 

enunciar que a memória é um componente do “sentimento de identidade, tanto 

individual como coletiva, na medida em que ela é também um fator 

extremamente importante do sentimento de continuidade e de coerência de 

uma pessoa ou de um grupo em sua reconstrução de si”. Por sua vez, a 

formação da identidade é um fenômeno que acontece baseado nos outros e 

nos “critérios de aceitação, admissibilidade e credibilidade”, não sendo 

fenômenos que devam ser entendidos como elementos essenciais de um 

indivíduo ou de um coletivo. Desse modo, é importante ressaltar que memória 

e identidade podem ser facilmente negociadas, não sendo fenômenos que 

devam ser entendidos como elementos essenciais de um indivíduo ou de um 

coletivo. Pollack salienta que: 

quando a memória e a identidade estão suficientemente constituídas, 

suficientemente instituídas, suficientemente amarradas, os 
questionamentos vindos de grupos externos à organização, os 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

151 

151 
 

 

 

problemas colocados pelos outros, não chegam a provocar a 
necessidade de se proceder a rearrumações, nem no nível da 

identidade coletiva, nem no nível da identidade individual. Quando a 
memória e a identidade trabalham por si sós, isso corresponde àquilo 

que eu chamaria de conjunturas ou períodos calmos, em que diminui 
a preocupação com a memória e a identidade. (Pollack, 1992, p.07). 
 

Assim, a memória devidamente enraizada não é passível de sofrer 

reorganizações nem no nível coletivo ou individual. Quando a memória e a 

identidade operam independentemente, isso se assemelha ao que podemos 

classificar como conjunturas ou fases tranquilas, onde a atenção à memória e à 

identidade diminui. 

Nessa lógica, podemos pensar a laboração do Fitas como agregadora 

de várias histórias e memórias, onde os vínculos afetivos e a transmissão de 

saberes são edificados, tendo uma coexistência motivadora na formação da 

memória, criando uma identidade coletiva e individual, desempenhando um 

papel fundamental no sentimento de continuidade e coerência na reconstrução 

pessoal ou grupal. 

4.3. O legado do grupo Fitas 

"A cultura de um povo é a sua raiz"- Hino do Grupo Fitas 

Os costumes tradicionais se manifestam “[...] como processo de criação 

intelectual e meio para criação ou renovação de valores, evidenciando-se como 

excelente ferramenta de transmissão de conhecimento a partir de 

singularidades historicamente construídas”. Assim, o fortalecimento das 

concepções coletivas para a empatia no convívio com o outro, como também o 

“[...] respeito à sua condição humana e a consideração de particularidades 

pessoais que constituem a humanidade” (Batista e Mendes, 2017, p. 152), 

demandam uma posição solidária e ética. 

O grupo Fitas, no decorrer de seus 19 anos de laboração, traduziu 

diversas danças do universo folclórico do Brasil. Ressaltamos que a depender 

da coreografia, indumentarias e dificuldades nas pesquisas, umas distendem 

mais para serem elaboradas. Nos anos de 2020, 2021, e 2022 em vista da 

pandemia do Covid, nossas atividades foram minimamente promovidas, salvo 

algumas participações em festivais de folclore online.  Estas danças são:  

 Dança do Jongo coreografada no ano de 2005/2006 é uma tradição 

oriunda  do Rio de Janeiro e Minas Gerais;  



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

152 

152 
 

 

 

 Manifestações do Candomblé elaborada em 2007, trata se de uma 

modalidade religiosa sincretizada afro brasileira, presente em todo 

Brasil; 

 Maracatu Nação ou Baque Virado concebida também no ano de 2007, 

tradição no estado de Pernambuco, sendo presente, sobretudo, nas 

cidades de Olinda e Recife;  

 Dança do Carimbó, urdida entre os anos 2008/2009, é típica do estado 

do Pará; 

 Lavadeiras do vale do Jequitinhonha, coreografia criada a partir das 

músicas cantadas pelo coral de lavadeiras do Jequitinhonha-MG, em 

2010 e no ano de 2011 a coreografia foi adaptada para o Fitinhas 

Marista; 

 As Festas de Agosto de Montes Claros -MG foi parafolcloreada no ano 

de 2010, é uma celebração religiosa católica, homenageando Nossa 

Senhora do Rosário, São Benedito e Divino Espírito Santo, com festejos 

que integram grupos de catopês, marujadas e caboclinhos; 

 Dança do coco de Roda, coreografia criada em 2012, dança típica da 

região Nordeste; 

 O Xaxado,  dança popular brasileira que surgiu no sertão de 

Pernambuco, coreografada em 2012; 

 Ciranda, coreografada para o grupo Fitinhas Marista, a dança  foi 

composta por meio da invenção de uma de uma coreografia, no anos de 

2012, através da coletânea de músicas folclóricas infantis; 

 Danças Gaúchas, típicas do Rio Grande do Sul construídas em 2014; 

 Dança de São Gonçalo, elaborada no ano de 2014 para o Fitinhas 

intermediário do Marista; 

 O Frevo, urdido no ano de 2015, é uma dança conhecida na região 

Nordeste do país, sendo tipicamente pernambucano, neste mesmo ano, 

a dança foi adaptada para o Fitinhas Marista; 

 Dança do Siriri dos estados de Mato Grasso e Mato Grosso do Sul, foi 

realizada com o grupo do Fitinhas intermediário, no ano de 2019;   

 Dança Calango Mineiro, dança típica do norte de Minas Gerais e 

também do Rio de Janeiro, montada em 2024; 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

153 

153 
 

 

 

O grupo Fitas, cada vez mais se convence do seu mérito diante do 

diálogo intercultural como resultante do envolvimento na diversidade cultural, 

renovando a percepção a respeito do fortalecimento dos direitos humanos e da 

coesão social, pensando nas manifestações folclóricas que estão em constante 

metamorfose, que, resumidamente, é e não é o mesmo acontecimento ao 

mesmo tempo, como geralmente acontece com os eventos sociais. 

Ponderamos que a vida social cria o folclore como cria as formas 

eruditas de expressão, à base da vida material, das relações de produção que 

se formam entre os homens — No nosso caso, da sociedade burguesa. O 

folclore e as formas eruditas exprimem essas relações de produção, primeiro 

empiricamente e no segundo caso cientificamente, bem como as adversidades 

sociais que estabelece, “e esses antagonismos, seja qual for a forma que 

revistam, são um fenômeno do presente, como o foram do passado e serão do 

futuro, mas um fenômeno sempre novo, e não remotamente tradicional”. 

(Carneiro, 2008, n.p.) Nesse proposito, tratando-se de um grupo Parafolclórico, 

o grupo Fitas, diante de sua representação ancestral, não necessariamente 

está preso ao passado, mas se torna cada vez mais hodierno à medida que 

reproduz a vida social. 

Repensando a trajetória do grupo Fitas, desde sua concepção, o 

ingresso no corpo de dança e o ritmo musical são feitos diante da vocação e 

habilidade do voluntário, não ocorrendo uma seleção formal. São agregados ao 

grupo indivíduos de qualquer formação profissional, raça, religião ou etnia, 

interessados em conhecer e propagar a cultura popular de maneira voluntária. 

Geralmente, o primeiro interesse dos componentes gira em torno do lazer e do 

gosto pela dança, porém, aos poucos, percebem a real missão do grupo, o seu 

compromisso não somente de entreter e alegrar os espectadores, mas, 

essencialmente, de oportunizar o conhecimento a respeito da cultura brasileira, 

por meio de suas coreografias parafolclóricas, que, diante da metaficção 

coreográfica das suas danças, apresenta a diversidade colorida do universo 

cultural do país. Essa diversidade de formação e interesses pessoais favorece 

a construção de um grupo miscigenado, com olhares múltiplos. 

Crescendo e progredindo paulatinamente, o grupo Fitas hoje é 

relativamente conhecido, admirado e respeitado na cidade e entornos, como 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

154 

154 
 

 

 

uma referência no âmbito das danças populares, ao lado de mais 3 grupos 

similares que existem na cidade de Montes Claros. 

 O hino do grupo, cantado em apresentações pelos integrantes e pela 

plateia, vislumbra um pouco da identificação de seus integrantes. É uma 

canção denominada “raízes da Identidade”, cuja letra é de autoria da escritora 

Karla Celene Campos38, uma colaboradora do grupo, e musicada por Rômulo 

Niegro (nome artístico), na época de integrante do ritmo do Fitas, exaltando a 

dança, as cores, os tambores etc.:   

Os ventos de agosto que sopram em meu coração, 
Anunciam que é tempo de paz e de integração. 
De povos que amam o tambor, o folclore e o dançar, 

Hoje é dia de sair na rua pra representar. 
 

A cultura de um povo é a sua raiz, 
É a base de tudo a força motriz, 
Devemos levar para sempre em nosso cantar. 

Nossos pés, nossos passos desenham o chão, 
Movimentos criados no coração, 

levanta, sacode a poeira e começa a 
Girar, girar, girar! 

 
Misturamos vidas, misturamos cores, 
Misturamos Fitas, em um jardim de amores. 

Nossas mãos unidas se erguem para o céu, 
Somos filhos da dança e alegria é nosso maior 

E mais belo troféu. 
Ôôô... Ôôô... ÔôÔ... ÔôÔ... 

As voltas do tempo, as asas do vento,  
Vamos dançar, podemos dançar! 
Celebrando a música, celebrando a vida, 

Que não pode parar, de rodar, rodar, rodar! 

 

O texto da música inicia relatando um pouco sobre o mês de agosto, 

quando da criação do grupo, e o sentimento que move os que admiram as 

manifestações culturais e o ato de dançar. Na sequência, exalta as raízes 

ancestrais de nossa cultura, como força que move a dança e o bailar dos pés, 

desenhando com emoção, demonstrando a força que emana de nossas raízes 

culturais. No coro, o arrebatamento e alegria diante do fato de que as cores, as 

fitas, as vidas se misturam na euforia do dançar, como triunfo pela execução do 

bailar. Ela finda com o verso que sugere que, por mais que transcorra o tempo, 

                                               

 

38 Karla Celene Campos: Atualmente é professora - COLLEGIUM PRISMA. Tem experiência na 
área de Letras, com ênfase em Literatura Brasileira. Publicou três livros: Ventos e vivências no 
Brejo das Almas; Hibiscos molhados; Montes Claros, retratos poéticos.  



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

155 

155 
 

 

 

a dança, a celebração da música e da vida não podem estagnar diante do 

privilégio de representar a nossa cultura. 

Nossa percepção, até esse ponto, nos faz deduzir que o grupo aos 

poucos foi amadurecendo, como apontam as narrativas e depoimentos sobre 

ele, facilitando nosso ajuizamento a respeito do Fitas. O grupo foi agraciado por 

uma homenagem na Câmara Municipal de Montes Claros–MG, mediante 

indicação da vereadora Sra. Maria Helena Quadros 39 , ocasião em que 

completava 18 anos de existência. A solenidade aconteceu no dia 11/08/2023, 

no auditório da Câmara Municipal de Montes Claros–MG, e, segundo a 

vereadora, tratava-se de uma “merecida homenagem ao incrível grupo Fitas, 

que há 18 anos nos encanta e preserva as tradições culturais não só da nossa 

região”. De acordo com essa autoridade, o grupo “tem se dedicado 

incansavelmente à pesquisa, à prática e à divulgação do folclore, mantendo 

viva a nossa história e enriquecendo nossa cultura”.  

Na oportunidade, considerável parte dos integrantes atuais e alguns ex-

participantes estiveram presentes participando deste agraciamento. Foi uma 

noite especial para o grupo, que brindou as autoridades presentes e a plateia 

com uma apresentação da dança “festas de agosto”, conforme ilustra a figura 

19.  

Para o grupo, o reconhecimento do seu trabalho, destacado pela 

vereadora Maria Helena Lopes, é resultado de incansáveis pesquisas e 

dedicação, “[...] mantendo viva a nossa história e enriquecendo nossa cultura. 

Cada dança, cada música, cada traje e cada gesto nos transporta para um 

passado rico em significados e nos faz compreender a importância de 

preservar nossas raízes” (Anexo 01), paradigma do empenho tanto nos ensaios 

como nas apuradas pesquisas, elaboração das coreografias e dos figurinos, 

fruto da perseverança e paixão pela cultura e arte. 

 

                                               

 

39 Maria Helena De Quadros Lopes: Casada com Vivaldo Lopes Macedo há 28 anos, mãe de 
03 filhos. Criou a Frente Parlamentar de Direitos das Mulheres, mandato de 2016 a 2020. Já 

atuante desde o ano de 2000, data da primeira diplomação como vereadora, retornou à casa 
legislativa nos anos de 2016 a 2020, e de 2021 a 2024. Disponível em: 

https://sapl.montesclaros.mg.leg.br/parlamentar/16, acessado em 29 fev.2024. 
 
 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

156 

156 
 

 

 

Figura 19. Homenagem ao Fitas na Câmara Municipal Montes Claros -MG 

 

Fonte: Disponível em: https://www.montesclaros.mg.leg.br/institucional/noticias/show-de-
cultura-em-solenidade-de-homenagem-ao-grupo-fitas, acessado em 27 set 2023. 

Registrada no final da cerimônia, é viável perceber na imagem os 

membros dançantes do grupo, trajados com suas roupas de catopês, marujos e 

caboclinhos, rodeados de personalidades. Notam-se também os seus 

semblantes denotando alegria e congraçamento, resultado da satisfação pelo 

reconhecimento do trabalho, da apologia e dos aplausos necessários à 

motivação da caminhada e, principalmente, a recompensa de saber que 

impactaram positivamente as outras pessoas. 

Ainda sobre esse evento, a vereadora Maria Helena (Anexo 01) se 

referiu ao grupo dizendo que “[...] suas apresentações são marcadas pela 

beleza das vestimentas, pelas músicas e danças tradicionais, que encantam ao 

público e lhes proporcionam uma viagem ao passado”. Dessa forma, ela 

afirmou que o grupo é de grande “[...] importância para a preservação da 

diversidade cultural e o fortalecimento das relações humanas”, valorizando o 

folclore da cidade de Montes Claros–MG, contribuindo para “manter viva a 

memória dos antepassados e promovem o resgate e a valorização das 

tradições culturais”. A vereadora reconhece que, através de seu trabalho, o 

grupo proporciona que cada vez mais pessoas despertem interesse pelas 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

157 

157 
 

 

 

manifestações culturais, na medida em que busca aprimorar as “suas 

atividades e expandir o seu alcance”.  

Nesse patamar, a vereadora reitera a relevância do grupo na 

consolidação da identidade local, levando as tradições folclóricas para “palcos, 

escolas, comunidades e eventos culturais”, coadjuvando para que novas 

gerações se reconheçam e envaideçam da cultura do nosso povo. Para este 

estudo, esta condecoração foi bastante pertinente, no sentido de atender 

nossas indagações quanto ao mérito do grupo na apreensão de saberes e 

salvaguarda das memórias. 

Mesmo diante de declarações positivas, tanto de seus integrantes como 

de pessoas externas aos grupos, apontamos que, no dia a dia, o grupo passa 

por atropelos e dificuldades. O voluntariado pode gerar uma relação profícua 

para a sociedade e aos próprios filantropos; porém, carece de grande 

engajamento. Concordamos que significativa parte das pessoas não se 

propõem a um trabalho facultativo para sobreviver, mas por motivações 

diversas e uma causa meritória, criando uma “[...] enorme responsabilidade 

para a instituição: a de manter a chama viva e não permitir que o trabalho se 

transforme em apenas um 'emprego” (Santos, 2012, p. 130).  

Assim, o voluntariado deve ser espontâneo. O grupo Fitas é uma 

organização sem fins lucrativos, demandando muita dedicação e 

monitoramento permanente, na busca de suas metas, em prol de uma 

sociedade que valorize as ancestralidades, minimizando as desigualdades 

sociais e culturais. Nesse viés, mesmo atuando espontaneamente no grupo, 

são muitas as adversidades enfrentadas.  

A adaptação de seus membros acontece naturalmente. Diante de um 

objetivo comum, pessoas de diversas formações profissionais, estudantes e 

interessados na vivência e preservação da cultura e danças populares 

agregam-se espontaneamente à construção e lapidação do grupo. Outro 

inconveniente enfrentado é a intermitência dos participantes, que, por motivos 

diversos, deixam a agremiação em vista de outras prioridades, fazendo com 

que constantemente o grupo esteja em busca de novos integrantes para 

compor seu corpo de dança e a sua banda.  

Em nossa escuta e percepção dessa associação investigada e na 

qualidade de integrante dela, captamos a existência de divergências, 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

158 

158 
 

 

 

consensos e resistências. Estas forças contribuem para uma tomada de 

consciência com relação à supremacia da verdade absoluta, diante da 

necessidade da retificação dos erros gerados e da infalibilidade. Para pensar e 

traduzir as manifestações culturais oriundas de locais diversos, entre atores 

díspares, em um caminho disciplinado, complexo, criativo, sustentando as 

diferenças e mantendo a unidade grupal, é necessária a manutenção de uma 

positiva oposição de forças, com o intuito de garantir uma relação indivíduo-

grupo saudável diante das regras e limites impostos, mesmo que 

intuitivamente. 

A permuta para a consolidação da parceria com o colégio Marista São 

José de Montes Claros–MG foi a criação do “Fitinhas” (com crianças e 

adolescentes), com a “proposta de concepção de um grupo de danças 

parafolclóricas, que aspirasse o estudo e a valorização das tradições culturais 

brasileiras” (Anexo 08), tendo como base a pesquisa, o estudo e a 

compreensão das manifestações culturais populares do país. O grupo Fitinhas 

reúne alunos de várias faixas etárias, estruturados em subgrupos conforme a 

idade, a fim de propiciar à comunidade escolar a compreensão acerca das 

manifestações culturais ancestrais, a fim de promover um impacto social e 

artístico na comunidade escolar, trabalhando com vários estilos de 

manifestações folclóricas. 

O projeto almeja o ensino e a “difusão de saberes oriundos da dança e 

da cultura popular brasileira através de pesquisas e performances artísticas, a 

fim de consolidar a valorização da dança folclórica, através de estudos e 

pesquisas de grupos culturais de raiz”, conforme proposta apresentada, 

viabilizando à comunidade escolar do colégio Marista o alicerce acerca do 

reconhecimento da cultura popular e da valorização da diversidade e do 

respeito a ela (Anexo 09). 

É uma parceria profícua para o Fitas, pois temos amealhado integrantes 

advindos das oficinas do projeto “Fitinhas”, que intentam permanecer nesta 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

159 

159 
 

 

 

trilha, prevenindo a falta de componentes, como uma de nossas dançarinas, 

Victoria Veloso40 (2023), que, por meio de depoimento, expõe: 

Desde minha infância eu sempre fui envolvida com a dança e 

admirava a cultura popular montesclarense, mas de longe. Foi 
durante o meu ensino médio no Colégio Marista São José de Montes 

Claros, onde cursei os 3 anos como bolsista integral, que conheci o 
grupo Fitas. Em 2013 a professora de Espanhol, Graziela, que já era 
veterana no grupo, me convidou para entrar no Fitas Intermédio (para 

alunos Marista) e depois de alguma insistência eu aceitei. O Fitas 
tornou-se um lugar de refúgio e acolhimento para mim durante a 

escola. Como bolsista em um Colégio de elite, não me sentia parte 
daquele espaço. Eu era uma adolescente preta, de classe baixa e 

novata em um espaço que não me era receptivo. Ter entrado para o 
Fitas me fez sentir acolhida e me deu uma missão: levar a cultura 
àqueles que não têm acesso. O Fitinhas-intermediário se apresentava 

em escolas públicas e privadas, em eventos, festas de igreja e isso 
me dava grande satisfação por proporcionar oportunidades para 

pessoas que não tiveram as mesmas que eu (Anexo 07). 

Para o grupo, representa a possibilidade de composição dos membros já 

ambientados com as danças, e o amor à cultura se encontra radicado. Para 

Victoria, o “Fitas em muito contribuiu na sua socialização e inclusão no colégio, 

fazendo-a ser acolhida em um espaço que até então não estava familiarizada” 

(Anexo 07). Essa fala nos coloca diante das metas do grupo Fitas, exercendo 

sua missão perante o que preconiza a educação não formal, proporcionando 

um novo folego e uma nova “[...] esperança de aprendizagem para jovens 

carentes; diálogo social para construção de saberes e abolição de 

preconceitos” (Ghon, 2001, p. 76). Para a entrevistada, foi uma forma de se 

sentir integrada a um universo desconhecido onde se sentia rechaçada e lhe 

causava estranhamento.  

Nesse viés, a contribuição do Fitas ao combate à desigualdade social, 

por meio da educação não formal, presumivelmente, é oportunizada aos seus 

integrantes e ao público, trazendo a perspectiva da coexistência das 

manifestações culturais tradicionais do país e da não perenização das 

desigualdades e disparidades. Com otimismo, cogitamos o grupo como agente 

de metamorfoses relevantes à formação de “memórias afetivas maravilhosas 

que não poderiam nunca terem sido construídas em outro lugar que não fosse 

                                               

 

40 Victoria Veloso (26 anos), advogada, mestre em Desenvolvimento Social pela UNIMONTES 
em 2023, há 10 anos no Grupo Fitas, atualmente faz parte da Diretoria do grupo e é 
representante do Fitas no Conselho Internacional de Festivais Folclóricos do Brasil, o CIOFF. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

160 

160 
 

 

 

no grupo Fitas!” (Reino, 2023, anexo 03). Aliado à educação não formal, o 

grupo viabiliza a supressão de intolerâncias, representando um “fôlego 

renovado para as culturas esquecidas; esperança de aprendizagem para 

jovens carentes; diálogo social para a construção de saberes e abolição de 

preconceitos” (Gohn, 2001, p 76). Na acepção da dançarina Juliana Veloso 

(Anexo 04), o Fitas foi “determinante para despertar a consciência pela 

necessidade de manter as manifestações culturais”, afirmando que sua 

atividade contribui com a preservação da nossa cultura. 

Nesse entendimento, analisamos o grupo Fitas como um agente 

provocador de mudanças, incorporando em suas coreografias a invenção e 

hibridização, obtendo um resultado inédito e singular, sem, contudo, deixar de 

preservar e criar memorias, mesmo diante da renovação das danças, sem 

perder a grandeza do conceito de cada uma das manifestações encenadas. 

Nesse caminho, pensamos que conhecer e respeitar sua história e 

compreender a importância de perpetuá-la é pertinente à incorporação e 

compreensão da cultura e de predicados de outros povos.  

Aliado à educação não formal, o grupo viabiliza a supressão de 

intolerâncias e “representa fôlego renovado para as culturas esquecidas; 

esperança de aprendizagem para jovens carentes; diálogo social para a 

construção de saberes e abolição de preconceitos” (Gohn, 2001, p. 76). A 

dançarina Juliana Veloso (Anexo 04) acredita que o Fitas foi “determinante 

para despertar a consciência pela necessidade de manter as manifestações 

culturais”, afirmando que sua prática contribui com a preservação da nossa 

cultura. 

No caminho para validar os objetivos propostos, somamos à nossa 

pesquisa de campo a respeito do grupo em estudo uma entrevista (Anexo 02) 

com o atual Mestre do 1º Terno de Catopês de Nossa Senhora do Rosário de 

Montes Claros–MG, Mestre Zanza Junior41, na figura 020, com o intento de 

obter sua percepção sobre os grupos denominados parafolclóricos, 

especificamente o grupo Fitas, diante da apropriação e propagação de 

                                               

 

41 João Pimenta Santos, conhecido Mestre Zanza Junior. Formação: Psicólogo, construtor civil 

e técnico em edificação, capelão, empreendedor, folclorista e Catopê. Hoje exerce as funções 
de presidente da associação de catopês, marujos e caboclinhos de Montes Claros–MG, 
organizador das festas de agosto de Montes Claros e produtor cultural. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

161 

161 
 

 

 

ancestralidades, sem, contudo, pertencer à cultura popular transmitida do 

passado, de maneira traduzida.  

Levando em conta a vivência e conhecimento do folclore desta cidade, 

Mestre Zanza Jr. atualmente tem se destacado nesta área cultural, trabalhando 

em prol da divulgação e destaque destes grupos de congadas. 

Figura 020– Mestre Zanza Junior 

 

Fonte: https://virgulapress.com/cultura/1o-festival-cultural-e-artistico-zanzando-por-ai/ acessado 
em 10 fev.2024 

 

Mestre Zanza Jr., figura 020, devidamente trajado para conduzir o 

cortejo dos Catopês. O traje azul e as duas faixas azuis em tom claro, 

bordadas com pedrarias coloridas e fita dourada de nome “galão ouro”, 

cruzadas sobre a camisa, indica a sua posição de mestre (o mestre usa duas 

faixas e o contramestre somente uma), para liderar o desfile. A cabeça, 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

162 

162 
 

 

 

adornada com um capacete — um dos símbolos dos Catopês —, que é 

confeccionado com espelhos, miçangas, pedrarias, penas de pavão e as 

famosas e longas fitas coloridas que chegam até os pés, conferindo beleza e 

imponência ao traje. Esse capacete é confeccionado por pessoas da 

comunidade, quanto mais penas e pedrarias, mais a beleza dele é 

intensificada, lembrando que a quantidade das penas de pavão confere maior 

grandiosidade ao capacete. 

Destacamos que, em fevereiro de 2024, a “cultura e tradição dos grupos 

de Catopês, Marujos e Caboclinhos desfilaram pelo Sambódromo da Marquês 

de Sapucaí” na cidade do Rio de Janeiro, com enredo intitulado “Catopês - um 

céu de fitas”. A escola “Acadêmicos de Niterói” levou para o desfile 

carnavalesco a “tradição cultural de uma região interiorana [...] fazendo jus à 

essência do carnaval ao celebrar a origem do povo brasileiro por meio da 

valorização e do reconhecimento, sobretudo, da população negra e dos povos 

originários” (Faria, 2024, p. 14). Admirável perceber a cultura do povo norte-

mineiro e, ao final dessa jornada, “a vitória da cultura de Montes Claros é o 

principal prêmio, que ultrapassou fronteiras e desafiou todos os obstáculos” 

(Faria, 2024, p. 29), servindo de grande incentivo e orgulho àqueles que 

acreditam e respaldam a cultura local e nacional. 

Com muita empatia, o Mestre Zanza Jr. prontamente se dispôs a 

discorrer a respeito do grupo Fitas. Na qualidade de presidente da associação 

e mestre dos catopês, “meu posicionamento quanto à atuação do grupo Fitas, 

dos grupos parafolclóricos e outros grupos mais, é de grande valia, no sentido 

de contribuir para a divulgação e difusão de nossas matrizes”. Mestre Zanza 

Junior cita, referindo-se aos catopés, à sua cultura e raízes, que ele também se 

coloca neste posicionamento de que os “grupos parafolclóricos” têm o mesmo 

propósito, que é “levar nossa identidade”. Na opinião do mestre, 

A identidade cultural que acompanha as apresentações do Fitas é 

muito fiel aos ritos originais, como as vestimentas, porém com uma 
pegada mais técnica, que atinge outros públicos. Costumo dizer que 
as vezes onde os grupos coletivos de Montes Claros não chegam - 

têm somente as festas de agosto de Montes Claros- e os lugares que 
ainda não fomos como nos festivais, o grupo Fitas está levando esta 

identidade e essa representação, com muita responsabilidade, 
respeito e carinho, carregando a cultura de fato como ela é, o que é 

muito importante. Essa contribuição se torna gigantesca e bem 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

163 

163 
 

 

 

holística e não somente dos catopês marujos e caboclinhos, mas 
também uma diversidade cultural muito grande, que vejo nas 

apresentações representados de maneira geral como os terreiros, os 
ribeirinhos as regiões do Brasil, tudo que é regional e referente 

mundo, o fitas expressa muito bem dentro da aplicação e da 
conjuntura do grupo (Santos, Mestre Zanza, 2024, Anexo 02). 

Apoiados no pensamento do mestre Zanza Jr., deduzimos que o grupo 

Fitas contribui para a preservação de memórias, elemento essencial na 

formação da identidade cultural individual e coletiva, levando de forma atenta 

as manifestações culturais da cidade de Montes Claros e de outras regiões, por 

intermédio de suas apresentações em palcos e festivais, eventos onde os 

grupos originais na maioria das vezes não alcançam. Particularmente, ele fica 

muito “feliz de ter o Fitas nos representando e falando de catopês, marujos e 

caboclinhos em congressos, festivas e apresentações artísticas”.  

Reiterou ainda que tem o grupo “Fitas como parceiro, amigo e 

disseminador da nossa cultura e diversidade do país e especialmente do Norte 

de Minas e contribui ainda na formação do indivíduo”, ressaltando sua 

percepção de que o grupo se empenha em manter a fidelidade e pesquisa, 

procurando vivenciar de fato as manifestações, e que esse ponto já havia sido 

percebido pelo seu ancestral Mestre Zanza, dizendo que o pai “ficava muito 

feliz quando do vocês estavam apresentando”, e hoje muito se alegra em dar 

“continuidade ao legado do meu pai e poder ter essa interação com o 

parafolclore e as pessoas que compõem esses grupos”. Para ele, estamos no 

“mesmo barco”, variando às vezes a nomenclatura, “quer seja folclore, 

parafolclore, cultural ou artístico, o importante é a expressão passada, que 

acaba sendo a mesma expressão” afirmando que, no seu ponto de vista, o 

“ponto principal é chegar até as pessoas, com respeito e cuidado”. 

O mestre Zanza Jr. afirma que os “catopês, marujos e caboclinhos” são 

manifestações de rua e de “cortejo”, diferentemente do grupo Fitas, que tramita 

por lugares e palcos diversos. Em sua opinião, o palco não é a especificidade 

desses grupos originários, portanto, o grupo Fitas oportuniza a disseminação 

de suas expressões culturais, “atingindo um outro tipo de público aonde não 

chegamos” e, nas suas acepções, o parafolclore tem o mesmo objetivo, que é 

a transmissão da nossa cultura. Ao final da entrevista, ele declara que “toda 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

164 

164 
 

 

 

ação é válida”, observando que a luta é sempre a mesma, a “falta de fomento”, 

portanto, caminhamos em uma mesma estrada. 

Embasados na fala do Mestre Zanza Jr., deduzimos que o grupo Fitas 

contribui para a preservação de memórias, elemento essencial na formação da 

identidade cultural individual e coletiva, levando de forma atenta as 

manifestações culturais da cidade de Montes Claros e de outras regiões, por 

intermédio de suas apresentações em palcos e festivais, eventos onde os 

grupos originais na maioria das vezes não alcançam. Particularmente, ele fica 

muito “feliz de ter o Fitas nos representando e falando de catopês, marujos e 

caboclinhos em congressos, festivais e apresentações artísticas” (Anexo 02).  

Gratificante essa interlocução com o representante de um grupo 

ancestral, no sentido de constatarmos sua aquiescência com relação ao 

parafolclore. As demais interlocuções nos deram uma ideia da pertinência do 

grupo quanto à sua atuação e apreensão de saberes, sendo capaz de 

contribuir como forte operador na incorporação da identidade pessoal e social, 

capaz de despertar e fomentar no indivíduo sua realização, expansão das 

potencialidades e interação grupal. Desse modo, pensamos o grupo Fitas como 

agente capaz de propiciar o respeito e a disseminação às manifestações 

culturais representadas, fortalecendo seus integrantes na inserção à 

sociedade, integração familiar e comunitária, bem como seu bem-estar 

cognitivo, favorecendo a recuperação de sua autoestima e uma convivência 

pacífica no mundo. 

 

4.4.O Fitinhas 

“Educar é mostrar a vida a quem ainda não a viu”. Rubem Alves 

A consolidação do projeto Fitinhas nasceu da parceria entre o grupo 

Fitas e o Colégio Marista, iniciada no ano de 2012 e em execução até os dias 

atuais. O projeto funciona com várias turmas, organizadas de acordo com a 

faixa etária: equipes de 6 a 9 anos, de 10 a 12 anos e outras voltadas para 

adolescentes. Destacamos que esse projeto é extremamente importante para o 

grupo Fitas, pois serve como base para a formação de seus dançarinos.  

Recentemente, devido à procura constante e ao fato de o Fitinhas 

Marista atender exclusivamente alunos do colégio, o grupo Fitas criou uma 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

165 

165 
 

 

 

turma fora das dependências escolares, em um espaço cultural chamado 

Âmbar, nesta cidade. Essa turma funcionou de junho de 2023 a novembro de 

2024, com o objetivo de atender crianças e jovens interessados em danças 

parafolclóricas, seguindo os mesmos padrões e atributos do Fitinhas Marista 

(figura 021). 

Figura 021 – Apresentação do Fitinhas /Dança do Frevo 

 

Fonte: Acervo do grupo42   

Imagem captada no final da dança do frevo 43 , em que as crianças 

estampam nos semblantes toda a alegria proporcionada pela dança. Ademais, 

                                               

 

42 Imagem inserida com a autorização dos pais das crianças. 
43 Frevo: O frevo é uma dança folclórica típica do carnaval de rua do Brasil. É uma das 

principais danças tradicionais brasileiras e uma das manifestações culturais mais conhecidas 
na região nordeste do país. Merece destaque no carnaval pernambucano, sobretudo, nas 
cidades de Olinda e Recife. Essa dança popular foi reconhecida como Patrimônio Cultural 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

166 

166 
 

 

 

elas trajam roupas coloridas e próprias desta manifestação, compostas de saia 

fartamente rodada, collant enfeitado com babados e fitas coloridas, nas cores 

da sombrinha, vermelho, verde, amarelo e azul, além de trazer nos cabelos 

uma tiara com brilhos e muitas fitas.  

Para uma das mães, no tocante a participação de sua filha de 07 anos 

no grupo Fitinhas, Talita Dumont (1985) aponta que: 

Foram perceptíveis algumas mudanças positivas em seu 
comportamento, dentre estas a mais benéfica foi quanto à sua 

sociabilidade, e ajudou muito a melhorar suas habilidades na 
comunicação e no relacionamento com outras crianças.  É uma 
criança tímida e o convívio com a dança no Fitinhas a ajudou no 

relacionamento com outras crianças, na redução da sua ansiedade e 
estresse em relação a novas pessoas e lugares. A cada dia percebo 

a sua melhora para se apresentar em público, está cada dia mais 
confiante. Também relevante o fato de estar aprendendo outras 

manifestações culturais, aprendendo sobre as suas origens e história 
(Entrevista concedida à pesquisadora - Anexo 05). 

Em seu relato, ela abordou o florescimento da sua menina também com 

relação às questões de sua “flexibilidade e amplitude de movimento, 

melhorando seu equilíbrio, trazendo benefícios para sua disciplina e foco”. Nas 

suas brincadeiras, elas sempre incluem os movimentos acrobáticos como 

saltos e “estrelas, equilibrando de ponta cabeça”. Apontando que o grupo 

“Fitinhas” vem contribuído com o desenvolvimento na escola regular, 

afiançando maior autoconfiança à criança, como foi “observado pela professora 

de sua escola, a melhora no comportamento e principalmente na irritabilidade e 

ansiedade”. 

Estas ações realizadas pelo grupo Fitas, na modalidade da educação 

não formal, facultam viabilizar a apreensão de saberes fora da escola 

tradicional, através do projeto Fitinhas, que vem legitimando e compreendendo, 

por meio da linguagem das danças populares, o aprimoramento da 

aprendizagem e respeito às diferenças, melhorando a interação com o outro no 

convívio diário, através da aprendizagem social com foco no indivíduo. Os 

conteúdos implícitos e explícitos na educação não formal atendem o processo 

de ensino e aprendizagem, de modo a desenvolver a socialização, autoestima, 

                                                                                                                                       

 

Imaterial da Humanidade pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN) em 
2007. Disponível em: https://www.todamateria.com.br/frevo/, acessado em 02 mar.2024. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

167 

167 
 

 

 

concentração e outros benefícios, que, somados à educação formal, 

impulsionam o crescimento e o preparo para a vida.  

É meritório reavivar que a educação não formal representa às culturas 

esquecidas a possibilidade de serem renovadas através do diálogo social e 

construção de novos saberes, abolindo preconceitos. Essa modalidade de 

educação permite a construção de “[...] entidades que cada vez mais fogem da 

pecha de meras instituições assistenciais” e que, sobretudo, sejam construídas 

por “[...] educadores jovens e cheios de disposição, decididos a transformar 

positivamente seu meio e seu mundo” (Gohn, 2001, p. 80). Longe do 

assistencialismo, a educação não formal legitima e enriquece distintas formas 

de educação, prezando pelos valores culturais. 

A ambiência dos espaços não formais deve considerar “[...] o ritmo de 

cada turma, o rumo que o programa toma conforme a colaboração dos 

participantes e, principalmente, diferenças biológicas, culturais e históricas”. A 

educação não formal está associada à ideia de cultura. É uma construção que 

“envolve tanto a aprendizagem de ordem subjetiva — relativa ao plano 

emocional e cognitivo das pessoas —, como a aprendizagem de habilidades 

corporais, técnicas, manuais etc.” capacitando os atores para a produção de 

práticas criativas (Gohn, 2007, p. 14). 

As atividades desenvolvidas pelo educador devem não apenas mapear o 

presente, mas também levantar prognósticos. As possibilidades que o futuro 

oferece são uma força que alavanca mentes e corações em busca de 

mudanças. A esperança — fundamental aos seres humanos — reaviva-se 

quando trabalhamos com os sonhos e desejos de um grupo. O educador não 

formal propõe, em suma, a produção de saberes a partir da tradução de 

culturas locais existentes, procurando trazer novo alento a essas culturas 

(Gohn, 2017, p. 14). 

Ponderamos que, através desse projeto “Fitinhas”, o grupo Fitas cumpre 

seu intento de reavivamento e de preservação de memórias ancestrais, 

transformando pessoas e contribuindo com a valorização dos hábitos e das 

tradições populares, minorando as diferenças culturais, mediante a produção 

de saberes por meio da educação não formal. O grupo Fitas e Fitinhas são 

produtos da cultura visual que buscam alargar os conhecimentos de seus 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

168 

168 
 

 

 

integrantes, adultos ou crianças, sobre a relevância da cultura visual, 

compreendendo a essência das culturas ancestrais. 

Essa percepção advém também da apreciação do depoimento de 

Francielle Reino44 (Anexo 03), ex-integrante do grupo, que atesta as inúmeras 

as transformações possíveis diante do convívio com o Fitas, possibilitando 

mudanças significativas, 

E são muitas mudanças! Cada um que participa deste grupo, seja ele 
em qualquer das suas mais diversas funções, ou quem participa dela 

assistindo e divulgando o seu trabalho, não sai igual! Leva muito do 
grupo consigo. O grupo é capaz de te fazer uma imersão total nesse 
mundo cultural, de todos que passam a ter contato com ele, em 

qualquer uma das suas esferas. Um exemplo simples e prático é 
quando através das suas pesquisas de campo, cada pessoa que é 

procurada para falar daquele determinado movimento cultural, se 
sente imensamente importante por ter feito ou fazer parte dele, e 

quando é explicado o motivo dessas pesquisas e em que ela irá 
resultar, este sente imensamente realizado e feliz por tamanha 
contribuição! E esse sentimento motiva! muda as perspectivas, os 

alcances e traz a certeza de que a nossa cultura será preservada e 
disseminada para jamais ser esquecida! (Anexo 03). 

A narrativa reforça a atuação do grupo Fitas e do Fitinhas, em que 

percebemos a importância na criação de laços entre os integrantes e vivências 

singulares no trato da nossa cultura popular. Para essa ex-integrante, “[...] 

viver, contribuir e disseminar a nossa cultura para o mundo é algo indescritível 

que somente quem sente o coração bater mais forte ao bater de um tambor é 

capaz de dizer”, sendo motivada pela descoberta de novas manifestações e 

aprendizados, diante do sentimento de reconhecimento (Anexo 03). 

Na atuação através da cultura pedagógica, podemos qualificar o grupo 

Fitas e Fitinhas como agenciadores na construção identitária, instigando 

maneiras de perceber o mundo e suas “relações e construções através da 

narratividade e seu potencial afetivo” (Valles, 2014, p. 144). Nesse sentido, 

Lutiere Dalla Valle (2014) aponta que, a partir do ponto de vista da cultura 

visual, a docência pode “oferecer pistas e evidências para interrogarmos a sua 

construção e os estereótipos que contribuem para definir condutas, delimitar 

posições hierárquicas e legitimar papéis sociais” (Valles, 2014, p. 144). Desse 

                                               

 

44 Francielle Ramos Reino, farmacêutica, ex-integrante do grupo Fitas, participou da criação do 
grupo em 2005, permanecendo até meados de 2019. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

169 

169 
 

 

 

modo, o Fitas favorece a percepção das visualidades e a construção do 

imaginário, através da educação não formal, contribuindo na formação 

comunitária, bem como no bem-estar cognitivo, favorecendo a recuperação da 

autoestima e uma convivência pacífica no mundo. 

A educação pode ser concebida como uma experimentação estética da 

condição “humana em suas múltiplas dimensões, o que supõe experimentar 

dores e alegrias, estrangeiridades e familiaridades”, facilitando a “vivência de 

identidades porosas, abertas, inacabadas e em permanente reorganização é 

reabilitar uma cultura de movimento”, o que evidencia um novo artifício para a 

nossa inserção corporal no mundo (Porpino, 2018, p. 03). 

As diretrizes curriculares da educação infantil do MEC (2010) explicitam 

que a criança pode ser definida como: 

Sujeito histórico e de direitos que, nas interações, relações e práticas 

cotidianas que vivencia, constrói sua identidade pessoal e coletiva, 
brinca, imagina, fantasia, deseja, aprende, observa, experimenta, 
narra, questiona e constrói sentidos sobre a natureza e a sociedade, 

produzindo cultura. (MEC, 2010, p. 12) 

 

Sendo direito, cabe ao Estado a garantia e promoção de recursos que 

propiciem relações e práticas cotidianas, a fim de que esta possa vivenciar e 

construir a sua identidade pessoal e coletiva, estruturando socialmente a 

cultura. Desse modo, deverão ser oferecidos à criança meios para a ampliação 

de saberes e cognição em diferentes categorias, independentemente de 

classes sociais no que se diz respeito ao acesso aos “bens culturais e às 

possibilidades de vivência da infância”. A criança deverá ser instrumentalizada 

de modo a construir novas maneiras de “sociabilidade e de subjetividade 

comprometidas com a ludicidade, a democracia, a sustentabilidade do planeta”, 

além da descontinuidade das relações de dominação etária, “socioeconômica, 

étnico-racial, de gênero, regional, linguística e religiosa”. (MEC, 2010, p. 17). 

Hannah Arendt (2003) pensa que: 

A educação é, também, onde decidimos se amamos nossas crianças 

o bastante para não expulsá-las de nosso mundo e abandoná-las a 
seus próprios recursos, e tampouco arrancar de suas mãos a 

oportunidade de empreender alguma coisa nova e imprevista para 
nós, preparando-as em vez disso com antecedência para renovar um 

mundo comum (Arendt, 2003. p. 247). 
 

Por esta via, a autora acredita ser necessário que as crianças sejam 

acolhidas e vistas com amor, sem privá-las da esperança de empreender na 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

170 

170 
 

 

 

construção de algo novo, que possa reconstruir o mundo. Arendt (2003, p. 

247), discute ainda que a educação não pode “abrir mão nem da autoridade, 

nem da tradição, e ser obrigada, apesar disso, a caminhar em um mundo que 

não é estruturado nem na autoridade, nem tampouco mantido coeso pela 

tradição”. Neste viés, ponderamos que o projeto fitinhas atua como uma 

novidade ofertada às crianças, dando acesso a elas de vivenciarem desde a 

infância dos inúmeros  bens culturais do nosso povo, não oferecidos no ensino 

regular, cumprindo assim seu papel na divulgação e apreensão de memórias. 

Isabel Marques (2010) afirma que o grande “papel da escola é integrar o 

conhecimento do fazer dança, ao pensá-la na vida em sociedade” (Marques, 

2010, p. 05), sendo indispensável pensar e planejar a atividade da dança não 

simplesmente como uma atividade repetidora. O exercício de dançar é 

entendido como uma “linguagem (e não como um conjunto de passos), a dança 

tem uma função importantíssima na educação do ser humano comprometido 

com a realidade, pois possibilita diferentes leituras de mundo” (Marques, 2010, 

p. 5). Para a autora, a dança deve ser encarada com critérios, pois 

As relações que se processam entre corpo, dança e sociedade são 
fundamentais para a compreensão e eventual transformação da 
realidade social. A dança, enquanto arte, tem o potencial de trabalhar 

a capacidade de criação, imaginação, sensação e percepção, 
integrando o conhecimento corporal ao intelectual. (Marques, 2010, p. 

5). 
 

Neste contexto, necessita oportunizar o desenvolvimento corporal e 

mental da criança, com propostas que garantam a oportunidade de promoção 

intelectual e da cidadania, lembrando que a “dança, enquanto arte, tem o 

potencial de trabalhar a capacidade de criação, imaginação, sensação e 

percepção, integrando o conhecimento corporal ao intelectual” (Marques, 2010, 

p.6-7). A dança na vida da criança irá contribuir na sua formação em diversas 

áreas como: coordenação motora, estímulo cerebral e corporal, formação 

cultural, desinibição e liberdade, incentivando o aprendizado e a 

expressividade, de maneira espontânea divertida. 

Tanto o grupo Fitas como o Fitinhas têm se destacado por onde atuam, 

promovendo a apreensão de conhecimento e saberes perante a estética e a 

cultura visual, na busca por uma identidade cultural. Vivemos no ápice da 

globalização e almejamos que valores ancestrais de vários cultos e etnias não 

sejam esquecidos diante de tantas outras informações.  



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

171 

171 
 

 

 

Revalidando o apreço do grupo, na data de 12/11/2024, por meio do 

projeto de Lei no. 146 de 2024, a Câmara de Vereadores deste município de 

Montes Claros-MG, por intermédio da legisladora Maria Helena de Quadros 

Lopes (MDB), foi outorgado ao grupo Fitas o “Título Declaratório de Utilidade 

Pública”, reconhecendo seu mérito e respeitabilidade ao longo dos seus 19 

anos de laboração, contribuindo com o resgate e disseminação da cultura do 

Município, da região norte mineira e do país por ande se apresenta. A 

concessão deste título de Utilidade Pública “possibilita à entidade firmar 

convênios com o Poder Público e reivindicar, nos órgãos competentes, isenção 

de contribuições destinadas à seguridade social e pagamento de taxas 

cobradas por cartórios” 

(https://www.montesclaros.mg.leg.br/institucional/noticias/instituicoes-recebem-

titulo-de-utilidade-publica). 

4.5. Relações de poder e o grupo Fitas  

“O conhecimento é em si mesmo um poder” Francis Bacon 

Na perquirição pensada neste estudo sobre o grupo Fitas, 

ponderaremos ainda a respeito do poder advindo de suas ações, como sendo 

capazes de persuadir e efetivar seu intento, de acordo com suas pretensões de 

resgatar e resguardar as manifestações culturais originárias. 

            A memória percebida enquanto geração de poder, no entendimento de 

Jô Gondar (2016), está “[...] destinada à manutenção dos valores de um grupo, 

não é equivalente à memória pensada enquanto componente ativo dos 

processos de transformação social e de produção de um futuro”. A concepção 

da memória como método não necessariamente deve segregar as 

caracterizações coletivas, mas “[...] nele incluir a invenção e a produção do 

novo”. A autora define que não existe memória sem criação, “seu caráter 

repetidor seria indissociável de sua atividade criativa; ao reduzi-la a qualquer 

uma dessas dimensões, perderíamos a riqueza do conceito” (Gondar, 2016, p. 

40). 

Nessa esteira, ponderamos que o grupo Fitas, apoiado no pensamento 

de Gondar (2016), constitui uma fonte de geração de poder, na medida em que 

as memórias representadas são traduzidas, inovadas e produzidas, resultando 

em um produto inédito, diante da repetição de padrões, onde a memória é 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

172 

172 
 

 

 

concebida por meio de atributos coletivos, gerando a produção e concepção de 

algo novo. Ressaltamos que a memória apresenta uma margem de fantasia 

que consolida uma produção deslocada do conjunto de normas 

estabelecidas.  Os corpos são apresentados como condutos de transmissão de 

poder, de ação e de aprendizado, perdurando na memória criativa, atualizando 

e recriando as representações, papel exercido pelo grupo Fitas na sua missão 

de traduzir tradições. 

A especificidade de nossa abordagem sobre as relações de poder 

tecidas através do grupo Fitas consiste em aludir não ao poder sectário, mas 

sim à escuta do funcionamento do poder diante de uma cadeia, “[...] em 

entender os indivíduos como centros de transmissão do poder, e não como 

massa inerte sobre a qual o poder é exercido” diante da perspectiva de que o 

poder disciplinar não é designado como “configuração externa e momentânea 

de relações sociais, mas se afigura como inerente à própria ação corriqueira”, 

funcionando no âmbito das micro relações (Gusmão, Roney, 2021, p. 39). 

Osman (2016, p. 07), ao se referir ao corpo diante das relações de poder 

em Foucault, versa que, “[...] na escola ou na fábrica, habitam corpos dóceis 

perante o poder. Um tipo de poder sobre o corpo que se manifestou desde 

muito tempo atrás a partir de elementos precisos”, onde a conduta manipula o 

corpo e regulamentos educam. Nesse caminho, o “[...] poder aciona 

diretamente sobre o corpo e expressa-se mediante regulamentos, disciplinas, 

castigos, mandatos que fazem dele uma matéria a cuidar, disciplinar, corrigir e 

governar”. Para que o corpo dos sujeitos seja manipulado e averiguado nos 

seus comportamentos, o dispositivo de controle será a disciplina.    

Nas concepções foucaultianas, as relações de poder estão presentes 

em qualquer espaço, partilhado por toda a sociedade, e acontecem como uma 

conexão de forças, devendo ser analisadas como algo circundante, uma ação 

concreta exercida em cadeia e nunca de maneira individualizada, mas sim um 

conjunto de artifícios casuais. Estas estratégias de força permitem a afirmação 

da identidade, de diferenças individuais, seus arbítrios e autoridade, e somente 

assim possibilitando discorrer sobre a diversidade e evolução dos indivíduos. 

Atentamos para os sentidos de funcionamento do poder, não 

negligenciando que é o poder quem molda corporal e emocionalmente os 

sujeitos, ainda que ressignificados, tendo a memória a “faculdade ativa 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

173 

173 
 

 

 

interposta por estas tramas de poder”, frisando que as memórias, 

supostamente descabidas “[...] estão imersas em codificações de poder que, 

inclusive, lhe dão coerência e inteligibilidade” (Gusmão, 2021, p. 43). Assim, 

destacamos ser relevante o papel da memória como força contraventora que 

faz oscilar as relações de poder, refazendo novos modos de vida na sociedade, 

diante não somente do passado, mas também do tempo presente, permitindo 

várias edições enquanto forem possíveis as pretensões. 

Gusmão (2001, p. 40) aponta que “os sujeitos são formados a partir dos 

mesmos poderes a que está submetido, fato que desencadeia em outros tantos 

micropoderes a partir do próprio sujeito por ele formado”. Assim, cada sujeito é 

fruto do ambiente em que está inserido, podendo fomentar inúmeros 

micropoderes a partir de sua construção. Esta ideia coaduna com a concepção 

foucaultiana quando aponta que “o poder passa através do indivíduo que ele 

constitui” e, por conseguinte, “faz do indivíduo um efeito do poder e, ao mesmo 

tempo, seu vetor de transmissão e agenciamento” (Foucault, 2021, p. 285). 

Dessa maneira, o poder transita através do sujeito, fazendo deste sujeito um 

transmissor deste poder. 

Em sua definição sobre poder, Bobbio (2000, p. 933-934) o aborda no 

sentido de averiguar, no estudo da política, a relação exercida por uma pessoa 

ou grupo sobre outra pessoa, ou grupo. Isto posto, o autor aborda que: 

Em seu significado mais geral, a palavra Poder designa a capacidade 
ou a possibilidade de agir, de produzir efeitos. Tanto pode ser referida 

a indivíduos e a grupos humanos como a objetos ou a fenômenos 
naturais (como na expressão Poder calorífico, Poder de absorção). 
Se o entendermos em sentido especificamente social, ou seja, na sua 

relação com a vida do homem em sociedade, o Poder torna-se mais 
preciso, e seu espaço conceptual pode ir desde a capacidade geral 

de agir, até à capacidade do homem em determinar o comportamento 
do homem: Poder do homem sobre o homem (Bobbio, 2000, p. 933-

934). 

A partir desta premissa, entendemos que o poder envolve todas as 

relações humanas, podendo ser observado como uma capacidade de agir do 

homem, determinando seu comportamento. Desse modo, reconhecemos a 

cultura e as representações, inerentemente conectadas, como forma de pensar 

a evolução da sociedade com o passar do tempo. Podemos ainda averiguar o 

poder moldado pela cultura e de que modo essas representações podem ser 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

174 

174 
 

 

 

manipuladas com o intuito de perpetuar ou instigar as estruturas sociais, em 

que as relações de poder estão sujeitas a mutações advindas do passar do 

tempo. 

As relações de poder em um âmbito ideológico e cultural, diante das 

concepções essenciais da teoria foucaultiana, nos mostram o poder centrado 

no “...campo das ideias, dos discursos, dos valores, da moral, da ética, das 

motivações, dos desejos, das aspirações, dos costumes, das crenças, do saber 

etc.”, tendo muito a favorecer essa categoria. Assim, para Correa (2014), “O 

poder, longe de impedir o saber, o produz”, permeando as relações grupais no 

sentido de induzir, construir e produzir. (Correa, 2014, p.13). O autor aborda 

ainda que:  

Foucault acredita, similarmente, que o saber possui uma relação 
estreita com o poder, ou seja, haveria “uma perpétua articulação do 

poder com o saber e do saber com o poder”. Pensa que “exercer o 
poder cria objetos de saber, os faz emergir, acumula informações e as 

utiliza. Não se pode compreender nada sobre o saber econômico se 
não se sabe como se exercia, cotidianamente, o poder, e o poder 
econômico. O exercício do poder cria perpetuamente saber e, 

inversamente, o saber acarreta efeitos de poder. (Correa, 2014, p.13). 
 

 Nesta lógica, o saber possui um vínculo como o poder, onde articularia 

“poder com o saber e do saber com o poder”,  portanto, o estabelecimento das 

relações de poder forja e faz emergir objetos de saber, se utilizando do 

acúmulo de conhecimentos. O saber continuamente é gerado através do 

exercício do poder, recebendo implicações do saber, através de mecanismos 

sutis de organização e circulação dos saberes, não de maneira ideológica, mas 

como resposta à articulação entre saber e o saber com o poder. 

 O poder depende de um âmbito maior, e diante deste fato, Foucault 

(2010) aponta a organização do Estado dependente das pequenas inter-

relações pessoais de poder e, por sua vez, estas microrrelações são basilares 

para que o Estado “exerça poder sobre o cidadão” e que este cidadão tenha 

instituído em seu entorno” (FOUCAULT, 2010, p. 231). A família está 

interligada pelo espaço público e o privado. Para os autores Lopes, Carrieri e 

Saraiva (2013, p. 226), as relações familiares determinam condutas “desejáveis 

e indesejáveis em um processo de controle e ajustamento social, 

representando um elo entre o indivíduo e a sociedade, utilizando aspectos 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

175 

175 
 

 

 

afetivos e emocionais na configuração de um padrão moral e socialmente 

aceito”.  

 As relações de poder tecidas no âmbito familiar são determinantes na 

construção do ser humano e, na visão de Foucault, exercem importante papel 

na formação do ser, mediante as relações estabelecidas entre o grupo familiar. 

O próprio sujeito cria sua intersubjetividade com base nas influências externas, 

bem como de sua própria consciência, formando-se, assim, um jogo de fatores 

externos e internos na constituição do sujeito.  O sujeito cria sua 

intersubjetividade com base nas influências externas, bem como de sua própria 

consciência, formando-se, assim, um jogo de fatores externos e internos na 

constituição do sujeito. 

 O poder depende de um âmbito maior, e diante deste fato, Foucault 

(2010) aponta a organização do Estado dependente das pequenas inter-

relações pessoais de poder e, por sua vez, estas microrrelações são basilares 

para que o Estado “exerça poder sobre o cidadão” e que este cidadão tenha 

instituído em seu entorno” (FOUCAULT, 2010, p. 231). A família está 

interligada pelo espaço público e o privado. Para os autores Lopes, Carrieri e 

Saraiva (2013, p. 226) As relações familiares estabelecem comportamentos 

desejados e não desejados em um processo de controle e adaptação social, 

funcionando como uma ligação entre o indivíduo e a sociedade, empregando 

elementos emocionais e afetivos na formação de um padrão moral e 

socialmente aceito. 

Ponderar o poder no grupo Fitas é necessário também aderir ao 

raciocínio de Albuquerque (1995) ao propor que “pensar no poder sem uma 

pessoa, autoridade ou instituição que não apenas o possui, mas determina sua 

natureza, seus limites e seu modo de funcionamento”. Sem presumir que esse 

poder emana de uma matriz ou de uma autoridade que o detém e o impõe, o 

que “podemos pensar é em recursos de poder, que só são considerados como 

tais quando podem ser utilizados por pessoas, grupos, entidades, instituições”. 

Neste caminho, a “noção de poder pessoal e pessoa” poderá ser percebida 

como a capacidade desse indivíduo decidir e utilizar esse poder para “obter 

seus objetivos, ou para obter algo de outra pessoa, entidade ou grupo de 

pessoas”; portanto, o poder não pode ser cogitado sem aqueles que o portam 

(Albuquerque, 1995, p. 106).  



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

176 

176 
 

 

 

As relações de poder são estipuladas no grupo Fitas não meramente 

pela presença no mesmo, mas sim através do envolvimento em sua prática. 

Cada integrante é um ponto de transmissão do poder, e não como uma 

multidão apática sobre a qual o poder é praticado. Assentimos que o poder 

disciplinar não pode ser rotulado como uma conformação externa e transitória 

de relações sociais, mas como parte inerente das ações cotidianas. 

A transformação e concepção do novo fazem parte da constituição de 

memórias por meio de peculiaridades coletivas, oportunizando a geração de 

algo inédito, traduzindo a tradição por meio dos corpos que são condutos de 

transferência do poder, de atividade e de aprendizado. Os corpos dos 

dançarinos são manipulados e apreciados nos seus comportamentos, para se 

tornarem, através da disciplina, uma fonte de poder. O saber é, por natureza, 

um poder. 

Nessa vertente, o poder pode ser pensado como um conjunto de 

relações que, “em vez de derivar de uma superioridade, produz uma 

assimetria”. Ele não é praticado de maneira intermitente, mas sim 

continuamente, irradiando-se “de baixo para cima”, e não o contrário, dando 

suporte às instâncias de superioridade. Em vez de subjugarem, essas relações 

incentivam e fazem redundar. Nesse pensamento, a viabilidade de analisar o 

poder sem a relação entre rei e súditos, como nas proposições de Foucault, faz 

com que deixe de existir a vontade política e o domínio do desejo de quem 

quer que seja. O poder, sustentando-se “de baixo para cima” e não ao 

contrário, mostra-nos que, quanto mais alto hierarquicamente, menores são os 

poderes exercidos. Assim, as relações de poder entre pessoas mais humildes 

são mais relevantes que as de qualquer rei ou governante (Albuquerque, 1995, 

p. 109). 

Aquiescemos que as relações de poder presumivelmente são tecidas em 

ambientes culturais, como no grupo Fitas, diante da vivência e apreensão do 

conhecimento a respeito das memórias ancestrais, propagadas por meio da 

educação não formal. Os indivíduos tão somente “se apresentam como centros 

de transmissão do poder porque a memória social herda codificações sobre os 

critérios de normalidade”, onde “poder, corpo, discurso – está necessariamente 

circunscrito na dimensão da memória social”. Diante disso, os autores Dreyfus 

e Rabinow destacam que, segundo o pensador Foucault, a “[...] tarefa a ser 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

177 

177 
 

 

 

realizada não é libertar a verdade do poder”, visto que não podemos nos valer 

nem “[...] das leis objetivas, nem a pura subjetividade, nem as totalizações da 

teoria. Temos apenas práticas culturais que fizeram aquilo que somos” e, para 

isso, faz-se necessário um confronto com a “história do presente” (Dreyfus e 

Rabinow, 1995, p. 223). 

No tocante à educação escolar, incluindo a educação não formal, 

podemos entender que a multiplicidade de corpos-discursos, a ordenação dos 

objetos, a distribuição e a hierarquização dos sujeitos, por si só, já ensinam. 

Ocorre um sugestionamento sobre modos apropriados de agir, pensar e 

aprender. Embora esses corpos se apresentem como canais de transmissão 

do poder, persiste uma memória criativa que, ininterruptamente, atualiza 

representações e cria equilíbrios. A despeito de toda a arquitetura escolar 

voltada à vigilância e ordenação dos sujeitos, existe uma margem significativa 

de devaneio na memória que se sedimenta no corpo e produz deslocamento, 

mesmo quando persiste em cumprir a métrica instituída. A norma se depara 

com a imaginação, a criatividade e a reinvenção implícitas no devir dos corpos-

discursos (Gusmão, 2021, p. 45). Trata-se de um poder imperceptível, exercido 

com cumplicidade sobre sujeitos que não percebem ou se propõem a este 

poder. 

O papel da educação, mesmo que não formal, é compreender que a 

pertinência das peculiaridades e a uniformização dos sujeitos não poderão ser 

materializadas integralmente diante das variadas fissuras inerentes à prática 

social e à dimensão da memória (Gusmão, 2021, p. 45). Assim, as relações de 

poder podem estar inseridas nos grupos culturais e nas tradições: 

[...] a história, as relações de poder, a cultura e as representações 

estão intrinsecamente conectadas. O estudo desses elementos nos 
permite compreender como as sociedades se formaram, evoluíram e 
foram transformadas ao longo do tempo. Além disso, nos ajuda a 

analisar como as dinâmicas de poder moldam a cultura e como as 
representações podem ser usadas tanto para perpetuar quanto para 

desafiar as estruturas sociais procura compreender a memória como 
um campo de lutas e relações de poder, perguntando o que definiria 

uma memória política ou a presença do político na memória (Ferreira, 
Corrent e Oliveira, 2023, p. 09). 

Nesse ponto de vista, o poder acompanha os grupos culturais e 

tradicionais diante da afirmação de que “possui poder, quem detém o saber” 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

178 

178 
 

 

 

(Guiraud e Corrêa, 2019, p. 6542). Na atualidade, os saberes deixaram de ser 

exclusividade da escola e ganharam incontáveis possibilidades socioculturais 

de circulação, como nos grupos de convivência. Assim, as autoras abordam 

que as viabilidades 

[...] socioculturais trazem para os alunos uma gama de experiências, as 
quais não podem ser descuradas no interior da escola pelos 

educadores/professores. Razão pela qual as tradicionais formas de 
relações de poder devem ser revistas. Neste caso não se trata de 

retirar o poder dos educadores, mas reconhecer que o poder nas 
relações educativas democráticas adquire significado diferente daquele 

concentrado em poucos indivíduos (Guiraud e Corrêa, 2019, p. 6542). 

Reiteramos a fala das autoras quando pensamos que vivências 

coletivas, a exemplo do grupo Fitas, estão impregnadas de conhecimento e 

experiências variadas. As autoras entendem o conhecimento como detentor do 

poder, com abrangência em todos os sentidos. Assim, conhecer as 

manifestações culturais agrega transformações que possibilitam a perpetuação 

dos saberes ancestrais, que, mesmo metamorfoseados e hibridizados, são 

necessários à defesa e longevidade das culturas originais. 

No entendimento de Bhabha (1990), “o lugar da diferença cultural pode 

tornar-se um mero fantasma de uma terrível batalha disciplinar na qual ela 

própria não terá espaço ou poder”. A cultura, mesmo divulgada, falada e 

elucidada, perde seu poder de significar, existindo uma distinção a “ser feita 

entre a história institucional da teoria crítica e seu potencial conceitual para a 

mudança e inovação”. Em contrapartida, podem ser “submetidos a uma 

tradução, uma transformação de valor”, como fração indagatória da proposta 

da modernidade e tradição (Bhabha, 1990, p. 59-60). Teoricamente inovadora 

e politicamente crucial é a necessidade de passar além das narrativas de 

subjetividades originárias e iniciais e focalizar naqueles momentos ou 

processos produzidos na articulação de diferenças culturais (Bhabha, 1990, p. 

20).  

O grupo Fitas, por meio de sua forma de manifestação, que é a dança, 

“tem o poder de mobilizar o público, ou, em outras palavras, fazê-lo sentir-se 

parte do que está vendo”, ao ponto de fazer com que uma cultura abordada 

possa encorajar “espectadores como sujeitos que fazem parte daquela cultura” 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

179 

179 
 

 

 

(Almeida Neto, 2015, p. 82), podendo estimular a própria cultura encenada, 

enquanto: 

Sua forma simbólica aciona entendimentos e significados para além 
da compreensão imediata do texto, figurinos, cenário, luz ou outros 
recursos cênicos que podem vir a ser utilizados em um trabalho de 

dança: aciona sentidos de identificação, o que se faz necessário 
refletir sobre a dança que se produz, pois, na perspectiva de um 
instrumento político, esse fazer tem suas razões, pode servir a 

propósitos e tem suas consequências. (Almeida Neto, 2015, p. 85) 

Neste contexto, a dança pode ser entendida para além do texto e dos 

recursos cênicos utilizados, sendo capaz de ser operada com vários propósitos 

e repercussões, na medida em que aciona sentidos de identificação, 

designados pelo autor como “poder de interpelação”, operando e atingindo 

inúmeros propósitos, considerando que pode sofrer incontáveis interpretações, 

acepções concomitantes e superpostas. A dança “é um produto das crenças de 

um indivíduo: uma materialização de sua forma de ver o mundo”; portanto, 

propicia uma leitura política da humanidade, independente da intenção do 

artista (Almeida Neto, 2015, p. 84). 

Pensar as relações de poder é também pensar a instituição do sujeito, 

não no sentido de um poder repressor, mas no sentido de que concebe 

realidades, sujeitos e verdades. Aumentar as habilidades do corpo não 

aumenta necessariamente a sua submissão, mas sim a construção de uma 

relação de conveniência, gerando um regime de coerção sobre o corpo, 

permitindo manipular seus comportamentos, visto que tratar das relações de 

poder é tratar da constituição do sujeito. 

Nesta direção, Ana Célia Guedes (Anexo 06), integrante do corpo de 

dançantes, revela que, quando dança, “minha mente se sente completa, como 

meu coração segue o ritmo do tambor e minha alma reconhece o som do 

agogô e das congas!”. Desse modo, percebemos o poder do sentimento de 

pertencimento, eficaz na transformação dos relacionamentos e na qualidade 

das metas alcançadas, fazendo com que se reconheça como partícipe da 

cultura ancestral encenada. Ana Célia declara ainda: “Amo quando meu corpo, 

meus músculos e pés sentem dor (por vezes se ferem) e mesmo assim não 

querem parar de dançar/girar”; dessa maneira, ela se sente em seu nicho, em 

família, “me sinto alma com vocês”. O grupo Fitas, de caráter cultural, detém e 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

180 

180 
 

 

 

propaga o saber das danças ancestrais, e dessa maneira, possui o saber, e 

assim, o poder o acompanha. 

O desfecho dessa discussão nos mostra que o grupo Fitas é um agente 

mobilizador e que dispõe do poder, na medida em que, apoiado em suas 

pesquisas, captura e usufrui dos saberes ancestrais para a construção de seus 

espetáculos e apresentações artísticas parafolcloreadas. O grupo contribui na 

formação de sujeitos conscientes de seus gestos e de seus comportamentos 

em relação à sociedade e à diversidade cultural do país, por meio de atividades 

pedagógicas culturais inerentes ao campo das danças populares ancestrais, no 

contexto da educação não formal. 

Estas contribuições são meramente qualitativas e significativas, por meio 

da exploração de culturas diversificadas, a fim de obter conhecimentos e 

saberes de outras culturas, ensejando oferecer oportunidades e capacidade de 

estabelecer laços afetivos por intermédio de realidades diversas. Quando 

conhecemos e capturamos a nossa cultura, ela se torna um norte que nos 

escolta por toda a nossa existência, embora, diante da imersão em outras 

culturas e conhecimentos, logremos voltar sempre para as nossas raízes 

culturais e nossas ancestralidades. Esse reconhecimento é apregoado por 

meio dos versos do hino do grupo Fitas: “A cultura de um povo é a sua raiz, é a 

base de tudo, a força motriz, devemos levar para sempre em nosso cantar. 

Nossos pés, nossos passos desenham o chão, movimentos criados no 

coração...” 

Nesta senda, no caminho da sensibilidade, identificamos o poder 

simbólico, que invisivelmente somente poderá ser “exercido com a 

cumplicidade daqueles que não querem saber que lhe estão sujeitos ou mesmo 

que o exercem” (Bourdieu, 1989, p.8-9). Portanto, neste aspecto, este poder 

somente pode ser exercido por aqueles “que lhe estão sujeitos, “na própria 

estrutura do campo em que se produz e se reproduz a crença”. Assim, o poder 

simbólico pode ser gerado por meio dos diversos processos simbólicos 

metafóricos, como a arte. Bourdieu (1989) aponta que: 

 

poder simbólico, poder subordinado, é uma forma 
transformada, quer dizer, irreconhecível, transfigurada e 

legitimada, das outras formas de poder: só se pode passar 
para além da alternativa dos modelos energéticos que 

descrevem as relações sociais como relações de força e dos 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

181 

181 
 

 

 

modelos cibernéticas que fazem delas relações de 
comunicação, na condição de se descreverem as leis de 

transformação que regem a transmutação das diferentes 
espécies de capital em capital simbólico e, em especial, o 

trabalho de dissimulação e de transfiguração (numa palavra, de 
eufemização) que garante uma verdadeira transubstanciação 
das relações de força fazendo ignorar-reconhecer a violência 

que elas encerram objetivamente e transformando-as assim em 
poder simbólico, capaz de produzir efeitos reais sem dispêndio 

aparente de energia (Bourdieu, 1989, p.15) 
 

 
Neste critério, trata-se de um poder quase ilusionista, que garante a 

transformação das concepções e realizações do mundo, onde as relações 

sociais podem atingir conquistas por meio da transmutação das relações de 

força, obter, através de um efeito singular de sensibilização, conquistas 

concretas sem o uso da força.  

Partindo dessa referência de poder de Bourdieu, deduzimos que o grupo 

Fitas busca consolidar, por meio de suas ações mobilizadoras a respeito do 

fascínio das danças e das culturas ancestrais, persuadir seus integrantes e ao 

público que o assiste, no que concerne às questões sociais e culturais do 

nosso povo, e da necessidade de valorizar e preservar nossas manifestações, 

de modo “a fazer ver e fazer crer, de confirmar ou de transformar a visão do 

mundo e, deste modo, a ação sobre o mundo, portanto, o mundo” (Bourdieu, 

1989, p.14-15). 

A relação de poder entre os autores Foucault e Bourdieu aqui discutida 

foi articulada não como duas teorias equivalentes, mas foi pensada como 

pontos possíveis de aspectos prováveis do poder em Foucault e em Bourdieu, 

e pensando dessa forma, enxergamos algumas articulações. Entretanto, se 

fizermos uma relação estrutural em bloco de uma teoria para outra, com 

certeza iríamos encontrar muitas divergências e não seria possível essa 

conexão, mas sim a articulação a partir de alguns pontos. 

Assim, no entendimento de Thiago Barros Rosa (2017, p. 11), Bourdieu 

e Foucault, trataram o assunto do poder de formas distintas, porém 

complementares. Para o autor, o poder em Bourdieu é simbólico e consiste na 

habilidade de moldar a realidade, estabelecendo valores, hierarquias e 

conceitos que aparentam ser espontâneos e inatos. Em Foucault, o poder é 

uma interação entre pessoas, uma ação que influencia outra possível ação. Ele 

não é um elemento ou habilidade, mas a própria realização. Foucault 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

182 

182 
 

 

 

caracteriza o poder como uma teia de interações onde todos os indivíduos 

participam, seja como agentes ou receptores. Entretanto, o autor destaca que 

tanto em “Bourdieu e Foucault, o poder é entendido como algo abstrato, não 

localizável, que existe enquanto relação, moldando a mente e os corpos de 

sujeitos que nem sequer se dão conta de que são tocados e influenciados por 

uma força exterior”. (Rosa, 2017, p. 12). 

O poder é uma estrutura de relações que coloca os indivíduos em 

posições hierárquicas, estabelecendo acessos díspares a processos sociais 

estratégicos. A estrutura é envolta em uma batalha simbólica que a faz parecer 

natural para os atores sociais, tanto os dominados quanto os dominantes. 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

183 

183 
 

 

 

Reflexões Finais 

Buscamos, por meio deste estudo, analisar as prováveis contribuições 

do grupo Fitas de Tradições Folclóricas de Montes Claros–MG com relação à 

apreensão de saberes e valorização das manifestações culturais, por meio da 

encenação de danças populares, rituais religiosos, cívicos, sociais e históricos 

que perpassam gerações, agregando costumes e culturas diversificados. 

Assim, fizemos uma abordagem teórica a respeito de temas pertinentes ao 

estudo, a fim de garantir um diálogo e compreensão a respeito da laboração do 

grupo Fitas e seu mérito na preservação da memória e das relações sociais de 

poder. 

A nossa identidade cultural acontece por meio da convergência entre o 

aprendizado pessoal e os contextos históricos e sociais a que o sujeito está 

subordinado. Nessa esteira, o estudo da cultura visual é um componente fulcral 

para estimular a expansão da concepção e apreciação artística, além de aflorar 

a percepção visual e o sentimento de pertença. A respeito do tema, Dias (2005) 

discute a Cultura Visual como um campo transdisciplinar, que investiga a 

construção social da experiência visual, diante de uma concepção mutante e 

passível de antagonismos, destacando que a Cultura Visual revela as 

experiências recorrentes da visualidade. Nesse viés, O grupo Fitas se destaca 

como um agente de intercâmbio cultural ao difundir manifestações populares 

de diferentes tradições, cultos e etnias. Sua atuação promove o diálogo entre 

diversas expressões culturais, incentivando a valorização e a participação de 

diferentes públicos. Essa troca não apenas fortalece a identidade cultural dos 

envolvidos, mas também amplia a compreensão e o respeito pela diversidade, 

criando um ambiente de pertencimento e reconhecimento mútuo. 

No âmbito da educação não formal e das pedagogias culturais, a 

discussão buscou entender o papel e a contribuição do grupo na formação de 

seus integrantes, destacando a relevância de conhecer e conservar a cultura 

imaterial do nosso país, bem como o respeito à diversidade, fora do contexto 

escolar convencional. O patrimônio imaterial cultural tem como característica a 

transmissão oral, permitindo reiteradamente a sua recriação. Desse modo, o 

Fitas investiga o universo das danças e da música popular, com o objetivo de 

identificar e representar, de maneira hibridizada, expressões culturais 

imateriais. Ele se apoia nas "pedagogias culturais" para tratar da diversidade 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

184 

184 
 

 

 

de processos educativos, comumente ligados à área de estudos culturais, que 

concebem subjetividades e similaridades, longe dos contextos e instituições 

escolares ligadas à educação formal. 

A construção do saber de maneira coletiva e participativa através da 

dança popular realizada pelas Fitas auxilia na assimilação do saber, tornando o 

grupo um agente de conservação de patrimônios culturais intangíveis. O grupo 

vem contribuindo para a construção do saber sobre danças populares e outras 

áreas do conhecimento, favorecendo a interação social e a partilha de 

experiências, além de estimular a consciência crítica de seus membros e do 

público abrangido. 

A laboração do grupo tem exercido um papel coadjuvante na 

manutenção da diversidade cultural do país, principalmente das congadas de 

Montes Claros–MG e demais estados do país, por meio da pedagogia cultural e 

da educação não formal. O grupo conta com integrantes voluntários que se 

preocupam e estimam a cultura popular, atentos à salvaguarda das matrizes 

tradicionais e da diversidade cultural brasileira.  

A respeito da criação das indumentárias, tramadas a partir de pesquisas 

bibliográficas e, quando possível, pesquisas de campo, são recriações feitas 

diante da imersão no universo estudado e conforme o material disponível, 

artesanalmente, buscando a maior legitimidade possível. A criação e costura 

desses adereços promove o apreço às manifestações ancestrais 

materializadas. Além de valorizar as manifestações ancestrais, esse processo 

estimula o aprendizado contínuo e a apropriação da ancestralidade. A relação 

entre essas vestimentas e a metaficção coreográfica sugere um diálogo entre 

tradição e expressão artística, tornando a indumentária não apenas um 

elemento visual, mas também um meio de preservação cultural. 

A hibridização e reformulação da tradição, por meio da tradução e 

invenção das tradições, é o que fundamenta a metamorfose de coreografias 

artísticas elaboradas pelo grupo Fitas e a sua contribuição para a apreensão do 

conhecimento. Investigamos as contribuições do Fitas para a valorização da 

nossa cultura, diante das danças traduzidas e encenadas, fruto da diversidade 

cultural resultante da grande mistura de etnias, como: europeia, africana e 

indígena. Dessa forma, foi possível perceber o desempenho e atuação do 

grupo, diante de sua maneira de traduzir e conceber as coreografias e a 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

185 

185 
 

 

 

manufatura de trajes e guarnições, contribuindo, mesmo que de forma 

parafolcloreada, com a apropriação dos saberes ancestrais e com a 

preservação destas memórias, em que o artista tradutor alcança um ganho 

poético a partir do manejo e da vivência perante uma obra manipulada, 

resultando em uma criação singular e inédita. A hibridização e reformulação da 

tradição, em suas coreografias artísticas, concorrem para a compreensão do 

conhecimento e valorização da cultura. Pensar e dar nova existência a estas 

manifestações otimizadas e a todo o processo de reformulação do desenho 

coreográfico, criação de trajes e adereços, tornam-se instrumentos basilares 

para a apreensão e preservação de saberes ancestrais. A arte da tradução 

resulta em criações únicas e inéditas que enriquecem a experiência do público. 

O hibridismo cultural, é um fenômeno complexo e cheio de nuances, 

podendo ser visto como um processo enriquecedor, no qual diferentes culturas 

se misturam, criando novas expressões culturais e promovendo a diversidade. 

Por outro lado, há o risco da dominação cultural, onde uma cultura mais forte, 

em muitas vezes associada ao poder econômico e político, acaba se 

sobrepondo às outras, levando à perda de tradições e identidades locais. O 

grande desafio é encontrar um equilíbrio entre preservação e evolução. 

Algumas culturas conseguem se reinventar dentro desse processo, mantendo 

suas raízes enquanto absorvem novas influências. Outras, no entanto, sofrem 

com a imposição de valores externos, resultando na marginalização de suas 

tradições. A noção de diversidade cultural está intimamente associada à de 

identidade. Ele ressalta a variedade de culturas presentes globalmente, frutos 

da interação entre as pessoas e o meio ambiente. 

O percurso do grupo Fitas, revitalizando o passado pela repetição ou 

invenção, está pautado na tradição que se remete ao futuro, indicando que “[...] 

organizar o mundo para o tempo futuro, que não é visto como algo distante e 

separado; ele está diretamente ligado a uma linha contínua que envolve o 

passado e o presente” (Luvizotto, 2010, p. 65). Assim, recriar tradições 

culturais nos possibilitou enxergar a diversidade da história humana e a forma 

como diferentes sociedades se organizam ao longo do tempo. Os símbolos e 

rituais carregam significados profundos, refletindo valores, crenças e estruturas 

sociais. O estudo dessas expressões culturais permite compreender melhor as 

identidades coletivas e a maneira como elas se transformam e se perpetuam. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

186 

186 
 

 

 

Não aprofundamos nossa abordagem sobre as danças coreografadas 

pelo grupo, como o Jongo, o Candomblé e as Festas de Agosto de Montes 

Claros, visto não ser o foco principal da tese, mas sim mostrando a essência 

delas. Essas danças são parte das manifestações culturais de cunho religioso 

e profano do grupo, acompanhadas por ritmos musicais compostos por 

vocalistas e instrumentistas. Importante para a preservação e valorização do 

passado e para os grupos sociais, criando memórias através da participação 

em festivais internacionais de folclore. Coadjuvar nesses festivais promove 

aprendizados e experiências únicas, permitindo que os integrantes dos grupos 

conheçam culturas de outras matrizes e países, possibilitando a permuta 

cultural advinda de cada grupo participante, trocas de experiências e 

oportunidades de vivências diversificadas. É um rico mostruário de nossa 

cultura, de que nos orgulhamos de ter a cultura sertaneja mostrada a outros 

povos. Memórias e tradições são estimuladas e transmitidas para as novas 

gerações por meio da interculturalidade. A diversidade unifica as nações. 

A memória coletiva desempenha um papel importante na preservação 

dos valores históricos para os grupos sociais. O grupo Fitas, por meio da troca 

de experiências e da transmissão de saberes, tem contribuído para a 

preservação da cultura brasileira, principalmente das tradições do Norte de 

Minas Gerais. Por meio de entrevistas, do reconhecimento no meio político da 

cidade e especialmente de um mestre de Catopê, foi possível ratificar as 

possíveis transformações facilitadas pelo grupo, despertando a consciência 

sobre a importância de manter nossa cultura viva. O grupo ampliou suas ações, 

pensando nas futuras gerações de parceiros, criando o grupo “Fitinhas”, projeto 

que atende dentro e fora do Colégio Marista São José, de Montes Claros–MG, 

gerando saberes favoráveis, tanto no respeito às diferenças culturais como na 

socialização e em outros aspectos cognitivos das crianças e adolescentes, 

enquadrado na pedagogia da educação não formal. O propósito é preparar e 

sensibilizar crianças e adolescentes para a valorização das expressões 

culturais ancestrais, contribuindo com o respeito e com a manutenção da sua 

identidade e memória cultural. 

Por meio de testemunhos, nos deparamos com mensagens positivas 

sobre a atuação do grupo Fitas. Muito relevante a entrevista com Mestre Zanza 

Jr., declarando-se muito contente e que tem no grupo Fitas um parceiro que 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

187 

187 
 

 

 

representa as suas manifestações em congressos e festivais onde não têm 

oportunidade de estarem presentes. Ainda assim, ressaltamos as dificuldades 

enfrentadas pela agremiação, perante a necessidade de recursos financeiros 

para figurinos e outras despesas, da recomposição do corpo de dançantes e 

músicos e de incompatibilidades diante das relações interpessoais, 

demandando um trabalho motivacional contínuo, visando a construção das 

relações e do sentimento de pertencimento, por se tratar de membros 

voluntários. 

As relações de poder são tecidas na idealização da construção de 

relações de conveniência, permitindo forjar comportamentos na constituição de 

um sujeito consciente e tomado como objeto direto das relações de poder. São 

contribuições, qualitativas e significativas, por meio da exploração de culturas 

diversificadas, obtendo conhecimentos e saberes ancestrais, possibilitando a 

composição de laços afetivos com interseção de realidades diversas, 

permitindo por intermédio do conhecimento cultural resguardar suas origens. O 

poder não pode ser detido por uma pessoa ou algo, mas sim exercido nas 

conexões sociais, não existindo a priori, mas somente exercido mediante a 

formação das relações sociais. Entendendo o conhecimento como detentor do 

poder, com abrangência em todos os sentidos, e partindo da percepção de que 

o grupo Fitas é um espaço de construção de saberes, o grupo se torna gerador 

de poder.  Essas relações de poder advindas das estratégias de criação e de 

transformação das danças populares de gerações diversas constituem sujeitos 

conscientes e capazes de perquirir os produtos culturais e suas estruturas, 

atentando para seu lugar na sociedade em vários sentidos. 

Vivemos em um momento de transformação onde a tradução da cultura, 

conforme Bhabha (1990, p.314), desmistifica as postulações da supremacia 

cultural, onde a tradução cultural é processada por meio da incessante 

transformação, concebendo a ideia de pertencimento. A herança cultural está 

em constante evolução, muda ao longo do tempo, afetada pela interação entre 

diversas comunidades, pelas transformações sociais e tecnológicas e pelas 

batalhas e resistências das populações. Contudo, mantém vínculos profundos 

com as tradições transmitidas através das gerações.  

Atentar para a tradução e invenção das tradições como metodologia de 

trabalho do grupo fitas foi muito gratificante e libertador, pois mesmo diante de 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

188 

188 
 

 

 

pesquisas cuidadosas, ter o respaldo de que nosso trabalho na qualidade  

parafolclórica nos permite, diante das manifestações ancestrais, construir uma 

poética das danças pesquisadas, dando uma nova interpretação. No lugar de 

plagiar, buscamos traduzir os temas e as danças através de nova perspectiva, 

de novo desenho coreográfico e de nova roupagem. Deste nodo, revigoramos 

e representamos as manifestações dos povos originários em novas cores, nova 

linguagem e inovadora leitura, para expressar a essência destas expressões 

culturais parafolcloreadas, urdindo por meio da concepção da metaficção 

coreográfica, novo conceito concebido neste estudo, a tradução textual de 

nossas tradições ancestrais, através de um inédito desenho coreográfico e dos 

corpos dançantes, como um novo arranjo para uma velha música. 

Estamos inseridos em um tempo de transição e entrecruzamento do 

passado e moderno, exterior e interior, inserção e segregação, motivando a 

produção de personalidades complexas e diferentes identidades. Nesta esteira, 

é necessário pesarmos além das narrativas originárias, focalizando nos 

recursos concebidos através do irmanamento das desigualdades e 

temporalidades culturais, onde o revivalismo do passado produz a invenção 

das tradições. Evidenciamos ser viável dissipar preconceitos e integrar países 

por meio da dança. 

Buscamos analisar a formação e preservação da história social, 

memória, cultura visual e imaginário, por meio do trabalho do grupo Fitas de 

tradições folclóricas de Montes Claros-MG, estabelecido em 2005. 

Nesta perquirição, abordamos a formação e preservação da história 

social, memória, cultura visual e imaginário, por meio do trabalho do grupo 

Fitas de tradições folclóricas de Montes Claros-MG, estabelecido em 2005. A 

missão do grupo é honrar as tradições e hábitos transmitidos pelos nossos 

antepassados, por meio de apresentações musicais e danças folclóricas 

populares. A resposta às nossas perguntas foi positiva, o que nos conduziu à 

conclusão de que, por meio do encanto das danças e culturas estudadas, o 

grupo promove a compreensão dos conhecimentos ancestrais, exercendo 

influência sensibilizante através de seu trabalho, por meio da educação não 

formal e da tradução de danças populares ancestrais, contribuindo para a 

preservação do extenso patrimônio cultural imaterial do nosso país. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

189 

189 
 

 

 

Foi possível observar o sentimento de pertencimento no grupo, que é 

uma das forças mais fundamentais que moldam a identidade humana. É crucial 

nos sentirmos integrados a um grupo, seja uma comunidade, uma nação ou 

uma cultura, para fortalecer nossa autoconfiança e nosso senso de identidade. 

Este vínculo ultrapassa a mera convivência: inclui a partilha de valores, 

crenças, histórias e tradições que conferem significado à nossa vida em 

comunidade. A ligação com uma cultura específica ocorre quando 

incorporamos seus costumes, sua linguagem e seus símbolos como 

componentes de nossa própria jornada. Este sentimento de pertença pode 

surgir instintivamente, quando nascemos em uma comunidade específica, ou 

ser construído ao longo da vida, conforme nos envolvemos com um grupo e 

nos identificamos com ele. O ponto principal é que essa conexão nos 

proporciona segurança, reconhecimento e um ambiente onde nos sentimos 

compreendidos e recebidos. 

A poesia de introdução da dança “Festas de agosto”, criada pela 

escritora Karla Celene Campos, mostra o sentimento do grupo ao divulgar a 

cultura de Montes Claros-MG, exprimindo que: “Fitas e fitas num céu de agosto 

me fitam, convidam a voar. Fitas e fitas num céu de agosto parecem pipas, 

soltas ao ar, aceito o convite das fitas e meu corpo se manifesta, meu corpo é 

pipa! Meu corpo é fita! Meu corpo é festa!”. Esse sentimento de pertencimento 

gerado no grupo Fitas e a nossas raízes é gratificante, corroborando na 

manutenção e fortalecimento dele. Afeto semelhante também foi manifestado 

nas redes sociais pela dançarina do grupo Graziela Mendes: “É na combinação 

entre música e um corpo em movimento que o Divino me habita” 

(@eusougraa), demonstração clara de seu prazer em dançar nossa cultura. 

Uma vez mais, destacamos o conceito da metaficção coreográfica, percebida 

por meio dos sentidos revelados por intermédio da execução performática, 

onde a música, o desenho dos movimentos, o discurso e a música traduzem a 

simulação textual através do corpo.  

A concepção da metaficção coreográfica proposta sugere uma 

autoanálise da dança sobre sua própria formação, semelhante à metaficção 

literária que questiona e revela os mecanismos narrativos da literatura. Neste 

cenário, a performance se transforma em uma forma de desvendar camadas 

de significado através do corpo, onde elementos como música, movimento, 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

190 

190 
 

 

 

roupas e discurso se fundem para formar um simulacro. Este processo, além 

de destacar a expressão corporal, também destaca a dança como um sistema 

simbólico que pode ser compreendido, interpretado e desmontado. Então, o 

corpo funciona como um texto vivo, apto a questionar sua própria 

representação e criação artística. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

191 

191 
 

 

 

Referências 

ALMEIDA, Walquíria da Cruz. Uma perspectiva sobre as festas de agosto como 
desenvolvimento regional, lazer e economia na cidade de Montes Claros/MG.  
Disponível em: 
http://observatoriogeograficoamericalatina.org.mx/egal15/Geografiasocioeconomica/G
eografiacultural/18.pdf/ Unimontes, 2015. Acessado em 24 nov. 2022.  
 
ALMEIDA NETO, A. M. A. DANÇA: relações entre política e poder.  Dança, 
Salvador, v. 4, n. 2 p. 76-86, jul./dez. 2015. 7. Disponível em 
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistadanca/article/view/14570, acessado em 12 
mar.2024. 
 
ALTOÉ, Larissa. Jongo, expressão da cultura afro-brasileira. In: MultiRio. Rio de 
Janeiro, 2016. Disponível em: 
https://www.multirio.rj.gov.br/index.php/reportagens/8637-jongo-expressao-da-cultura-
afro-brasileira. Acesso em: 9 out. 2022. 
 
ARAÚJO, Pedro Simon Gonçalves FILHO, Raimundo Martins da Silva.  Estética, 
dança e cultura visual: Ressonâncias da pesquisa em espaços educativos. Atos 
de Pesquisa em Educação -ISSN 1809-0354Blumenau, v.14, n.1, p.123-144, 
jan./abr. 2019. DOI: http://dx.doi.org/10.7867/1809-0354.2019v14n1p123-144. 
 
ARENDT, Hannah. Origens do Totalitarismo – Antissemitismo, Imperialismo, 
Totalitarismo. Trad. Roberto Raposo. São Paulo: Companhia das Letras, 1989. 
 
ARENDT, Hannah. Entre o passado e futuro/Hannah Arendt; [tradução Mauro W. 
Barbosa]. São Paulo: Perspectiva, 2016  
 
ARENDT, Hannah. A Condição Humana. Trad. Roberto Raposo. Revisão técnica e 
apresentação de Adriano Correia, 11ª. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2010.  
 
ATAÍDE, Samara Rodrigues de. Vozes femininas presentificadas em O canto das 
lavadeiras. Dissertação (Mestrado em Ciência da Literatura). UFRJ, Rio de Janeiro, 
2009.Disponivel em 
www.bdtd.uerj.br:8443/bitstream/1/6561/1/Samara%20R%20Ataide_dissertacao.pdf, 
acessado em 23 jun.2023. 
 
BACHELARD, Gaston. O direito de sonhar. Tradução José Américo Mota Pessanha. 
4ª. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1994. 
 
BATISTA, Danillo Lisboa & MENDES, Paula Graziela. Encontro com a diversidade 
cultural e a constituição da ética: A experiência do grupo Fitas. Revista 
Intercâmbio - vol. VIII - 2017 / ISSN - 2176-669X. 

BARBOSA. Maria Cândida. Aspectos de Folclore - Tradição - Cultura do Rio 
Grande do Sul. Passo Fundo/RS: Gráfica e Editora Pe. Berthier, 1996. 
 
BARCELLOS, Adriana dos Santos Teixeira. A Dança como leitura de si e leitura do 
mundo. In: Anais do VI Seminário Fala (Outra) Escola; 03 a 06 de julho de 2013 / 
realização: Grupo de Estudos e Pesquisa em Educação Continuada. - Campinas, SP: 
FE/UNICAMP, 2010. Publicação bianual do GEPEC, 2013. 
 
BACZKO, Bronislaw. A imaginação social. In: Leach, Edmund et al. Anthropos-
Homem. Lisboa, Imprensa Nacional/Casa da Moeda, 1985. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

192 

192 
 

 

 

 
BARREIRA, Wagner Gutierrez. Lampião & Maria Bonita: Uma história de amor e 
balas. São Paulo: Planeta Brasil, 2018. 224p. 
 
BAUMAN, Zygmunt. A cultura no mundo líquido moderno. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar, 2013. 
 
BEDÊ, Francisco J. M. e CERQUEIRA, Gabriel S. Direito e imaginário social no 
Brasil contemporâneo. Revista do Ministério Público do Estado do Rio de Janeiro, nº 
77, jul. /set. 2020.  Disponível em: https://www.mprj.mp.br. Acessado em 16 fev. 2023. 
 
BENJAMIN, Walter. Charles Baudelaire: um autor lírico no auge da modernidade. 
São Paulo: Brasiliense, 1989. 271p. 
 
BOBBIO, Norberto. Dicionário de política I. Norberto Bobbio, Nicola Matteucci e 
Gianfranco Pasquino; trad. Carmen C. Varriale et al.; coord. trad. João Ferreira; rev. 
geral João Ferreira e Luis Guerreiro Pinto Cacais. Brasília: Editora Universidade de 
Brasília, 1ª ed., 1998. 
 
BORNHEIM, Gerd. O conceito de tradição. In: BOSI, Alfredo et al. Tradição / 
Contradição. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor / Funarte, 1987. P.13-29 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria de Educação Básica. Diretrizes 
curriculares nacionais para a educação infantil / Secretaria de Educação Básica. – 
Brasília : MEC, SEB, 2010. 
 
BRASILEIRO, Jeremias. Congadas de Minas Gerais. Brasília/DF: Fundação Cultural 
Palmares, 2001. 
 
BHABHA, Homi K. O local da cultura. Tradução de Myriam Ávila, Euana Lourenço de 
Lima Reis e Glaucia Renate Gonçalves. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 1998. 
 
BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico· Tradução de Fernando Tomaz. .Rio de 
Janeiro: 1989. 
 
________. Escritos de educação. 9ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2007. 
 
________. Capital Cultural, Escuela y Espacio Social. México: Siglo Veinteuno, 
1997 
 
BOSSI, Ecléa. Cultura de Massa e cultura popular. 5ª. Edição. Petrópolis: Editora 
Vozes, 1981. 
 
CALDEIRA, Solange Pimentel. A religiosidade na dança: entre o sagrado e o profano. 
Revista Eletrônica História Em Reflexão, v. 2, n.4, 2009. Disponível em: 
https://ojs.ufgd.edu.br/index.php/historiaemreflexao/article/view/372. Acessado em 28 
Mar. 2023 
 
CALDEIRA, Solange Pimentel. Corpo: Expressão estética no Tanztheater de Pina 
Bausch. Anais do XIX Encontro Regional de História: Poder, Violência e Exclusão. 
ANPUH/SP – USP. São Paulo, 08 a 12 de setembro de 2008. CD-ROM. 
 
CANCLINI, Néstor García. Culturas Híbridas - estratégias para entrar e sair da 
modernidade. Tradução de Ana Regina Lessa e Heloísa Pezza Cintrão. São Paulo: 
EDUSP, 1997. p.283-350.  



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

193 

193 
 

 

 

 
CARNEIRO, Edson. [1955] 2008. “Proteção e restauração dos folguedos populares”. 
In: Carneiro, E. (ed.): A Dinâmica do Folclore, pp. 97-110. São Paulo: Martins 
Fontes. 
 
CASTRO, Heloiza. Danças Populares: uma viagem ao redor do mundo.  Disponível 
em: https://belas.art.br/dancas-populares-uma-viagem-ao-redor-do-mundo/. Acessado 
em 01 nov. 2022. 
 
CATENACCI, Vivian. Cultura popular: entre a tradição e a transformação. São Paulo, 
2001. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0102-88392001000200005. Acessado 
em 14 out. 2022. 
 
CENDALES, Lola; MARIÑO, Germán. Educação não-formal e educação popular. 
São Paulo: Edições Loyola, 2006. 
 
CUCHC, Denys. A noção de cultura nas ciências sociais. Tradução de Viviane 
Ribeiro. Bauru: EDUSC, 1999. 
 
COMISSÃO NACIONAL DE FOLCLORE. Carta do Folclore Brasileiro. Salvador: 
CNF, 1995. 
 
Contos Catrumanos. Ana Sophia de Matos Carneiro; Ramiro Esdras Carneiro 
Batista; Saulo Esdras de Matos Carneiro. 1ª. Edição – Formiga (MG): Editora Unigala, 
2024. 104 p. : il. 
 
CÔRTES, Gustavo; SANTOS, Inaicyra Falcão dos. A Tradução da Tradição: 
possibilidades de construções teóricas na análise de obras e processos de criação em 
danças brasileiras.  Belo Horizonte: UFMG - VII Reunião Cientifica da ABRACE, 2013.  
 
CÔRTES, Gustavo Pereira. A tradução da Tradição nos processos de criação em 
Danças Brasileiras: a experiência do grupo Sarandeiros, de Belo Horizonte. 
Campinas: SP, 2013. 
 
CÔRTES, Gustavo Pereira. A tradução da tradição no ensino das danças brasileiras: 
possibilidades e discussões. In: Anais do XIX COMBRACE - Congresso Brasileiro 
de Ciência do Esporte. ISSN: 2175-5930, Vitória/ES, 2015. Disponível em: chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/http://congressos.cbce.org.br/index.php/
conbrace2015/6conice/paper/viewFile/7537/3892. Acesso em: 20 fev.2023. 
 
COSTA, M.I.S.; IANNI, A.M.Z. O conceito de cidadania. In: Individualização, 
cidadania e inclusão na sociedade contemporânea: uma análise teórica [online]. São 
Bernardo do Campo, SP: Editora UFABC, 2018, pp. 43-73. ISBN: 978-85-68576-95-3. 
Disponível em: https://doi.org/10.7476/9788568576953.0003. Acessado em 24 
Mar.2023. 
 
COSTA, João Batista de Almeida. Norte de Minas: cultura catrumana, suas gentes, 
razão liminar [recurso eletrônico] / João Batista de Almeida Costa. – Montes Claros: 
Editora Unimontes, 2021. 480 p.: il.; 23 cm. 
 
CRUZ, M. S.R; MENEZES, J.S; PINTO, O. Festas culturais: Tradição, Comidas e 
Celebrações. Artigo apresentado no I Encontro Baiano de Cultura – I EBECULT – 
FACOM/UFBA. Salvador – Ba, em 11 de dezembro de 2008. Disponível em: 
https://www.uesc.br/icer/artigos/festasculturais_mercia.pdf, acessado em 04 de set. 
2024. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

194 

194 
 

 

 

 
CUNHA Jr., Henrique. Africanidade, Afrodescendência na Educação. Educação 
em Debate, Fortaleza, ano 23, v.2, nº., 2001. 
 
CUNHA Jr., Henrique. Nós, afrodescendentes: história africana e afrodescendente na 
cultura brasileira. In.: História da Educação do Negro e outras histórias. 
Organização: Jeruse Romão. Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização 
e Diversidade. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, 
Alfabetização e Diversidade, 2005. 
 
DARIN, Leila Cristina de Melo. A tradução cultural como metáfora. Revista 
Intercâmbio, São Paulo: LAEL/PUCSP, v. XLIII, p. 47-66, 2020.  
  
DECLARAÇÃO UNIVERSAL SOBRE A DIVERSIDADE CULTURAL, UNESCO, 2002. 
CLT.2002/WS/9. Disponível em 
https://www.oas.org/dil/port/2001%20Declara%C3%A7%C3%A3o%20Universal%20so
bre%20a%20Diversidade%20Cultural%20da%20UNESCO.pdf, acessado em 08 de 
ago.2023. 
 
DELEUZE, Gilles & GUATARRI, Félix. O que é Filosofia? 3ª ed. Rio de Janeiro: 34, 
2010. 
 
DEPORTE, Paula Andrade. Pedagogias culturais: uma cartografia das (re) 
invenções do conceito. 2016. 210 f. Tese (Doutorado) - Programa de Pós-graduação 
em Educação, Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2016. 
Disponível em: https://lume.ufrgs.br/handle/10183/143723. Acesso em 24 Mar 2023.  
 
FARIA, Dihemerson. Revista tempo. Céu de Fitas na Sapucaí. Montes Claros: 
Gráfica e Editora de Jornais e Revistas Temporal Ltda. V. 151, p. 14-31, Ano XXIII, 
março/ 2024. 
 
DREYFUS, Hubert L. e RABINOW, Paul. Michel Foucault: Uma trajetória filosófica 
para além do estruturalismo e hermenêutica/ Dreyfus, Hubert L. e Rabinow, Paul. 
Tradução Vera Porto Carrero. Rio de Janeiro: Forense universitária, 1995 
 
FESTIVAL de Folclore. In: Festival de Folclore. s.d. Disponível em: 
https://www.festivaldefolclore.com.br/. Acesso em: 6 maio 2023. 

FIGUEIREDO, Valéria Maria Chaves. As manifestações populares da dança e a 
escola. In: TV ESCOLA. Dança na escola: Arte e ensino. Ano XXII - Boletim 2 - Abril 
2012. Disponível em: 
http://www.ficms.com.br/web/biblioteca/Dan%E7a%20na%20Escola.pdf, acessado em 
12 de set. 2024. 

FONTELES, Bené. Nem é erudito nem é popular: Arte e diversidade cultural no 
Brasil.  Brasília, 2010. 
 
FONSECA, Edilberto José Macedo. Reis dos Temerosos: comunidades, identidades 
e circuitos musicais em Januária-MG. Claves, v. 1, p. 21-38, 2013. 
 
FONSECA, Edilberto José Macedo. A ideia de folk e as etnomusicologias. Debates, 
v. 12, p. 79-91, 2014. 
 
FOUCAULT, M. Microfísica do poder. São Paulo: Paz e Terra, 2021. 
 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

195 

195 
 

 

 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir. Nascimento da prisão, trad. Raquel Ramalhete. 
Petrópolis:  Vozes, 2010. 
 
GIL, Gilberto. Discurso de Posse Ministério da Cultura. Folha Online: 2003. 
Disponível em:  https://www1.folha.uol.com.br/folha/brasil/ult96u44344.shtml. 
Acessado em 02 jun. 2022. 
 
GUIMARAES, Leda. Chaves conceituais e históricas na constituição de arte e artista 
popular no brasil. Rev. Interd. em Cult. e Soc. (RICS), São Luís, v. 1, n. 1, p. 83-104, 
jul./dez. 2015.  
 
GUIRAUD, Luciene e CORRÊA, Rosa Lydia Teixeira. Leitura sobre a escola: 
Relações de poder, cultura e saberes. IX Congresso Nacional de Educação-
EDUCERE. III Encontro Sul Brasileiro de Psicopedagogia. PUCPR, 2009. Disponível 
em: chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www2.unifap.br/gde/files/2015/05
/Relaçoes-Poder-Cultura-e-Saberes-na-Escola_Guiraud_Corrêa., acessado em 29 
abr.2024. 
 
GONÇALVES, Luiz Alberto Oliveira e PETRONILHA, Beatriz Gonçalves e Silva. 
Multiculturalismo e educação: do protesto de rua a propostas e políticas. Educação e 
Pesquisa, São Paulo, v. 29, n.1, p. 109-123, jan. /jun. 2003. 
 
GOHN, Maria da Gloria. Educação não formal, educador (a) social e projetos sociais 
de inclusão social. Revista Meta: Avaliação, Rio de Janeiro, v. 1, n. 1, p. 28-43, jan. 
/abr. 2009. 
 
GOHN, Maria da Gloria. Educação não-formal e cultura política. 2. ed. São Paulo: 
Cortez, 2001. 
 
GOHN, Maria da Gloria. Educação não-formal e cultura política. 5. ed. São Paulo: 
Cortez, 2011. 
 
GONDAR, Jô. Cinco proposições sobre a memória social. In: GONDAR, Jô; 
DODEBEI, Vera; FARIAS, Francisco R. de. Morpheus, In: Morpheus REVISTA 
ESTUDOS INTERDISCIPLINARES EM MEMÓRIA SOCIAL Edição Especial v.9 >< 
n.15 >< 2016 Rio de Janeiro, v. 9, n. 15, 2016. Disponível em: 
<http://www.memoriasocial.pro.br/painel/pdf/publ_19.pdf>. Acesso em: 18 ago. 2019. 
 
GONZAGA, Guilherme Goretti. Augustus Earle (1793 - 1838): Pintor viajante: uma 
aventura solitária pelos mares do sul. 2012. 227f. Dissertação (Mestrado) - Programa 
de Pós-graduação em Artes, Universidade de Brasília, Brasília/DF 2012. Disponível 
em: https://repositorio.unb.br/handle/10482/12162. Acessado em: 21 fev.2023. 
 
GOULART, Bruno. O Trânsito das Culturas Populares como Política Pública: 
festivais de folclore e encontros de culturas populares e tradicionais. In: revista 
ANTHROPOLÓGICAS. Ano 25, 32(1): 231-251, 2021, doi.org/10.51359/2525-
5223.2021.244012. 
  
GUIMARÃES, Leda Maria de Barros. Entre a universidade e a diversidade: a linha 
vermelha do ensino da arte. Universidade de São Paulo: São Paulo, 2005. 
 
GUSMAO, Roney. Relações de poder e arte-educação: corpo/ memória como força 
subversiva na pós-modernidade. v. 7 | n. 3 | p. 36-53 | dezembro 2021, disponível em: 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

196 

196 
 

 

 

https://www.revistas.udesc.br/index.php/apotheke/article/view/20839, acessado em 02 
fev. 2024. 
 
HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Edições Vértice, 1990. 
Hall, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Stuart Hall; tradução Tomaz 
Tadeu da Silva, Guaracira Lopes Louro-11. ed. -Rio de Janeiro: DP&A, 2006. 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 9ª Ed. Rio de Janeiro: 
DP&A, 2004. 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução de Tomaz 
Tadeu da Silva e Guaracira Lopes Louro. 12ª. ed. Rio de Janeiro: Lamparina Editora, 
2020. 
 
HALL, Stuart. A Centralidade da Cultura: notas sobre as revoluções culturais do 
nosso tempo. Texto publicado no capítulo 5 do livro Média and Cultural Regulation, 
organizado por Kenneth Thompson e editado na Inglaterra em 1997. Publicado em 
Educação & Realidade com a autorização do autor.  Tradução e revisão de Ricardo 
Uebel, Maria Isabel Bujes e Marisa Vorraber Costa. Disponível em: 
https://seer.ufrgs.br/index.php/educacaoerealidade/article/view/71361/40514. 
Acessado em 21 fev. 2023. 
 
HAN, Byung-Chul. Hiper culturalidade: Cultura e globalização. Tradução de Gabriel 
Salvi Philipson. Petrópolis/RJ: Vozes, 2019. 
 
HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Vértice, 1990. 
 
HERNANDEZ, Fernando. A cultura Visual como convite à deslocalização do olhar 
e ao posicionamento do sujeito. In: Educação da Cultura Visual: Conceitos e 
contextos. Raimundo Martins e Irene Tourinho (organizadores). Santa Maria: Ed. da 
UFSM, 2011. 
 
História: relações de poder, cultura e representações / Organizadores Silvéria da 
Aparecida Ferreira, Nikolas Corrent, Eduardo Alexandre Santos de Oliveira. – Ponta 
Grossa - PR: Atena, 2023. Livro eletrônico. 
 
Hobsbawm, Eric J. Era dos Extremos: o breve século XX: 1914-1991 / Eric 
Hobsbawm; tradução Marcos Santarrita; revisão técnica Maria Célia Paoli. — São 
Paulo: Companhia das Letras, 1995. 
 
HORTA, M. L. P. et al. Guia Básico de Educação Patrimonial. Brasília: IPHAN / 
Museu Imperial, 1999. 
 
IAMAMOTO, Marilda Villela. Serviço Social em tempo de capital fetiche. São Paulo: 
Cortez, 2010. 
 
INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL - IPHAN. 
Educação Patrimonial: inventários participativos: manual de aplicação Brasília/DF, 
2016. 
 
INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL - IPHAN. 
Educação patrimonial: Histórico, conceitos e processos, Brasília/DF, 2014. 
Disponível em: http://portal.iphan.gov.br. Acessado em 06 fev. 2023. 
 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

197 

197 
 

 

 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL – IPHAN. 
Educação Patrimonial: Histórico, conceitos e processos, 2014. Disponível em: 
hrome- 
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinde
r/arquivos/Educacao_Patrimonial.pdf. Acessado em: 23 Mar.2023. 
 
INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL - IPHAN. 
Educação Patrimonial: Manual de aplicação: Programa Mais Educação / Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional. Brasília/DF: Iphan/DAF/Cogedip/Ceduc, 
2013.  
 
KAUARK, Giuliana e outros. A afirmação da diversidade cultural sob diferentes 
olhares. In: Diversidade cultural: políticas, visibilidades midiáticas e redes/Paulo 
Miguez, Organizadores. – Salvador: EDUFBA, 2015. 273 p.: il. – (Coleção Cult). 
 
LE GOFF, Jacques, 1924. História e memória / Jacques Le Goff; tradução Bernardo 
Leitão... [et al.] -- Campinas, SP Editora da UNICAMP, 1990. 
 

LIPOVETSKY, Gilles. A cultura‑mundo: resposta a uma sociedade desorientada / 
Gilles Lipovetsky e Jean Serroy; tradução Maria Lúcia Machado. — São Paulo: 
Companhia das Letras, 2011. 
 
LOPES, Fernanda Tarabal; CARRIERI, Alexandre e SARAIVA, Luiz Alex Silva. 
Relações entre poder e subjetividade em uma organização familiar. Revista o&s - 
Salvador, v.20 - n.65, p. 225-238 - abril/junho – 2013. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/osoc/a/VxFH837kVRXSF7V59VMqyts/?format=pdf&lang=pt, 
acessado em 12 set.2024. 
 
LUVIZOTTO, Caroline Kraus. A (re) invenção da tradição no contexto da modernidade 
tardia. In: As tradições gaúchas e sua racionalização na modernidade tardia 
[online]. São Paulo: Editora UNESP; São Paulo: Cultura Acadêmica, 2010. 140 p. 
ISBN 978-85-7983-088-4. Disponível em: <http://books.scielo.org >. Acessado em: 23 
Mar.2023. 
 
LUSTOSA, Isabel. De olho em Lampião: violência e esperteza / Isabel Lustosa; 
coordenação Lilia Moritz Schwarcz e Lúcia Garcia. — São Paulo: Claro Enigma, 2011. 
 
MAESTRI, Mário. Historiografia, Escravidão e Luta de Classes no Brasil. In.: Estudios 
Históricos – CDHRPyB, Uruguai, ano VI, nº 12, julho 2014. Disponível em: 
https://estudioshistoricos.org/12/contra%20a%20corrente.pdf. Acessado em 23 mar. 
2023. 
 
MAIOARA, Caragea. Metaficção historiográfica. In.: E-dicionário de termos literários 
de Carlos Ceia. Powered by componto.com, 2018. Disponível em 
https://edtl.fcsh.unl.pt/encyclopedia/metaficcao-historiografica. Acessado em 13 mar. 
2023. 
 
MARQUES, Isabel. Linguagem da Dança: arte e ensino. In:  TV ESCOLA. Dança na 
escola: Arte e ensino. Ano XXII - Boletim 2 - Abril 2012. Disponível em: 
http://www.ficms.com.br/web/biblioteca/Dan%E7a%20na%20Escola.pdf, acessado em 
12 de set. 2024. 
 
MARTINS, Raimundo; SERVIO, Pablo Passos. Distendendo Relações entre 
imagens, mídia, espetáculo e educação para pensar a cultura visual. In.: Cultura 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

198 

198 
 

 

 

das imagens: desafios para a arte e para a educação. Raimundo Martins e Irene 
Tourinho (Org.). Santa Maria/RS: Ed. UFSM, 2012. 
 
MARTINS, R.; TOURINHO, I.; MARTINS, A. F. Entre subjetividades e aparatos 
pedagógicos: o que nos move a aprender? Visualidades, Goiânia/GO, v. 11, nº. 2. 
p. 59-71, jul./dez. 2013. Disponível 
em:https://revistas.ufg.br/VISUAL/article/view/30685/16685. Acessado em: 21. 
Mar.2023. 
 
MASSACHELEIN, jan. Mundo e Vida ou Educação e a Questão do Sentido (da 
vida). In.: Hannah Arendt: a crise na educação e o mundo moderno. Organização 
José Sérgio de Fonseca Carvalho e Crislei de Oliveira Cândido. São Paulo: 
Intermeios, Fapesp, 2017. 
 
SIMSON, Olga Rodrigues de Moraes von (Prefácio); GOHN, Maria da Glória (Texto); 
FERNANDES, Renata Sieiro (Dados quantitativos); SANDOVAL, Andrés; ZANETTI, 
Mariana (Ilustração). Não-fronteiras: universos da educação não-formal. São 
Paulo: Itaú Cultural, 2007. 96 p.: il. color.; 21 cm x 24 cm. (Rumos Educação Cultura e 
Arte, 2). Revista Apotheke, v. 7, n. 3, p. 36-53, dezembro 2021. 
 
NEGREIROS, Adriana. Maria Bonita: Sexo, violência e mulheres no cangaço. São 
Paulo/SP: Objetiva, 2018. 
 
NUNES, Margarete Fagundes e SCHMIDT, Saraí Patrícia. Diversidade, conflitos 
sociais e direitos humanos. In: Os modos do sensível. Revista Galáxia, São Paulo, 
n. 12, p. 131-137, dez. 2006. 
 
MORAES, Denis. Nota sobre imaginário social e hegemonia cultural. Instituto de 
Arte e Comunicação Social da Universidade Federal Fluminense, IACS-UFF. Niterói-
RJ: 1997. Disponível: https://periodicos.uff.br. Acessado em 16 fev. 2023. 
 
MOVIMENTO TRADICIONALISTA GAÚCHO/RS.  Diretrizes para a pilcha gaúcha: 
traje atual Convenções Tradicionalistas nºs 76ª (Taquara, julho de 2011), 77ª 
(Guaporé, julho de 2012), 78ª (Porto Alegre, julho de 2013), 79ª (Caxias do Sul, julho 
de 2014) e 84ª (Lagoa Vermelha, julho de 2017). Disponível em: 
chromeextension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.mtg.org.br/wp-
content/uploads/2020/06/DIRETRIZ-DE-INDU. Acessado em 12 mar. 2023. 
 
NIEMEYER, Lucy. Design no Brasil: Origens e Instalação. 4ª. ed. Rio de Janeiro: 
2001.136 p.  
 
OAB. Racismo não é mal-entendido. racismo é crime! Brasília: Gestão 2019-2021/ 
Comissão de igualdade racial e social. Disponível em chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://oabdf.org.br/wp-
content/uploads/2022/01/Cartilha-Racismo-nao-e-Mal-Entendido.-Racismo-e-
Crime.pdf,acessado em: 20 out. 2024. 
 
PAES, Daniella Lira Nogueira. Sob os signos das boiadas: da pesquisa à 
Educação Patrimonial, In: Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 
(Iphan).  Superintendência do Iphan na Paraíba.  Educação patrimonial: educação, 
memórias e identidades / Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (Iphan); 
Átila Bezerra Tolentino (Org.). – João Pessoa: Iphan, 2013. 
 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

199 

199 
 

 

 

PAIXÃO, Paulo. Coreografia: gramática da dança. São Paulo: Portal Idança.net, 
2003. Disponível em: http://idanca.net/coreografia-gramatica-da-danca/. Acessado em: 
8 mar. 2023. 
 
PATEMAN, Carole. Participação e teoria democrática. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
1992. 
 
PERISSINOTTO, R. História, sociologia e análise do poder. Revista História 
Unisinos,  Rio Grande do Sul, v. 11, n. 3, p.313-320, 2007. Disponível em: 
https://revistas.unisinos.br/index.php/historia/article/view/5910/3094. Acessado em 20 
Out. 2024 
 
POLLACK, Michael. Memória, Esquecimento, Silencio. Estudos Históricos, Rio de 
Janeiro, vol. 2, n. 3, 1989, p. 3-15. Disponivel em: chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.uel.br/cch/cdph/arqtxt/Mem
oria_esquecimento_silencio.pdf, acessado em 15 jun. 2023. 
 
POLLACK, Michael. Memória e identidade social. Estudos Históricos, Rio de 
Janeiro, vol. 5, n. 10, 1992, p. 200-212. Disponível em: chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/http://www.pgedf.ufpr.br/memoria%20e
%20identidadesocial%20A%20capraro%202.pdf. Acessado em 20 de out.2024.  
 
GEIGER, Amir et al. Por que memória social? Organizado por Vera Dodebei, 
Francisco R. de Farias, Jô Gondar. 1. ed. Rio de Janeiro: Híbrida, 2016. 379 p. 
(Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social: edição especial, 
ISSN 1676-2924; v. 9, n. 15). 
 
PORPINO, Karenine de Oliveira. Dança é Educação (Recurso eletrônico): Interfaces 
entre corporeidade e estética/ Karenine de Oliveira Porpino. 2ª Edição – Natal, RN: 
EDUFRN, 2018. 140 p.: il. PDF; 7.3 Mb. 
 
OSMAN, Daniel Choque Aliaga. A descontinuidade na visão do poder de Michel 
Foucault. Brasília-DF, Revista de Filosofia Moderna e Contemporânea, vol. 4, nº 2, 
2016.  
 
REIS, Estevão Amaro dos. Culturas populares e novos contextos de performance 
no Brasil contemporâneo: o caso do Festival de Folclore de Olímpia. Opus, V.25, 
n.03, p. 560-580. Set./dez. /2019. http://dx.doi.org/10.20504/ opus 2019c2525. 
 
RELATORIO MUNDIAL DA UNESCO-Organização das Nações Unidas para a 
Educação, a Ciência e a Cultura. Investir na diversidade cultural e no diálogo 
intercultural. Paris, França, 2009. ISBN n° 978- 92-3-104077. 
 
RIBEIRO, Gustavo Lins. Diversidade Cultural enquanto Discurso Global. Avá 
versión on-line ISSN 1851-1694, n.15 Posadas dic. 2009 
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1851-
16942009000200001, acessado em 04 set. 2024. 
 
ROSA. Tiago Barros. O poder em Bourdieu e Foucault: Considerações sobre o 
poder simbólico e o poder disciplinar. Rev. Sem Aspas, Araraquara, v.6, n.1, p. 3-
12, jan./jun. 2017. e-ISSN 2358-4238 .DOI: 10.29373/semaspas.v19n1.2017.9933. 
Disponível em: file:///D:/-
%20Documentos%20n%C3%A3o%20delete%20backup%20dia%2012-09-
20/Downloads/1+9933+Artigo+1+-+O+poder+em+Bourdieu_Rosa_final+rev.pdf, 
acessado em 24.10.2024. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

200 

200 
 

 

 

 
SANTOS, Suely Xavier dos. Organização do terceiro setor / Suely Xavier dos 
Santos. Natal: EdUnP, 2012. 175p.:il.; 20 X 28 cm. Ebook – Livro eletrônico disponível 
on-line. ISBN  978-85-61140-69-4. 
 
SANTOS, Inaicyra Falcão dos Santos.  Corpo e Ancestralidade: Tradição e Criação 
nas Artes Cênicas. Rebento, São Paulo, n. 6, p. 99-113, maio 2017.  Disponível  em: 
https://www.periodicos.ia.unesp.br/index.php/rebento/article/view/148, acessado em 02 
de Set. 2024. 
 
SANTOS, Rosana Maria dos. Os múltiplos conceitos de cultura. XVII ENECULT-
Encontro de Estudos Multidisciplinares em cultura. Salvador: Julho 2021. Disponível 
em: https://www.enecult.ufba.br/modulos/submissao/Upload-568/132370.pdf, 
acessado em 14 set. 2024. 
 
SANTOS, Lazara Aparecida Andrade dos. A feminilidade das lavadeiras do vale do 
Jequitinhonha. MEMENTO - Revista Eletrônica da Universidade Vale do Rio Verde, 
v. 9, n.2, 2018. Disponível em: 
http://periodicos.unincor.br/index.php/memento/article/view/5025. Acessado em: 15 
Mar.2023. 
 
SANFELICE, Gustavo R, RENNER, Jacinta Sidegum. “Qualidade de vida-
aproximações conceituais. In: Diversidade Cultural e inclusão social (Recurso 
eletrônico) / organizadores Gustavo Roese Sanfelice, Patrícia Scherer Bassani. Novo 
Hamburgo: Univ. Feevale, 2020. 
 
SCHOMMER, Luciane Roseli e GUTERRES Liliane Stanisçuaski. O Festival de 
Folclore de Nova Petrópolis e o Grupo de Danças Folclóricas Böhmerland: 
construindo memórias. Caxias do Sul: RS. Disponível em: 
https://www.ucs.br/ucs/eventos/seminarios_semintur/semin_tur_7/arquivos/02/10_Sch
ommer_Guterres.pdf, acessado em 15 de mai.2023 
 
SILVA, Kalina Vanderlei; SILVA, Maciel Henrique. Dicionário de Conceitos 
Históricos. 2.ed. São Paulo:  Contexto, 2009. 
 
SIQUEIRA, Andressa. A relação entre materialidade e imaterialidade na 
salvaguarda dos patrimônios culturais imateriais: uma análise a partir da roda de 
capoeira”. Abya-Yala: Revista Sobre Acesso à Justiça E Direitos Nas Américas, v. 4, 
n. 2, p.171 - 184, 2021. https://doi.org/10.26512/abyayala.v4i2.34594. Acessado em:23 
Mar.2023. 
 
UENO, Alessandra. O que são memórias coletivas falsas e quais os seus 
impactos? São Paulo: Jornal da USP no Ar 1ª edição. 2022. Disponível em: 
https://jornal.usp.br/atualidades/o-que-sao-memorias-coletivas-falsas-e-quais-os-seus-
impactos/, acessado em 05 fev. 2024) 
 
VALLE, Dalla Valle. Aprendendo a ser docente através dos filmes: possíveis trânsitos 
entre cinema e educação. In: Pedagogias Culturais/ Raimundo Martins e Irene 
Tourinho (org.) – Santa Maria: Editora da UFSM, 2014. 
 
WORTMANN, Maria Lúcia; VORRABER Costa, Marisa; HESSEL SILVEIRA, Rosa. 
Sobre a emergência e a expansão dos Estudos Culturais em educação no Brasil. 
Educação, Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, v. 38, 
n. 1, Jan./abr. p. 32-48, 2015. 
  



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

201 

201 
 

 

 

 
ENTREVISTAS: 
 
D’ANGELES, Francielle Ramos Reino. Entrevista concedida à pesquisadora 
Heloisa de L. Veloso Dumont em 10 set. 2023. Anexo 03. 
 
DUMONT, Talita Veloso. Entrevista concedia à pesquisadora Heloisa de L. Veloso 
Dumont, na cidade de Montes Claros -MG, em fev. 2024. 
 
GUEDES, Ana Célia. Entrevista concedia à pesquisadora Heloisa de L. Veloso 
Dumont, na cidade de Montes Claros -MG, em 14 setembro 2024. 
 
LOPES, Maria Helena. Discurso de Homenagem ao Fitas Grupo feito na Câmara 
de Montes Claros. Documento cedido à pesquisadora Heloisa de Lourdes Veloso 
Dumont em 11 Ag. 2023. Anexo 01 
 
SANTOS, Joao Pimenta-Mestre Zanza Jr. Entrevista concedida à pesquisadora 
Heloisa de Lourdes Veloso Dumont em 04 de Abril de 2024) 
 
VELOSO, Juliana. Entrevista concedia à pesquisadora Heloisa de L. Veloso 
Dumont, na cidade de Montes Claros -MG, em 18 setembro 2024. 
 
VELOSO, Maria Eduarda. Depoimento encaminhado ao Fitas, fev. /2015. Anexo 03 
 
VELOSO, Maria Victoria. Entrevista concedia à pesquisadora Heloisa de L. Veloso 
Dumont, na cidade de Montes Claros -MG, em 08 mar. 2024. 
 
 
Sites Consultados: 
 
<https://www.multirio.rj.gov.br/index.php/reportagens/8637-jongo-expressao-da-
cultura-afro-brasileira>. Acessado em 09 out. 2022. 
 
<Http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/71>. Acessado em 29 ago. 2022. 
 
<http://www.afreaka.com.br/notas/candomble-origem-significado-e-funcionamento/>. 
S/d. Acessado em 18 nov. 2022. 
 
ARAÚJO, Edimar. Candomblé: origem, significado e funcionamento. In:. Afreaka, s.d. 
Disponível em: http://www.afreaka.com.br/notas/candomble-origem-significado-e-
funcionamento/. Acesso em: 18 nov. 2022. 
 
<Https://interior.ne10.uol.com.br/entretenimento/2019/11/06/conheca-a-origem-do-
xaxado-danca-tipica-do-sertao-pernambucano-179080/index.html>. Acessado em 27 
dez. 2022. 
 
https://portal.montesclaros.mg.gov.br/cidade/aspectos-gerais, acessado em 26 Fev. 
2025 https://www.montesclaros.mg.gov.br/secretaria/cultura, Acessado 20 Fev.2025; 
 
SILVA, Daniel Neves. "Lampião"; Brasil Escola. Disponível em: 
https://brasilescola.uol.com.br/historiab/lampiao.htm. Acesso em 05 de junho de 2024. 
 
MIRANDA, Ana Maria Santiago. Conheça a origem do xaxado, dança típica do Sertão 
pernambucano. In: NE10, Interior. Interiorne10. [S. l.], 2019. Disponível em: 
https://interior.ne10.uol.com.br/entretenimento/2019/11/06/conheca-a-origem-do-



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

202 

202 
 

 

 

xaxado-danca-tipica-do-sertao-pernambucano-179080/index.html. Acesso em: 27 dez. 
2022. http://portal.iphan.gov.br>. Acessado em 06 fev. 2023. 
 
<chrome-extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.mtg.org.br/wp-
content/uploads/2020/06/DIRETRIZ-DE-INDUMENT%C3%81RIA-GA%C3%9ACHA-
2017.pdf>.  Acessado em 12 mar. 2023. 
 
<https://www.sambando.com/jongo-o-ancestral-do-samba>. Acessado em 17 mar. 
2023. 
 
SAMBANDO, Redação. Https://www.sambando.com/jongo-o-ancestral-do-
samba. In.  Sambando. s.d. Disponível em: https://www.sambando.com/jongo-o-
ancestral-do-samba; Acesso em: 17 mar. 2023. 
 
<https://dicionariocriativo.com.br/citacoes/jongo/citacoes/artes>. Acessado em: 21 mar. 
2023. 

DICIONÁRIO Criativo. In: Dicionário Criativo. s.d. Disponível em: 
https://dicionariocriativo.com.br/citacoes/jongo/citacoes/artes. Acesso em: 21 mar. 
2023. 

(https://www.festivaldefolclore.com.br/ acessado em 06 mai.2023 

http://www.cioff.org/about-intro.cfm - acessado em 07 mai.2023 

CIOFF. s.d. Disponível em: http://www.cioff.org/about-intro.cfm. Acesso em: 7 maio 
2023. 

https://www.montesclaros.mg.leg.br/institucional/noticias/instituicoes-recebem-titulo-
de-utilidade-publica, acessado em 13 de nov. 2024. 

Relatório Mundial da UNESCO. Investir na diversidade cultural e no diálogo 
intercultural- resumo. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000184755, acessado 
em 23 jul.2024. 

https://gauchazh.clicrbs.com.br/geral/noticia/2012/06/dados-do-ibge-colocam-
municipios-do-estado-como-campeoes-em-credos-3806966.html, Acessado em 24 
mar. 2023 

https://www.festivaldefolclore.com.br/, acessado em 06 mai.2023 

https://iovbrasil.com.br  acessado 23 jun.2023. 

(https://www.montesclaros.mg.leg.br/institucional/noticias/instituicoes-recebem-titulo-
de-utilidade-publica., acessado em 13 de nov. 2024. 

http://portal.iphan.gov.br)/pagina/detalhes/276. Acesso em 06 fev. 2023 

http://portal.iphan.gov.br, acessado em 06 Fev.2025 

http://coraldaslavadeiras.com.br/site2/pagina-exemplo/, acessado em 04 out. 2022. 

 

Anexos. 

01 – Cópia do discurso da Vereadora Maria Helena Lopes. Cedido para a 
pesquisadora Heloisa de L. Veloso Dumont. Em agosto/ 2023, na cidade de 
Montes Claros -MG. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

203 

203 
 

 

 

02 - SANTOS. Mestre Zanza, 2024- Entrevista concedida à pesquisadora 
Heloisa de L. Veloso Dumont. Em março/2024, na cidade de Montes Claros -
MG 

03 - D’ANGELO, Francielle Ramos Reino. Entrevista concedia à pesquisadora 
Heloisa de L. Veloso Dumont em out.2023, na cidade de Montes Claros -MG 

04- VELOSO. Juliana Cristina Batista Veloso. Entrevista concedida à 
pesquisadora Heloisa de L. Veloso Dumont. Set. 2023, na cidade de Montes 
Claros -MG 

05 – DUMONT, Talita Veloso. Entrevista concedia à pesquisadora Heloisa de 
L. Veloso Dumont em Dez/2023, na cidade de Montes Claros -MG 

06 – GUEDES, Ana Celia. Entrevista concedia à pesquisadora Heloisa de L. 
Veloso Dumont em, set.2023, na cidade de Montes Claros -MG 

07 – VELOSO, Victoria. Entrevista concedia à pesquisadora Heloisa de L. 
Veloso Dumont. Set./2023, na cidade de Montes Claros -MG. 

08 – Copia projeto Fitinhas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

204 

204 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 

 

ANEXO 01 

LOPES, Maria Helena de Quadros. Copia Palestra de abertura da seção de 
homenagem ao grupo Fitas, dia 11 de agosto 2023, na Câmara de 

vereadores da cidade de Montes Claros-MG 

 

Prezados membros do grupo Fitas, colegas  vereadoras, Boa noite! 

Bem vindos a esta solenidade! 

Pouparei saudações individuais, pois é necessário demonstrar que é com muita 

alegria e satisfação que me dirijo a vocês hoje para prestar essa merecida 

homenagem ao merecido grupo Fitas, que 18 anos encanta e preserva as 

tradições culturais não só da nossa região. 

Desde o início, vocês têm se dedicado incansavelmente à pesquisa, a prática e 

a divulgação do folclore, mantendo viva a nossa história e enriquecendo nossa 

cultura. Cada  dança, cada música, cada traje e cada gesto nos transporta para 

um passado rico em significados e nos faz compreender a importância de 

preservar as nossas raízes. 

É preciso destacar também o papel que o grupo folclórico desempenha no 

fortalecimento da identidade local. Ao levar a tradição para os palcos, escolas, 

comunidades e eventos culturais, vocês contribuem para que as novas 

gerações se reconheçam e se orgulhem da cultura do nosso povo. 

VOCÊS SÃO VERDADEIROS EMBAIXADORES D NOSSA HISTÓRIA E 

TRADIÇÕES. 

Além disso, não posso deixar de mencionar o trabalho árduo e dedicação de 

cada um dos membros desse grupo. São muitas horas de ensaio, pesquisa, 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

205 

205 
 

 

 

elaboração de coreografias e elaboração de figurinos, tudo isso feito com muito 

amor e comprometimento. Vocês são exemplo de perseverança e amor pela 

arte. 

O sucesso e o reconhecimento que voes têm alcançado ao longo dos anos, 

anos não são obra do acaso. São frutos de muito esforço, talento e união. 

Como um verdadeiro sistema, cada um dos integrantes é essencial para o 

funcionamento harmonioso de toda equipe, e é isso que faz com que vocês se 

destaquem. 

Suas apresentações são marcadas pela beleza das vestimentas, músicas e 

danças tradicionais que encantam o público e lhes proporcionam uma viagem 

ao passado. O grupo Fitas também busca transmitir a história e os valores 

culturais aos mais jovens, através de oficinas e palestras em escolas e 

comunidades. 

Além de suas atividades locais,  o grupo Fitas já teve a oportunidade de 

representar Montes Claros em diversos Festivais Internacionais de folclore no 

Brasil e América Latina, levando o nome da cidade, de Minas e do Brasil para 

outras culturas. 

A atuação do grupo Fitas é de extrema importância para a preservação da 

diversidade cultural e o fortalecimento das relações humanas. Através de suas 

apresentações e ações de valorização do folclore local, eles contribuem para 

manter viva a memória dos antepassados e promovem o resgate e valorização 

das tradições culturais. 

O grupo Fitas continua atuando de maneira ativa na cidade de Montes Claros, 

buscando sempre aprimorar suas atividades e expandir seu alcance, para que 

cada vez mais pessoas possam conhecer e valorizar a riqueza cultural da sua 

região. 

Por fim, quero parabenizar e agradecer e parabenizar a cada um de vocês, 

membros do grupo folclórico, por todo o trabalho realizado. Vocês têm deixado 

um legado importante para as próximas gerações, mantendo viva a tradição e o 

encanto das danças folclóricas. Seu empenho e dedicação merecem ser 

aplaudidos de pé. 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

206 

206 
 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXO 02 

SANTOS, Joao Pimenta. Entrevista concedia à pesquisadora Heloisa de L. 

Veloso Dumont em 16 fev. 2024, na cidade de Montes Claros -MG 

Entrevistado:  Joao Pimenta Santos, conhecido Mestre Zanza Junior 

Formação: Psicólogo, construtor civil e técnico em edificação, Capelão, 

empreendedor, folclorista e Catopê. Hoje exerce as funções de Presidente da 

associação de catopês, marujos e caboclinhos de Montes Claros MG, 

organizador das festas de agosto de Montes Claros e produtor cultural. 

Como presidente da associação e mestre dos catopês, meu posicionamento 

quanto a atuação do grupo Fitas, dos grupos parafolclóricos e outros grupos 

mais, é de grande valia, no sentido de que vai contribuir para a divulgação e 

difusão de nossas matrizes. Um exemplo, quando se fala dos catopês, da 

cultura e de nossas raízes - também nos colocados neste posicionamento - e 

os grupos Parafolclóricos, o objetivo é sempre o mesmo, de levar nossa 

identidade. A identidade cultural que acompanha as apresentações do Fitas 

são muito fiéis aos ritos originais, como as vestimentas e uma pegada mais 

técnica, que atinge outros públicos. Costumo dizer que as vezes onde os 

grupos coletivos de Montes Claros não chegam - têm somente as festas de 

agosto de Montes Claros- e os lugares que ainda não fomos como os festivais, 

o grupo Fitas está carregando esta identidade e essa representação, com 

muita responsabilidade, respeito e carinho, levando a cultura de fato como ela 

é, o que é muito importante. Essa contribuição se torna gigantesca e bem 

holística e não somente dos catopês marujos e caboclinhos, mas também uma 

diversidade cultural muito grande, que vejo nas apresentações representados 

de maneira geral como os terreiros, os ribeirinhos as regiões do Brasil, tudo 

que é regional e referente mundo, o fitas expressa muito bem dentro da 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

207 

207 
 

 

 

aplicação e da conjuntura do grupo. Então na minha opinião, posso dizer que 

tem um efeito positivo em todos os sentidos, tanto no transpasse do que é 

cultura, mostrando para o povo nas festas e festivais, a nossa cultura, as afro 

mineiridades, aprendendo culturas de povos estrangeiros, o Fitas representa 

muito bem e tem surtido efeito. Então eu fico muito feliz de ter o fitas nos 

representando e falando de catopês, marujos e caboclinhos em congressos, 

festivas e apresentações artísticas. Tenho o Fitas como parceiro e amigo e 

disseminadores da nossa cultura e diversidade do país e especialmente do 

Norte de Minas e contribui ainda na formação do indivíduo. Importante ressaltar 

que o Fitas procura manter a fidelidade e pesquisa, procurando vivenciar de 

fato as manifestações. Papai (mestre Zanza) quando vocês estavam 

apresentando comentava e ficava muito feliz, com o seu sorrisinho alegre e 

característico. Hoje me alegra muito poder estar dando continuidade ao legado 

do meu pai e poder ter essa interação com o parafolclore e as pessoas que 

compõem esses grupos. Costumo dizer que estamos no mesmo barco, e que a 

nomenclatura as vezes diferencia, quer seja folclore, parafolclore, cultural ou 

artístico, o importante é a expressão passada, que acaba sendo a mesma 

expressão, e acredito que o ponto principal é chegar até as pessoas, com 

respeito e cuidado. Os catopês, marujos e caboclinhos são manifestações de 

rua e de cortejo e o palco não é a nossa especialidade, teríamos que nos 

organizar de outra forma, com cantores e músicos demandando uma outra 

organização etc., porque colocar um grupo com tantos integrantes é difícil, e 

em muitas das vezes preferimos descer e fazer a apresentação em frente do 

palco. Já os grupos como o fitas representam bem no palco porque já têm a 

técnica, atingindo um outro tipo de público aonde não chegamos. Os catopês 

por exemplo, quando fomos ao palácio das artes em Belo Horizonte- MG, 

tivemos muito trabalho de acertar a dança no palco, porque o posicionamento 

das filas e dos mestres já são definidos, inclusive os coreógrafos tentaram 

posicioná-los, mas não deu muito certo e acabaram por ficar chateados. Muitas 

vezes me preocupo em corrigir os integrantes dos nossos grupos quando 

dizem que o parafolclore é cópia ou xerox, dizendo que o sentido é o mesmo, 

que é transmitir a nossa cultura. Penso que toda ação é válida, uma criança em 

uma escola, trajada de catopês para mim é muito importante. Tenho tentado 

em muitas das vezes, com os próprios dançantes mais carrancudos, explicar 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

208 

208 
 

 

 

que não podemos ter esse pensamento de que é somente uma imitação. Vejo 

que para todos a luta é a mesma, ou seja, a falta de fomento, no mais estamos 

na mesma estrada. 

 

 

 

Anexo 03 

D’ANGELO, Francielle Ramos Reino. Entrevista concedia à pesquisadora 

Heloisa de L. Veloso Dumont em 20 out.2023, na cidade de Montes Claros -MG 

Entrevista Ex-participantes do grupo. 

Nome: Franciele Ramos Reino D’Angelo 

Idade: 40 anos Ex-participantes do grupo. Esteve participando do grupo Fitas: 

16 anos 

 

A minha vivência junto ao grupo Fitas enriqueceu e favoreceu o meu 

crescimento pessoal de forma muito bonita e especial, a cultura popular é um 

pilar muito importante na formação do ser humano como pessoa e um ser 

deste meio, se envolver em manifestações culturais na prática te traz 

experiências, sentimentos únicos e aprendizados que escola alguma ou 

qualquer livro seja capaz de ensinar, torna-se algo de “sangue” você passa 

entender, viver e lutar por essa vertente. A importância de não permitir que 

essa cultura “adormeça” e seja contada somente através das histórias dos 

“antigos” e os descritivos deixados por estes, só possível quando você está 

dentro de um grupo como o Fitas que te leva a conhecer, praticar, entender, 

difundir, partilhar, mesclar e viver em campo com os tradicionais 

disseminadores e com os “fazedores” da nossa cultura popular, que por fim, 

passa a ser parte integrante da sua vida e de todos que permeiam por ela. 

E são muitas mudanças! Cada um que participa deste grupo, seja ele em 

qualquer das suas mais diversas funções, ou quem participa dela assistindo e 

divulgando o seu trabalho, não sai igual! Leva muito do grupo consigo. O grupo 

é capaz de te fazer uma imersão total nesse mundo cultural, de todos que 

passam a ter contato com ele, em qualquer uma das suas esferas. Um 

exemplo simples e prático é quando através das suas pesquisas de campo, 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

209 

209 
 

 

 

cada pessoa que é procurada para falar daquele determinado movimento 

cultural, se sente imensamente importante por ter feito ou fazer parte dele, e 

quando é explicado o motivo dessas pesquisas e em que ela irá resultar, este 

sente imensamente realizado e feliz por tamanha contribuição! E esse 

sentimento motiva! muda as perspectivas, os alcances e traz a certeza de que 

a nossa cultura será preservada e disseminada para jamais ser esquecida! 

Incrível! Uns dos maiores feitos da minha vida! Tenho memórias afetivas 

maravilhosas que não poderiam nunca terem sido construídas em outro lugar 

que não fosse no grupo Fitas! Tenho pessoas que são de suma importância em 

minha vida que vieram de lá, tenho experiências únicas com o manuseio da 

nossa cultura popular que só foram possíveis através do permeio do grupo 

Fitas, e o prazer em viver, contribuir e disseminar a nossa cultura para mundo é 

algo indescritível que somente quem sente o coração bater mais forte ao bater 

de um tambor é capaz de dize! 

Obrigada Grupo Fitas!! Por tudo e por tanto!!! 

 

ANEXO 04 

VELOSO, Juliana. Entrevista concedia à pesquisadora Heloisa de L. Veloso 

Dumont, na cidade de Montes Claros -MG, em 18 setembro 2024. 

Nome: Juliana Cristina Batista Veloso, Idade: 39 anos, participa do grupo Fitas 

ha10 anos. 

Acredito que o Fitas contribui com a transmissão de saberes, através das 

apresentações em eventos para divulgar as manifestações culturais, e diante 

da prática dos integrantes do grupo, com a preservação da cultura. No meu 

caso, apesar do meu envolvimento com a dança popular (forró) há mais de 20 

anos, o Fitas foi determinante para despertar a consciência pela necessidade 

de manter as manifestações culturais. 

 

ANEXO 05 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

210 

210 
 

 

 

DUMONT, Talita Veloso. Entrevista concedia à pesquisadora Heloisa de L. 

Veloso Dumont, na cidade de Montes Claros -MG, em fev. 2024. 

Entrevistada: Talita Veloso Dumont - Mae de uma participante do Fitinhas, 39 

anos, Biomédica. 

Sou mãe de uma menina de 07 anos, que passou a integrar o grupo “Fitinhas”, 

e posso dizer que tem sido muito satisfatória a sua participação. 

Foram perceptíveis algumas mudanças positivas em seu comportamento, 

dentre estas a mais benéfica foi quanto à sua sociabilidade, e ajudou muito a 

melhorar suas habilidades na comunicação e no relacionamento com outras 

crianças.  É uma criança tímida e o convívio com a dança no Fitinhas a ajudou 

no relacionamento com outras crianças, na redução da sua ansiedade e 

estresse em relação a novas pessoas e lugares. A cada dia percebo a sua 

melhora para se apresentar em público, está cada dia mais confiante. Também 

relevante o fato de estar aprendendo outras manifestações culturais, 

aprendendo sobre as suas origens e história. 

Percebi que com as aulas de danças populares, houve progresso quanto à sua 

flexibilidade e amplitude de movimento melhorando seu equilíbrio, trazendo 

benefícios para sua disciplina e do foco. Nas suas brincadeiras sempre inclui 

os movimentos acrobáticos como saltos, “estrelas” e equilibrando de ponta 

cabeça. 

É uma atividade muito prazerosa para minha filha, fica sempre ansiosa pela 

chegada dos dias dos ensaios. Percebo que está mais autoconfiante, inclusive 

foi observado pela professora de sua escola a melhora no comportamento e 

principalmente na irritabilidade. 

 

ANEXO 06 

Entrevistada: Ana Célia Guedes, 24 anos, médica, integrante do Fitas a 10 

anos. 

GUEDES, Ana Célia. Entrevista concedia à pesquisadora Heloisa de L. Veloso 

Dumont, na cidade de Montes Claros -MG, em 14 setembro 2024. 

Amo cada pedacinho desse lar. Obrigado por me acolherem tão bem, mesmo 

na minha ausência. Amo cada história, cada som, cada movimento! Amo como 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

211 

211 
 

 

 

meu corpo se sente leve ao dançar! Amo como minha mente se sente 

completa, como meu coração segue o ritmo do tambor e minha alma 

reconhece o som dos atabaques, do agogô e das congas! Amo quando meu 

corpo, meus músculos e pés sentem dor (por vezes se ferem) e mesmo assim 

não querem para de dançar / girar! Amo como me sinto lar, como me sinto 

casa, como me sinto alma com vocês! Filhos da dança, amo cada tio e cada 

irmão! Obrigado por serem parte tão importante de quem eu sou! Não sei como 

eu seria se não tivesse no fitas desde o ens. Médio. Mas sei o quanto é ruim 

ficar longe de vocês!  

ANEXO 07 

VELOSO, Maria Victoria. Entrevista concedia à pesquisadora Heloisa de L. 

Veloso Dumont, na cidade de Montes Claros -MG, em 08 mar. 2024. 

NOME: Maria Victoria Veloso, IDADE: 26 ANOS, TEMPO NO GRUPO FITAS: 

10 ANOS 

Desde minha infância eu sempre fui envolvida com a dança e admirava a 

cultura popular montesclarense, mas de longe. Foi durante o meu ensino médio 

no Colégio Marista São José de Montes Claros, onde cursei os 3 anos como 

bolsista integral, que conheci o grupo Fitas. Em 2013 a professora de 

Espanhol, Graziela, que já era veterana no grupo, me convidou para entrar no 

Fitas Intermédio (para alunos Marista) e depois de alguma insistência eu 

aceitei. O Fitas tornou-se um lugar de refúgio e acolhimento para mim durante 

a escola. Como bolsista em um Colégio de elite, não me sentia parte daquele 

espaço. Eu era uma adolescente preta, de classe baixa e novata em um 

espaço que não me era receptivo. Ter entrado para o Fitas me fez sentir 

acolhida e me deu uma missão: levar a cultura àqueles que não têm acesso. O 

Fitinhas-intermediário se apresentava em escolas públicas e privadas, em 

eventos, festas de igreja e isso me dava grande satisfação por proporcionar 

oportunidades para pessoas que não tiveram as mesmas que eu.  

Entrei na faculdade, me formei, hoje estou concluindo um mestrado e o Fitas 

segue me acompanhando. Viajei para festivais folclóricos e diversos eventos 

culturais que o Fitas me abriu as portas. Fui entender mais sobre a cultura 

brasileira, a importância de sua preservação e propagação e o valor cultural de 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

212 

212 
 

 

 

onde moro. Aos poucos fui conquistando mais espaço dentro do grupo e hoje 

além de fazer parte da Diretoria, sou representante do grupo no Conselho 

Internacional de Festivais Folclóricos do Brasil, o CIOFF. O Fitas me ensinou, e 

ainda ensina, sobre cooperação, amizade, família, diversidade, cultura e 

tradição.  Eu amo ser fiteira! "Meu corpo é pipa, meu corpo é fita, meu corpo é 

festa. 

ANEXO 08 

Projeto Fitinhas 

RESUMO 

O projeto “FITINHAS” tem como objetivo a divulgação dos saberes oriundos da 

cultura popular brasileira, com ênfase na cultura mineira através de pesquisas 

e performances artísticas. Abrange o que segundo Howard Gardner, é 

chamado de “inteligências múltiplas”: musical, interpessoal, intrapessoal, 

corporal-cinestésico, lógico-matemático, visual-espacial e verbal-linguístico; 

trabalhando dessa forma as diferentes áreas intelectuais e contribuindo para o 

desenvolvimento das mais diversas habilidades humanas. 

PALAVRAS – CHAVE: Folclore, dança, educação. 

JUSTIFICATIVA 

O FITAS – Grupo de tradições folclóricas, criado no ano de 2005, por um grupo 

de amigos apaixonados pela cultura brasileira, é hoje um dos representantes 

de Montes Claros em festivais de folclore nacionais e internacionais. O Grupo 

se propõe a manter, incentivar, divulgar e apoiar o culto folclórico de todas as 

regiões brasileiras, exaltando o conteúdo cultural, com ênfase no folclore 

mineiro. Tudo isso, respaldado por pesquisas de projeção folclórica. 

O Fitas, filiado à Fundação Cultural Marina Lorenzo Fernandez, mantém uma 

parceria com o Colégio Marista São José de Montes Claros, e tem como 

principal objetivo divulgar o folclore norte-mineiro e brasileiro, através de 

coreografias de danças parafolclóricas. 

Para consolidar a sua parceria com o Colégio Marista, o grupo se propõe a 

criar e manter o FITINHAS – grupo infantil e juvenil, que reunirá alunos de 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

213 

213 
 

 

 

várias faixas etárias, organizados em subgrupos, tendo como meta a 

valorização das tradições culturais brasileiras, que busca através de pesquisas, 

do estudo e da compreensão das manifestações culturais populares obter um 

impacto social e artístico na comunidade escolar, trabalhando com vários 

estilos de manifestações folclóricas. 

O projeto tem ainda como meta o ensino e a difusão de saberes oriundos da 

dança e da cultura popular brasileira através de pesquisas e performances 

artísticas, a fim de consolidar a valorização da dança folclórica, através de 

estudos e pesquisas de grupos culturais de raiz. 

A dança sempre foi um importante componente cultural da humanidade, e o 

folclore brasileiro é bastante rico em danças que representam as tradições e a 

cultura de uma determinada região, e é um importantíssimo veículo de 

socialização. As danças folclóricas estão geralmente ligadas a aspectos 

religiosos, festas, lendas, fatos históricos, acontecimentos do cotidiano e 

brincadeiras e constitui meio de integração de uma comunidade, e geralmente 

é executada com passos simples e repetitivos executados por membros de 

uma comunidade com laços culturais em comum, resultantes de um longo 

convívio.  

Por participarem integralmente da vida comunitária, as danças folclóricas estão 

geralmente associadas a ocasiões específicas e a determinados grupos de 

pessoas. Há danças para as mais diversas atividades e ocasiões: plantio, 

colheita, pastoreio, pesca, tecelagem, nascimento, matrimônio, guerra, funeral. 

Carências e necessidades podem motivar danças. Elas podem ser religiosas 

ou profanas, embora quase todas as danças ritualísticas possuam um 

elemento social. Danças que antigamente eram realizadas por motivos 

cerimoniais, hoje são dançadas com fins recreativos, de caráter profano. 

Diante disso, a proposta do FITAS grupo é a criação de um grupo de danças 

parafolclóricas mirim, visando a valorização das tradições culturais brasileiras, 

tendo como base a pesquisa, o estudo e a compreensão das manifestações 

culturais populares do país. 

OBJETIVOS 



Ata de Defesa de Tese 3 (5085296) SEI 23070.065282/2024-48 / pg. 

214 

214 
 

 

 

 Difundir as formas de saber adquiridas através do estudo e coreografia 

da cultura popular montesclarense, norte mineira e brasileira, através da 

música e da dança folclórica;  

 Analisar a importância da utilização do folclore e da cultura popular na 

educação como forma de valorização da identidade cultural brasileira; 

 Realizar pesquisas de campo, grupo de estudos e de trabalho para 

auxiliar na elaboração de coreografias parafolclóricas, culminando com 

festivais e mostras de danças; 

 Instrumentalizar professores, através de conteúdos do folclore nacional 

(dentre danças, cantigas, brincadeiras, lendas etc.) como forma de 

auxiliar no processo de transmissão desses saberes na escola.  

 Atuar como local de estudo e aprofundamento das disciplinas que atuam 

com conteúdos relacionados aos saberes populares, à dança e ao 

folclore; 

 Possibilitar à comunidade escolar conhecimento sobre a cultura popular 

e identidade, através do reconhecimento de nossa diversidade.  

METODOLOGIA 

O projeto iniciará suas atividades no ano letivo de 2012; 

O grupo será composto por alunos na faixa etária de 06 a 17 anos, divididos 

em 03 turmas, com 02 horas aula semanais. 

 


