
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE GOIÁS (UFG) 

FACULDADE DE ARTES VISUAIS (FAV) 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ARTE CULTURA VISUAL 

 

 

 

 

JULIA RIBEIRO MARGON 

 

 

 

Caos reina: uma análise da Trilogia da Depressão de Lars von 

Trier através da narrativa e imagem 

 

 

 

 

 

GOIÂNIA 

2025 



30/06/2025 16:53SEI/UFG - 5465105 - Termo de Ciência e de Autorização (TECA)

Página 1 de 2file:///Users/juliamargon/Downloads/Sistema%20Eletrônico%20de%2…mento%20para%20Assinatura_files/documento_consulta_externa.html

UNIVERSIDADE FEDERAL DE GOIÁS
FACULDADE DE ARTES VISUAIS

TERMO DE CIÊNCIA E DE AUTORIZAÇÃO (TECA) PARA DISPONIBILIZAR
VERSÕES ELETRÔNICAS DE TESES

E DISSERTAÇÕES NA BIBLIOTECA DIGITAL DA UFG

Na qualidade de titular dos direitos de autor, autorizo a Universidade Federal de Goiás
(UFG) a disponibilizar, gratuitamente, por meio da Biblioteca Digital de Teses e Dissertações
(BDTD/UFG), regulamentada pela Resolução CEPEC nº 832/2007, sem ressarcimento dos direitos
autorais, de acordo com a Lei 9.610/98, o documento conforme permissões assinaladas abaixo, para
fins de leitura, impressão e/ou download, a título de divulgação da produção científica brasileira, a
partir desta data.

O conteúdo das Teses e Dissertações disponibilizado na BDTD/UFG é de
responsabilidade exclusiva do autor. Ao encaminhar o produto final, o autor(a) e o(a) orientador(a)
firmam o compromisso de que o trabalho não contém nenhuma violação de quaisquer direitos autorais
ou outro direito de terceiros.
1. Identificação do material bibliográfico
[ x ] Dissertação         [  ] Tese          [  ] Outro*:_____________
 
 

*No caso de mestrado/doutorado profissional, indique o formato do Trabalho de Conclusão de Curso, permitido no documento de área, correspondente
ao programa de pós-graduação, orientado pela legislação vigente da CAPES.
 
Exemplos: Estudo de caso ou Revisão sistemática ou outros formatos.

2. Nome completo do autor
Julia Ribeiro Margon

3. Título do trabalho
Caos reina: uma análise da trilogia da Depressão de Lars von Trier através da narrativa e imagem

4. Informações de acesso ao documento (este campo deve ser preenchido pelo orientador)
Concorda com a liberação total do documento [ x ] SIM           [     ] NÃO¹

[1] Neste caso o documento será embargado por até um ano a partir da data de defesa. Após esse período,
a possível disponibilização ocorrerá apenas mediante:
a) consulta ao(à) autor(a) e ao(à) orientador(a);
b) novo Termo de Ciência e de Autorização (TECA) assinado e inserido no arquivo da tese ou
dissertação.
O documento não será disponibilizado durante o período de embargo.
Casos de embargo:
- Solicitação de registro de patente;



30/06/2025 16:53SEI/UFG - 5465105 - Termo de Ciência e de Autorização (TECA)

Página 2 de 2file:///Users/juliamargon/Downloads/Sistema%20Eletrônico%20de%2…ento%20para%20Assinatura_files/documento_consulta_externa.html

- Submissão de artigo em revista científica;
- Publicação como capítulo de livro;
- Publicação da dissertação/tese em livro.

Obs. Este termo deverá ser assinado no SEI pelo orientador e pelo autor.

Documento assinado eletronicamente por Samuel Jose Gilbert De Jesus, Professor do
Magistério Superior, em 27/06/2025, às 14:48, conforme horário oficial de Brasília, com
fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020.

Documento assinado eletronicamente por Julia Ribeiro Margon, Discente, em 30/06/2025, às
16:51, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº
10.543, de 13 de novembro de 2020.

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site
https://sei.ufg.br/sei/controlador_externo.php?
acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0, informando o código verificador
5465105 e o código CRC E73FB91B.

Referência: Processo nº 23070.029586/2025-22 SEI nº 5465105



JULIA RIBEIRO MARGON 

 

 

 

Caos reina: uma análise da Trilogia da Depressão de Lars von 
Trier através da narrativa e imagem 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Arte e Cultura Visual – 
Mestrado, da Faculdade de Artes Visuais da 
Universidade Federal de Goiás, como requisito 
para obtenção do título de Mestra em Arte e 
Cultura Visual. 

 

Área de concentração: Artes, Cultura e 
Visualidades 

Linha de pesquisa: Imagem, Cultura e 
Produção Artística 

Orientação: Prof. Dr. Orientador Samuel José 
Gilbert de Jesus 

 

 

 

 

 

 

 

GOIÂNIA 

2025 



Ficha de identificação da obra elaborada pelo autor, através do
Programa de Geração Automática do Sistema de Bibliotecas da UFG.

CDU 7

Margon, Julia Ribeiro
      Caos reina [manuscrito] : uma análise da trilogia da depressão de
Lars Von Trier através da narrativa e imagem  / Julia Ribeiro Margon. 
 2025.
       117 f. 

      Orientador: Prof. Dr. Samuel José Gilbert  de Jesus.
      Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal de Goiás,
Faculdade de Artes Visuais (FAV), Programa de Pós-Graduação em Arte
e Cultura Visual, Goiânia, 2025.
     Bibliografia.
      Inclui lista de figuras.

      1. Lars von Trier. 2. cinema. 3. imagem. 4. arquétipo. 5. narrativa.
I. de Jesus, Samuel José Gilbert , orient. II. Título.



UNIVERSIDADE FEDERAL DE GOIÁS

FACULDADE DE ARTES VISUAIS

ATA DE DEFESA DE DISSERTAÇÃO

Ata nº 21 da sessão de Defesa de Dissertação de Julia Ribeiro Margon, que confere o título de Mestra em
Arte e Cultura Visual, na área de concentração em Artes, Cultura e Visualidades.

Aos 18 dias do mês de junho de 2025, a partir da(s) 11:00h, por videoconferência, realizou-se a sessão
pública de Defesa de Dissertação intitulada “Caos reina: uma análise da trilogia da depressão de Lars
Von Trier através da narrativa e  imagem”. Os trabalhos foram instalados pelo Orientador, Professor
Doutor Samuel José Gilbert De Jesus [PPGACV/FAV/UFG] com a participação dos demais membros da
Banca Examinadora: Professora Doutora Lúcia Ramos Monteiro [PPCine/UFF], membro titular externo, ;
Professora Doutora Rosa Maria Berardo [PPGACV/FAV/UFG], membro titular interno. Durante a
arguição os membros da banca não fizeram sugestão de alteração do título do trabalho. A banca destacou a
contribuição da pesquisa de mestrado no campo dos estudos de gênero associados aos estudos
cinematográficos e, portanto, recomenda a publicação parcial da pesquisa pelo viés de um artigo ou
publicação completa da dissertação de mestrado de Julia Ribeiro Margon. A Banca Examinadora reuniu-se
em sessão secreta a fim de concluir o julgamento da Dissertação, tendo sido a candidata aprovada pelos seus
membros. Proclamados os resultados pelo Professor Doutor Samuel José Gilbert de Jesus, Presidente da
Banca Examinadora, foram encerrados os trabalhos e, para constar, lavrou-se a presente ata que é assinada
pelos(as) Membros(as) da Banca Examinadora, aos 18 dias do mês de junho de 2025.

 

TÍTULO SUGERIDO PELA BANCA

 

Documento assinado eletronicamente por Samuel Jose Gilbert De Jesus , Professor do Magistério
Superior, em 27/06/2025, às 14:48, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do
art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Documento assinado eletronicamente por Rosa Maria Berardo, Professor do Magistério Superior ,
em 29/06/2025, às 19:54, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do
Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Documento assinado eletronicamente por Lucia Ramos Monteiro, Usuário Externo, em 30/06/2025,
às 08:24, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543,
de 13 de novembro de 2020.

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site
https://sei.ufg.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0,
informando o código verificador 5465098 e o código CRC 8363E0FA.

Referência: Processo nº 23070.029586/2025-22 SEI nº 5465098

Ata de Defesa de Dissertação 21 (5465098)         SEI 23070.029586/2025-22 / pg. 1



UNIVERSIDADE FEDERAL DE GOIÁS 

FACULDADE DE ARTES VISUAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ARTE E CULTURA VISUAL 

DISSERTAÇÃO DE MESTRADO 

 

Caos Reina: 

uma análise da Trilogia da Depressão através da narrativa e imagem 

JULIA RIBEIRO MARGON 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

Prof. Dr. Samuel José Gilbert de Jesus​
(FAV/UFG) 

Orientador(a) e Presidente da banca 

 

 

 

 

 

Profa. Dra. Lúcia Ramos Monteiro​
(PPGCine/UFF) 

Membro externo 

 

Prof. Dr. Dalmir Rogério Pereira ​
(PPGAC/EMAC-UFG) 

Suplente externo 

 

 

 

Profa. Dra. Rosa Maria Berardo​
(FAV/UFG) 

Membro interno 

 

Prof. Dr. João Dantas dos Anjos Neto​
(FAV/UFG) 

Suplente interno 

 



DEDICATÓRIA 

 

Dedico este trabalho a todas as mulheres malditas que desobedeceram. 

 



AGRADECIMENTOS  

 

A minha companheirinha Hanna, que por todas as madrugadas adormeceu ao 

meu lado sem nenhuma preocupação.  

Aos meus pais, pelo apoio de sempre, por me permitirem ser quem eu sou e 

por me ensinarem que humildade é a maior arma para tocar o coração dos homens. 

A todos os docentes do PPGACV e meus colegas discentes, pelo 

conhecimento compartilhado: é gratificante estar no meio de pessoas tão 

inteligentes e que agregam, não só a minha formação acadêmica, mas 

principalmente como indivíduo. Conviver com vocês foi um enorme aprendizado. 

Finalmente, agradeço a CAPES que por tornar possível a realização desta 

pesquisa. 

E por último, a todos aqueles que contribuíram para o despertar da minha 

paixão por cinema. Sem ela eu nada seria.  



RESUMO 

 

Esta dissertação tem como objetivo analisar a Trilogia da Depressão de Lars von 
Trier, composta pelos filmes Anticristo (2008), Melancolia (2011) e Ninfomaníaca 
(2013), sob a perspectiva da relação entre imagem e narrativa. A pesquisa busca 
demonstrar como a construção imagética nos filmes de Trier evolui paralelamente ao 
desenvolvimento narrativo, com ênfase na criação das personagens femininas. 
Também será abordado o uso de arquétipos pelo diretor para moldar essas 
protagonistas, destacando como ele confere contornos únicos a cada personagem 
por meio de sua narrativa e linguagem visual. 

No primeiro capítulo, é realizada uma retrospectiva da trajetória de von Trier, desde 
suas trilogias anteriores até a Trilogia da Depressão, para entender o 
desenvolvimento de sua abordagem narrativa e visual, além de sua representação 
feminina. O segundo capítulo se concentra em estabelecer o conceito de arquétipo e 
investigar como Lars von Trier utiliza dos mesmos para compor suas protagonistas e 
os enredos de cada filme da trilogia. No terceiro, explora-se conceitos ligados a 
imagem e cinema, como análise fílmica, mise-en-scène e a Teoria Feminista do 
Cinema. Por fim, o quarto capítulo dedica-se à análise da imagem, investigando 
como as principais composições visuais de cada filme se relacionam com a narrativa 
e com o desenvolvimento das personagens. 

A pesquisa visa contribuir para uma compreensão mais aprofundada do cinema de 
Lars von Trier, evidenciando como o diretor constrói narrativas visuais complexas 
que dialogam com suas temáticas e protagonistas, ao mesmo tempo que desafia 
convenções estéticas e narrativas. 

Palavras-chave: Lars von Trier; cinema; imagem; arquétipo; narrativa.  



ABSTRACT 

 

This dissertation aims to analyze Lars von Trier’s Depression Trilogy—comprising the 
films Antichrist (2008), Melancholia (2011), and Nymphomaniac (2013) — through 
the lens of the relationship between image and narrative. The research seeks to 
demonstrate how the director’s visual construction evolves in parallel with the 
narrative development, with an emphasis on the creation of female characters. The 
study also examines von Trier’s use of archetypes in shaping his protagonists, 
highlighting how he gives each character distinctive contours through both narrative 
and visual language. 

The first chapter offers a retrospective overview of von Trier’s career, from his earlier 
trilogies to the Depression Trilogy, in order to understand the development of his 
narrative and visual style, as well as his portrayal of women. The second chapter 
focuses on defining the concept of archetype and exploring how von Trier employs 
archetypal structures in crafting his protagonists and storylines throughout the trilogy. 
The third chapter delves into concepts related to cinematic image, including film 
analysis, mise-en-scène, and Feminist Film Theory. Finally, the fourth chapter is 
dedicated to image analysis, examining how the key visual compositions in each film 
relate to the narrative and character development. 

This research aims to contribute to a deeper understanding of Lars von Trier’s 
cinema by highlighting how he constructs complex visual narratives that engage with 
his themes and protagonists while simultaneously challenging aesthetic and narrative 
conventions. 

Keywords: Lars von Trier; cinema; image; archetype; narrative. 

 



LISTA DE FIGURAS 

Figura 1: Pôsteres da Trilogia Europa.                                                                       17 

Figura 2: Pôsteres da Trilogia Coração de Ouro.                                                       22 

Figura 3: Pôsteres da Trilogia USA: Land of Opportunities.                                       24 

Figura 4: Pôster de O Grande Chefe (2006).                                                             27 

Figura 5: Pôsteres da Trilogia da Depressão.                                                            28 

Figura 6: The Witches, Hans Baldung, 1510.                                                             34 

Figura 7: Cena: Anticristo – Referência a The Witches.                                             34 

Figura 8: Ofélia, John Everett Millais, 1852.                                                               36 

Figura 9: Cena: Melancolia – Quadro Ofélia.                                                             36 

Figura 10: Estátua de Messalina com Britânico, séc. I d.C.                                       38 

Figura 11: Cena: Ninfomaníaca Vol. II – Messalina e a Meretriz da Babilônia.          38 

Figura 12: Cena: Anticristo – Ela na floresta.                                                             57 

Figura 13: Cena: Anticristo – Ele vê a chuva de sementes.                                       59 

Figura 14: Cena: Anticristo – Sexo sobre a árvore e corpos.                                     60 

Figura 15: Cena: Anticristo – Ela e os Três Pedintes.                                                62 

Figura 16: Cena: Anticristo – Floresta e corpos femininos.                                        63 

Figura 17: Cena: Melancolia – Justine, Claire e Leo sob o luar.                                79 

Figura 18: Cena: Melancolia – Justine no campo de noiva.                                       81 

Figura 19: Cena: Melancolia – Justine no rio como Ofélia.                                        82 

Figura 20: Cena: Melancolia – Justine à beira do rio.                                                83 

Figura 21: Cena: Melancolia – A cabana e a colisão.                                                85 

Figura 22: Cena: Ninfomaníaca Vol. I – Prazer e dor de Joe.                                  103 

Figura 23: Cena: Ninfomaníaca Vol. I – Joe, Jerome e o felino.                              104 

Figura 24: Cena: Ninfomaníaca Vol. II – Visão e orgasmo.                                     105 

Figura 25: Cena: Ninfomaníaca Vol. II – A árvore da alma.                                     107 

Figura 26: Cena: Anticristo e Ninfomaníaca Vol. II – Imagens comparadas.           112 
 



SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO​ 14 

1. AS FASES DE LARS VON TRIER​ 17 

1.1. Trilogia Europa                                                                                          17 

1.2. O Dogma 95                                                                                              19 

1.3. Trilogia Coração de Ouro                                                                          21 

1.4. Trilogia USA: Land of Opportunities                                                         24 

1.5. Trilogia da Depressão​ 27 

2. ARQUÉTIPO                                                                                                32                  

2.1. A Bruxa em Anticristo                                                                               32 

2.2. A Ofélia em Melancolia                                                                             35 

2.3. A Messalina em Ninfomaníaca                                                                 37 

3. IMAGEM E CINEMA                                                                                    40 

3.1. Quanto à análise                                                                                       40 

3.2. Cinema, imagem e mise-en-scène                                                           41 

3.3. Uma visão do feminino no cinema e no cinema de Lars von Trier           44 

4. ANÁLISE DA TRILOGIA DA DEPRESSÃO                                                 47 

4.1. Anticristo                                                                                                   47 

4.1.1. Resumo do filme                                                                                    47 

4.1.2. Análise da narrativa                                                                               52 

4.1.3. Análise das imagens                                                                              57 

4.2. Melancolia                                                                                                 65 

4.2.1 Resumo do filme                                                                                     65 



4.2.2. Análise da narrativa                                                                               72 

4.2.3. Análise das imagens                                                                              79 

4.3. Ninfomaníaca                                                                                            86 

4.3.1. Resumo do filme                                                                                    86 

4.3.2. Análise da narrativa                                                                               94 

4.3.3. Análise das imagens                                                                            102 

4.4. Pontos de encontro da trilogia​ 108 

CONCLUSÃO​ 113 

REFERÊNCIAS​ 114 

 



14 
 

INTRODUÇÃO 

Lars von Trier, nascido Lars Trier em 30 de abril de 1956, em Copenhague, 

Dinamarca, teve uma infância marcada por uma educação pouco convencional. 

Seus pais, vinculados ao partido comunista, praticavam uma abordagem libertária na 

criação dos filhos, resultando em um ambiente doméstico de grande autonomia, 

cenário este que contribuiu para o desenvolvimento de sua independência precoce, 

acompanhada de uma sensação de isolamento. Incentivado desde jovem por sua 

mãe a manter práticas artísticas, ganhou sua primeira filmadora ainda na infância, o 

que mais tarde o levaria até a Escola Nacional de Cinema da Dinamarca. Durante 

seu período como estudante, já se destacava pelo talento singular, embora também 

fosse conhecido por sua personalidade difícil e arrogante, o que lhe rendeu o apelido 

"von Trier", em alusão irônica à nobreza germânica.  

Aceitando a provocação, transformou o apelido em nome artístico e passou a 

ser conhecido como Lars von Trier, tornando-se um dos cineastas mais 

controversos, polêmicos e talentosos do cinema contemporâneo. Se destacou por 

toda sua carreira pela forma ousada como aborda os temas centrais de seus 

enredos, por desafiar convenções cinematográficas, explorar técnicas não 

convencionais de filmagem, a forma sublime como trabalha a imagem, experimentar 

e subverter gêneros dentro da sétima arte. 

É inegável que as suas obras guardam uma obscuridade que parte de uma 

pessoalidade e psicologia densas. Como colocado por Elbeshlawy, "O cinema de 

Lars von Trier é Lars von Trier. Aproveitá-lo e se distanciar dele não podem ser 

combinados." (2016, p. 136). A vida pessoal de Trier, suas próprias experiências, 

questões e angústias são a essência de seu trabalho. Sua visão complexa da 

realidade parece levar a tantos questionamentos ao longo do enredo de seus filmes, 

que acabam direcionados para um certo estado de fantasia infeliz. É admirável 

então notar a sua capacidade de fazer filmes para ninguém além dele mesmo, e 

simultaneamente, que colocam o dedo na ferida da plateia o tempo todo.  

Temas como moralidade, sofrimento, sexualidade e a condição humana estão 

sempre presentes, acompanhados de uma abordagem sádica inigualável, que em 

muitos momentos passa pelo cômico. Seus filmes tiram o público constantemente do 

eixo, questionando tabus e hipocrisias sociais. Não é em vão que o cinema de Lars 



15 
 

von Trier chama tanto a atenção da crítica, estabelecendo o diretor como uma figura 

polarizadora: admirado por sua inovação artística, mas também criticado por suas 

declarações polêmicas e abordagem intensa com atores e equipe. Apesar das 

controvérsias, seu impacto no cinema mundial é indiscutível, sendo considerado um 

dos diretores mais influentes de sua geração. 

Um diretor tão instigante como ele tem sua filmografia marcada por 

metamorfoses igualmente interessantes. A cada nova fase de sua carreira, 

conseguimos notar transformações significativas na composição das imagens de 

seus filmes, sempre acompanhadas das transformações de suas narrativas.   

Esta pesquisa tem o objetivo analisar a Trilogia da Depressão de Lars von 

Trier - composta pelos seus filmes Anticristo (2008), Melancolia (2011) e 

Ninfomaníaca (2013) - quanto a sua imagem e narrativa. 

Este trabalho também tem como objetivo demonstrar que o desenvolvimento 

da composição visual nos filmes de Lars von Trier ocorre em paralelo ao progresso 

de suas narrativas, com foco especial na construção de suas personagens 

femininas. Além disso, pretende-se mostrar como o diretor utiliza arquétipos bem 

definidos para cada filme da Trilogia da Depressão, desenvolvendo as protagonistas 

a partir desses modelos. No entanto, von Trier sempre imprime um contorno único a 

essas personagens, utilizando não apenas a narrativa, mas também a linguagem 

visual para moldá-las de forma profunda e complexa. 

No capítulo 1 foi feita uma retrospectiva pelas fases do cinema de Lars von 

Trier, desde a sua primeira trilogia até a última, com o intuito de entender a trajetória 

de desenvolvimento do seu cinema, quanto à narrativa e imagem, e também quanto 

à representação feminina. 

No capítulo 2, jogamos um olhar minucioso para o conceito de arquétipos, 

investigando as escolhas do diretor para cada um dos filmes, e a construção das 

narrativas baseadas nesses arquétipos, sobretudo no que diz respeito à construção 

das protagonistas da Trilogia da Depressão. 

O capítulo 3 será dedicado a entender alguns conceitos sobre imagem e 

cinema, necessários para executar a análise dos três filmes. Falaremos sobre 

análise fílmica, mise-en-scène e Teoria do Cinema Feminista. 



16 
 

O quarto e último capítulo será dedicado à análise da Trilogia da Depressão, 

separadamente e quanto aos seus pontos de intersecção. Primeiro foi elaborado um 

resumo do enredo de cada filme para entendê-lo melhor, seguida de uma análise da 

narrativa de cada um, e por fim, a análise de suas imagens. 

 



17 
 

1. AS FASES DE LARS VON TRIER 

Neste capítulo faremos uma retrospectiva no cinema de Lars von Trier a fim 

de entender o caminho percorrido pelo diretor, desde os seus primeiros filmes, até o 

nosso objeto de estudo, a Trilogia da Depressão. A intenção é criar uma linha de 

pensamento que ajude a entender como as experimentações de von Trier levaram a 

sua construção de imagem atual, fazendo o mesmo com a sua narrativa que 

também sofreu transformações significativas ao longo dos anos. 

1.1. Trilogia Europa 

Por não ser tão relevante para o aprofundamento desta pesquisa, 

abordaremos rapidamente a primeira trilogia de Lars von Trier, intitulada Europa, 

composta pelos filmes Elemento de um Crime (1984), Epidemia (1987) e Europa 

(1991), apenas com o intuito de contextualizar rapidamente o início da trajetória do 

diretor e traçar um caminho até sua terceira trilogia, o verdadeiro objeto de estudo. 

 

Figura 1 – Pôsteres da Trilogia Europa de Lars von Trier. 

Apresentando uma estética apurada e servindo como a primeira evidência do 

controle técnico de von Trier, a Trilogia Europa foi a responsável por consagrá-lo na 

cena internacional como um diretor de filmes de arte (OLIVEIRA, 2021). Inspirada 

em filmes Noir e exibindo tendências pós-modernistas, os filmes dessa trilogia 

compõem um retrato de uma "Europa assombrosa, no passado, no presente e no 

futuro, e que abordam as grandes questões de identidade europeia: pátria, culpa e 

idealismo." (OLIVEIRA, 2021, p. 40). 



18 
 

Além dos temas relacionados à nação e às perspectivas geopolíticas da 

história, há uma preocupação significativa com as noções de poder e ética, o papel 

do indivíduo nesse contexto e as questões de identidade, assim como a forma como 

a condição humana nos posiciona na sociedade. Esses debates sobre o humanismo 

são cruciais não apenas para esta trilogia, mas permeiam toda a obra de Lars von 

Trier, sendo abordados de diversas maneiras ao longo de sua carreira. Seus filmes 

ilustram, de forma constante, a complexidade da interação entre moralidade, valores 

culturais e a essência do ser humano (BAINBRIDGE, 2007). 

Curiosamente, esse flerte com o mal se torna uma das 
características principais das narrativas de von Trier, sendo possível 
ver em toda sua obra, seja retratado como um mal próprio, ou um 
mal que vem do outro, em uma espécie de exame da natureza de 
seus protagonistas. (BADLEY, 2010, apud OLIVEIRA, 2021, p. 
40-41). 

Outro aspecto importante a ser observado é o perfil dos protagonistas da 

Trilogia Europa. Tratam-se todos de homens idealistas que, apesar de suas 

melhores intenções, guiadas por um certo sentimento heroico, acabam se tornando 

instrumentos do mal (OLIVEIRA, 2021). As personagens femininas presentes nesta 

trilogia seguem o perfil femme fatale do cinema Noir, carregadas de uma 

ambiguidade moral, uma certa sedução e mistério, mas se mantendo longe do 

protagonismo das tramas dos três filmes.  

 Depois de finalizada a trilogia, Lars von Trier abandona seus heróis 

fracassados. Apenas anos depois em O Grande Chefe (2006) é que o diretor voltará 

a colocar um homem como protagonista, repetindo anos mais tarde esta escolha em 

A Casa que Jack Construiu (2018). A preferência por protagonistas femininas é 

elemento chave desta pesquisa, e abordaremos adiante este aspecto do cinema de 

Lars von Trier e o contraponto estabelecido com seus personagens masculinos. 

É certo que a Trilogia Europa foi essencial para o desenvolvimento desse 

jovem, e já na época, brilhante diretor, sedento para colocar em prática seus 

aprendizados da faculdade de cinema e mostrar ao mundo sua capacidade. Não 

diferente de qualquer outro jovem adulto, que se encontra instigado por uma noção 

social ainda por amadurecer, Lars von Trier usa seus primeiros filmes como 

ferramenta investigativa de suas próprias questões políticas e identitárias com seu 

continente de origem.  



19 
 

Mas sendo ele um diretor de natureza curiosa, que constantemente se 

empenha em experimentar o máximo de possibilidades que o cinema possa lhe 

oferecer, e acima de tudo, com uma inclinação extrema a olhar mais fundo para 

dentro de si, von Trier logo abandona a técnica minuciosa, a discussão 

política-geográfica e seus protagonistas homens heróis falidos para encarar novas 

mudanças da forma como enxerga o mundo através do seu trabalho. 

Apesar do virtuosismo técnico, os filmes da primeira trilogia soam 

frios – distantes do impacto perturbador que Trier começaria a 

promover dali em diante – e com enredos confusos. (TIEZZI, 2013, p. 

20). 

Seu próximo passo viria a ser uma minissérie para a televisão dinamarquesa 

intitulada O Reino (1994), que mostrava já uma preferência do diretor - que seria 

desenvolvida nos anos seguintes - um estilo muito mais próximo do documental, 

com imagens capturadas sem tanto perfeccionismo e com a câmera na mão 

(AALTONEN, 2015). No ano seguinte, von Trier surgiria com o Dogma 95, seu 

manifesto que insiste em um modo de fazer cinema realista e foge dos padrões 

comerciais de Hollywood e da visão burguesa da Nouvelle Vague. 

1.2. O Dogma 95 

Segundo Aaltonen (2015), o mais conhecido dos experimentos de Lars von 

Trier foi o Dogma 95. Em 1995, juntamente com Thomas Vinterberg - cineasta 

dinamarques contemporâneo e amigo próximo de von Trier até os dias atuais - 

formulou este manifesto que ia em direção a uma forma de fazer cinema em busca 

da realidade, e que dava continuidade a sua relação com o estilo documental de 

filmar. Mas acima de tudo, o Dogma 95 era uma espécie de afronta ao cinema 

comercial de Hollywood, a superficialidade de seus roteiros, aos grandes orçamentos 

e os parâmetros burgueses de se fazer cinema. Vinha dotado também de um certo 

caráter opositorio a outro grande movimento do cinema europeu, a Nouvelle Vague, 

surgido na década de 50 na França, sobretudo quanto a questão da autoria na obra 

cinematográfica (SILVA, 2010). 

Entre outras questões, a Nouvelle Vague pregava uma maneira de fazer 

cinema vinculado a pessoalidade e autoria do diretor, passando a reivindicar uma 

assinatura do autor, como acontece com qualquer outra forma de expressão 



20 
 

artística. Segundo Silva (2010), o Dogma 95 questionou este conceito quando institui 

como uma de suas regras, que o nome do diretor não deveria figurar nos créditos do 

filme. 

A essência do Dogma 95 foi expressa em dez mandamentos que ficaram 

conhecidos como "O voto de castidade", que podem ser resumidos da seguinte 

forma:  

1.​ As filmagens devem ser feitas no local. Objetos e cenários não 
devem ser trazidos (se um objeto for necessário para a história, 
deve-se escolher um local onde ele possa ser encontrado). 

2.​ O som nunca deve ser produzido separadamente da imagem, ou 
vice-versa (música não deve ser usada a menos que ocorra onde a 
cena está sendo filmada). 

3.​ A câmera deve ser portátil. Qualquer movimento ou imobilidade 
alcançável à mão é permitido. (O filme não deve acontecer onde a 
câmera está; as filmagens devem ocorrer onde o filme se passa). 

4.​ O filme deve ser em cores. Iluminação especial não é aceitável. (Se 
houver pouca luz para a exposição, a cena deve acontecer, ou uma 
única lâmpada pode ser acoplada à câmera). 

5.​ Trabalho óptico e filtros são proibidos. 

6.​ O filme não deve conter ação superficial. (Assassinatos, armas, etc. 
não devem ocorrer). 

7.​ Alienação temporal e geográfica é proibida. (Ou seja, o filme deve se 
passar aqui e agora). 

8.​ Filmes de gênero não são aceitáveis. 

9.​ O filme deve ser em 35mm Academy. 

10.​O diretor não deve ser creditado. (YALGIN, 2003, p.3) 

Alegando que a Nouvelle Vague possuía uma visão burguesa de arte, os 

criadores do manifesto rompem com o movimento francês insistindo que a arte de 

fazer filmes não deveria ser atribuída ao indivíduo -  por ser um trabalho realizado de 

um esforço coletivo - e nem para "criar ilusão" (SILVA, 2010). Assim, a principal 

missão do Dogma é levar o cinema a representar a realidade de maneira mais crua 

e verídica possível, fazendo com que o estilo dos filmes registrados como dentro do 

Dogma 95 seja frequentemente associado ao gênero documental. 

A popularidade e sucesso do movimento não foram planejados. "Muito se 

questiona sobre a sinceridade e a espontaneidade do movimento, sendo que este é 



21 
 

frequentemente visto como puro marketing." (OLIVEIRA, 2008, p. 21). Se levada em 

consideração o comportamento e personalidade de von Trier, é possível levantar a 

hipótese de que o Dogma não tenha passado de uma espécie de "brincadeira 

sarcástica" da parte do diretor. Lars von Trier sempre foi um cineasta autoral muito 

individualista. O seu único filme que segue à risca as leis do manifesto é Os Idiotas 

(1998). Ondas do Destino (1996), Dançando no Escuro (2000) e O Grande Chefe 

(2006), seus filmes seguintes, ainda apresentariam alguns recursos técnicos e 

estilísticos que se aproximam dos estabelecidos pelo manifesto, mas muito mais em 

relação a sua estética e cinematografia do que quanto ao seu teor. Em resumo, von 

Trier deixou de lado o Dogma 95 muito rápido (AALTONEN, 2015), partindo logo 

para o seu novo experimento. 

Cada trilogia que ele propõe, parece o trabalho de um cineasta 
diferente, com uma unidade temática e estética distinta das demais. 
Trier encabeçou o manifesto Dogma (...) para ele mesmo romper as 
regras em seus filmes seguintes. Trata-se, portanto, de um diretor 
que procura “redefinir a si mesmo a cada década”. (TIEZZI, 2013, 
p.17) 

Mesmo tendo sido uma fase breve, o Dogma 95 marcou de fato um momento 

transitório notável no trabalho de Lars von Trier (BAINBRIDGE, 2007). A excelência 

técnica e protagonismo masculino da trilogia Europa deram espaço para uma forma 

estilística de filmar muito mais livre, tendo a com câmera na mão como marca 

registrada dessa nova fase, e sobretudo, o protagonismo feminino.  

1.3. Trilogia Coração de Ouro 

A Trilogia Europa consagrou Lars von Trier como um autor de cinema de arte, 

enquanto o Dogma 95 jogou holofotes para a personalidade desafiadora e intrigante 

de um diretor disposto a questionar e a desafiar maneiras mais tradicionais de se 

fazer cinema. Mas foi com a sua segunda trilogia, intitulada 'Coração de Ouro' que 

von Trier foi alavancado como um grande cineasta de reconhecimento internacional, 

quando Ondas do Destino (1996) - primeiro filme desta trilogia - ganhou o Prêmio do 

Júri no Festival de Cannes em 1996. 

Segundo Oliveira (2021, p. 41) "o nome Coração de Ouro faz referência a um 

livro infantil que von Trier leu quando criança, e que narra a história de uma menina 

de coração tão puro que sempre ajuda os outros, inclusive dando as roupas do 

próprio corpo". Se até agora o diretor tinha se concentrado em seus protagonistas 



22 
 

homens ideologicamente fracassados, agora era a vez das mulheres. Não mais 

fatais, antagonistas e ambíguas como na Trilogia Europa, mas sim guiadas pela 

pureza, sacrifício e amor pelo outro, características tão comumente associadas ao 

comportamento feminino ideal. Podemos resumir as primeiras protagonistas de Lars 

von Trier como o retrato da mulher boa e santa, inocente, incapaz de fazer mal 

apesar de martirizada pela sociedade e disposta a se sacrificar pelo amor ao outro 

(OLIVEIRA, 2021). 

 

Figura 2 – Pôsteres da Trilogia Coração de Ouro de Lars von Trier. 

Em Ondas do Destino (1996), a protagonista Bess se sacrifica por acreditar 

que salvará a vida do marido. Em Os Idiotas (1998), Anna se sacrifica pela família 

adotiva em busca de redenção do seu passado. E por último, em Dançando no 

Escuro (2000), Selma assume a culpa de um crime que não cometeu para garantir 

que seu filho realize uma cirurgia e não acabe cego como ela. Vale destacar também 

que foi a partir de Ondas do Destino que von Trier passou a trabalhar 

acentuadamente com conceitos e questões religiosas - principalmente no que diz 

respeito à fé e culpa - outra característica do seu cinema, presente em todas as suas 

obras a partir dessa.  

Quanto à sua técnica e estética, a segunda trilogia do diretor segue utilizando 

de características estabelecidas pelo seu manifesto, visto que "o estilo 

cinematográfico da trilogia Coração de Ouro é influenciado pelo espírito do Dogma 

95." (BAINBRIDGE, 2007, p. 110).  



23 
 

As estratégias do Dogma permeiam cada um dos filmes desta 
trilogia, marcando uma mudança distinta em relação às 
sensibilidades técnicas altamente elaboradas que caracterizam o 
trabalho inicial de von Trier. Como vários críticos documentaram, 
essa mudança de um estilo muito cuidadoso e composto para um 
modo de fazer cinema mais caótico e criativo ocorreu em um 
momento de grandes transformações pessoais para von Trier. 
(BAINBRIDGE, 2007, p. 121). 

O que ocorre de fato é que, apesar do manifesto ter surgido em 1995 e o 

primeiro filme da trilogia - Ondas do Destino - ter sido lançado em 1996, foi apenas 

em 1998 que von Trier lançou seu primeiro e único filme dentro dos mandamentos 

Dogma 95. Presenciamos então a junção de dois momentos do cinema do diretor, 

mais uma demonstração de sua extraordinária capacidade de experimentação 

cinematográfica.  

Segundo BAINBRIDGE (2007), a trilogia Coração de Ouro é distintivamente 

feminina. Não apenas pelo fato de serem protagonizados por mulheres, mas por 

também se tratar de três filmes influenciados pelo melodrama, gênero 

cinematográfico focado em dramas familiares e tradicionalmente associados às 

angústias e questões femininas. Lars von Trier mantém essa convenção genérica 

nesta trilogia através de suas protagonistas, mulheres boas e emocionalmente 

carregadas, que vivenciam trajetórias de sofrimento ao longo do enredo de cada um 

dos filmes.  

A qualidade excessiva frequentemente atribuída ao trabalho de von Trier se 

manifesta nessa justaposição de estilo e substância. A mistura do exagero do 

melodrama com a câmera na mão do documental traz ao filme uma certa 

naturalidade, uma sensação de proximidade com material assistido, que provoca no 

público um profundo envolvimento. "Isso tem o efeito de colocar o espectador em 

posições quase insuportáveis de envolvimento emocional com os personagens e os 

eventos narrativos, produzindo uma nova posição de afeto" (BAINBRIDGE, 2007, p. 

110). 

​ Entretanto, apesar do tom melodramático permear toda a trilogia, Lars von 

Trier continua sua experimentação de técnica e narrativa, ao mesmo tempo que 

começa a explorar com mais ousadia gêneros cinematográficos. Ondas do Destino, 

de fato, trata-se de um melodrama completo. Os Idiotas, apesar de uma ficção, 

segue à risca os mandamentos do Dogma 95, aproximando ao máximo do gênero 



24 
 

documentário. Já Dançando no Escuro se aventura em ser um musical, 

extremamente melancólico e trágico, protagonizado pela cantora islandesa Björk. 

Esse entusiasmo com gêneros é mais um dos caminhos escolhidos pelo diretor - e 

que continuará sendo trilhado em suas próximas obras - mas que, mais uma vez, 

contradiz ao que pregava Dogma 95, demonstrando que nada interessa mais Lars 

von Trier do que desafiar os limites do seu cinema, mesmo que signifique se 

contradizer.  

 1.4. Trilogia USA: Land of Opportunities  

Assim como cada nova fase é marcada com uma grande transformação no 

cinema de Lars von Trier, tanto em relação a estética da imagem, ou quanto às 

características da trama, sua terceira trilogia chamada de "USA: Land of 

Opportunities", não fica de fora e traz novas referências e experimentações.  

 

Figura 3 – Pôsteres da inacabada Trilogia USA: Land of Opportunities de Lars von Trier. 

A Trilogia USA dá continuidade ao trabalho das trilogias anteriores, 

explorando temas como moralidade, justiça e a natureza humana. Já o seu nome 

indica que este se trata de um trabalho com um teor crítico bem direcionado para a 

sociedade norte-americana, abordando temas como a hipocrisia dessa sociedade, 

sua cultura moralista, seus valores e ideais contraditórias, e à forma como ela lida 

com questões políticas. Composta por Dogville (2003) e Manderlay (2005), ambos 

os filmes acompanham a trajetória de uma mesma protagonista: Grace, uma jovem 



25 
 

mulher em busca de sua autonomia e de construir uma vida moralmente ética, de 

acordo com o que ela acredita ser o correto, fugindo do autoritarismo e falta de 

caráter do pai. Dogville aborda de maneira cruel a forma como os Estados Unidos 

lidam com a questão migratória, enquanto Manderlay trata de forma magistral a 

discussão sobre a questão racial americana. O terceiro filme da trilogia, intitulado 

Washington, nunca chegou a ser rodado e portanto a terceira trilogia de von Trier 

permanece inacabada até os dias atuais. 

Até o momento, esta foi a primeira e única vez que von Trier deu sequência a 

uma história, ou melhor, a jornada de uma personagem, para além de um filme. 

Quando usado o termo trilogia não necessariamente refere-se a filmes que possuem 

narrativas sequenciais. Em todas as outras trilogias do diretor - Europa, Coração de 

Ouro e a da Depressão - cada um dos filmes tem seus enredos independentes um 

do outro, sendo conectados por seu estilo cinematográfico, estética, temática e 

poética. Em alguns casos, como veremos na Trilogia da Depressão, os filmes são 

conectados também por pequenos detalhes, semelhanças paralelas, chegando a se 

referenciar dentro da unidade da trilogia. 

A Trilogia USA teve seu roteiro e formato completamente inspirados pelo 

trabalho de Bertolt Brecht, dramaturgo e poeta alemão (OLIVEIRA, 2008), sendo o 

universo do teatro sua principal matéria-prima, desde sua forma e estrutura, 

inovando ao trazer o conceito de “não-cenário” do teatro - com o palco despido de 

elementos cênicos e com marcações no chão - para o cinema. "O fato de o próprio 

nome do filme ser o nome da cidade já é um indício de que o espaço é um dos 

principais personagens do filme." (OLIVEIRA, 2008, p. 6). Ambos os filmes adotam 

essa estética minimalista. A câmera na mão e as filmagens livres podem ter 

continuado, mas as locações comuns e externas, que davam a segunda trilogia uma 

naturalidade, uma percepção de lugar comum, ou realidade registrada - heranças do 

Dogma 95 - dão espaço para uma cenário artificial, experimental e extremamente 

interessante, que despertou grande atenção do público pela sua criatividade e 

originalidade quando Dogville, o primeiro filme da trilogia, foi lançado. 

Quanto à representação feminina que von Trier vinha construindo em seu 

trabalho desde Ondas do Destino (1996), nota-se mais uma mutação. Oliveira 

(2008) alega que Dogville poderia ser credenciado como parte da Trilogia Coração 



26 
 

de Ouro pela semelhança de comportamento exibido pelas protagonistas femininas, 

mas é preciso discordar, pois o perfil de Grace vai além da fórmula das heroínas 

puras da Trilogia Coração de Ouro. A princípio, ela começa sua jornada tanto em 

Dogville, quanto Manderlay, como uma doce e delicada jovem de boa índole que 

sofre com a exploração dos demais personagens, assim como Bess, Anna e Selma, 

as protagonistas da Trilogia Coração de Ouro. Mas ambos os filmes da inacabada 

Trilogia USA desembocam em um ponto de virada da postura de Grace conforme a 

trama se desenrola em seus momentos finais: após atingir o limite de sua exaustão 

por ser tão enganada e maltratada, Grace acaba cedendo aos seus impulsos mais 

perversos e utilizando dos piores recursos para castigar aqueles que abusaram de 

sua boa vontade. Em resumo, Grace é mais um marco do desenvolvimento do 

cinema de Lars von Trier: ela é a personificação da transição da mulher santa (da 

Trilogia Coração de Ouro), que de tanto ser abusada por uma sociedade mesquinha, 

hipócrita e sobretudo machista, sucumbe a mulher maldita (da Trilogia da 

Depressão). 

Com Grace, Trier apresenta sua nova geração de heroínas. 
Enquanto Bess, de Ondas do Destino, e Selma, de Dançando no 
Escuro, se resignam e se martirizam, a Grace de Dogville e 
Manderlay tem a fúria despertada e se vinga. O ápice do ódio 
feminino virá com Anticristo (...). (TIEZZI, 2013, p. 28) 

Antes de chegarmos ao objeto de estudo desta pesquisa, é válido falar 

rapidamente sobre O Grande Chefe (2006), filme de Lars von Trier que fica entre a 

Trilogia USA, interrompida em 2005, e a Trilogia da Depressão, iniciada em 2008. 

Este filme não compõem nenhuma trilogia do diretor e ainda acaba por fugir dos 

padrões que o von Trier vinha construindo em relação ao protagonismo feminino e 

suas narrativas, já que esse se trata de um filme que retorna aos protagonistas 

masculinos. Independente disso, O Grande Chefe acaba por ser mais um exemplo 

da sede investigativa de von Trier e seu trabalho com gêneros cinematográficos, por 

se tratar de um filme de comédia. Além disso, o diretor se aventura em experimentar 

aqui uma forma completamente nova de compor as imagens de seu filme, "utilizando 

um sistema chamado Automavision, que consiste em câmeras programadas 

automaticamente por computadores, onde  o enquadramento é realizado de forma 

completamente aleatória." (BADLEY, 2010, p. 137).  



27 
 

 

Figura 4 – Pôster de O Grande Chefe (2006), dirigido por Lars von Trier. 

 1.5. Trilogia da Depressão  

Após dirigir sua comédia e deixando inacabada a sua terceira trilogia, Lars 

von Trier mergulhou em um período depressivo intenso que impactaria seu cinema 

daí em diante de maneira severa. Em diversas entrevistas, o diretor declarou que 

fazer o primeiro filme da trilogia chegou a ser uma espécie de terapia, o que gerou 

um debate na mídia “se ele deveria ser considerado entretenimento, arte, um grito 

primal ou uma encenação” (BADLEY, 2010, p.143). A Trilogia da Depressão é de 

longe sua fase mais densa, obscura, pessoal, polêmica e brilhante. A sua quarta 

trilogia foi batizada desta maneira por fãs, críticos e acadêmicos (BADLEY, 2022).   

Como tema central, a trilogia aborda o sofrimento psicológico e emocional, 

especificamente através de perspectivas femininas. Se em suas duas fases 

anteriores o protagonismo feminino fazia toda a diferença para dar o contorno 

necessário para a profundidade desses sentimentos, aqui ele se torna 

imprescindível. Os estados psicológicos das protagonistas na trilogia são 

constantemente confrontados por pressões sociais e  expectativas de gênero, e 

ainda vão de encontro com algumas outras questões, como a conexão do feminino 

com a natureza, a sexualidade das personagens e a destruição como forma de 

libertação. A trilogia também questiona a percepção do feminino em um mundo que 

frequentemente demoniza e reprime o comportamento dessas mulheres malditas. 



28 
 

A exploração de gêneros cinematográficos continua nesta fase da melhor 

forma possível. "Lars von Trier tem consistentemente manipulado expectativas de 

gênero, a tal ponto que isso pode ser visto como uma espécie de assinatura autoral 

que permeia seu trabalho. " (BAINBRIDGE, 2007, p. 19). Na Trilogia Europa, von 

Trier se baseia no estilo dos filmes noir. Na Trilogia Coração de Ouro, ele dirige 

respectivamente um melodrama, um musical e um experimento documental/fictício. 

Na Trilogia USA ele parte para mais um experimento, inspirado na obra de Brecht e 

na estrutura do teatro. E finalmente na Trilogia da Depressão, ele dirige um terror 

(Anticristo), uma ficção científica (Melancolia) e uma pornografia (Ninfomaníaca). 

 

Figura 5 – Pôsteres da Trilogia da Depressão de Lars von Trier. 

Esta nova fase também intensificou a fama polêmica do diretor. Responsável 

por projetar Lars von Trier no cenário internacional, Ondas do Destino já havia 

gerado uma série de reações diversas por parte da crítica, incluindo acusações de 

misoginia direcionadas a von Trier. As críticas foram intensificadas com o 

lançamento de Dançando no Escuro. A natureza dessas acusações teria origem no 

sofrimento extremo que von Trier impõe às suas protagonistas femininas, o que 

muitos interpretaram como uma forma de tortura à figura da mulher. Mas os 

bastidores e a vida real também tiveram sua participação nessa má fama. A situação 

se agravou quando Björk, protagonista de Dançando no Escuro, declarou ter tido 

uma experiência de trabalho extremamente negativa com Lars von Trier. A atriz 

manifestou publicamente em entrevistas sua repulsa ao diretor, e afirmou que essa 

experiência a fez decidir nunca mais atuar em qualquer filme. Em seu filme seguinte, 



29 
 

Dogville, von Trier continuou a explorar o sofrimento feminino com sua protagonista 

Grace. A atriz Nicole Kidman, que deu vida à personagem, também relatou 

dificuldades em trabalhar com o diretor, conhecido por ser extremamente exigente e 

de temperamento complicado. Esse ambiente tornou inviável o retorno de Kidman 

para a sequência, resultando em sua substituição por Bryce Dallas Howard no papel 

de Grace. Mais polêmicas envolvendo o comportamento de Lars von Trier viriam a 

endossar o seu caráter de "persona non grata”, sobretudo em sua fase da Trilogia da 

Depressão. Em 2011, durante a coletiva de imprensa de promoção do filme 

Melancolia no Festival de Cannes, o diretor fez piadas de extremo mal gosto com 

Hitler e o nazismo. Todos esses episódios, somados ao teor denso e angustiante de 

seus filmes, resultaram muitas vezes em leituras que considero errôneas, 

principalmente em relação à posição da mulher em seus filmes. 

Um artigo publicado em uma revista cultural brasileira consegue exemplificar 

as críticas endereçadas a Lars von Trier quanto ao desenvolvimento de suas 

personagens femininas:​  

A opção do diretor dinamarquês parece ser a de investir na mítica 
culpa feminina (...). O que o filme nos diz é que o destino das 
mulheres é padecer sob a culpa até sua eliminação como papel 
queimado. (...) Não há discussão sincera sobre este tema que não 
seja obrigada a lutar contra o cinismo de respostas como a que dá 
Lars Von Trier em seu filme exemplar: a culpa é das próprias 
mulheres. O preço a ser pago para a portadora da culpa é a morte. O 
argumento da culpa feminina é usado por assassinos, estupradores e 
praticantes de violência contra mulheres em geral. (TIBURI, 2013, 
s.p.) 

Essa relação complexa com o feminino seria elevada a uma potência muito 

maior com o lançamento de Anticristo (2008), o primeiro filme da Trilogia da 

Depressão, de longe, seu filme mais polêmico, provocativo, carregado de imagens 

fortes e ao mesmo tempo genial, como veremos nos próximos capítulos. As 

personagens femininas de Lars von Trier continuaram a enfrentar sofrimentos 

extremos em Melancolia (2011) e Ninfomaníaca (2013). No entanto, interpretar esse 

tratamento como uma prova do caráter misógino é uma leitura equivocada dos 

enredos complexos e cuidadosamente construídos pelo diretor. Mesmo quando 

baseado em fatos reais, o cinema é, antes de tudo, uma forma de ficção. Esta 

pesquisa não tem a intenção de examinar o comportamento pessoal de von Trier ou 

de julgar se ele é apenas mais um homem na indústria cinematográfica com atitudes 



30 
 

arrogantes e machistas. O foco aqui é o que vemos em seus filmes, com especial 

atenção à sua Trilogia da Depressão — Anticristo (2008), Melancolia (2011) e 

Ninfomaníaca (2013).  

E de certa forma, é assim que devemos pensar nas preocupações 
sociais mais amplas e até mesmo na "crítica" social dos filmes de von 
Trier: (...) não se trata exatamente de ele responder a circunstâncias 
objetivas que existem antes do ato, mas sim do que se torna visível 
de forma nova através dos atos que ele representa. Parte do 
significado desses atos é o que mais eles nos permitem ver. 
(BUTLER; DENNY, 2016, pg. 7) 

A má interpretação dos enredos desses três filmes disfarça a distinção entre 

as mulheres da Trilogia da Depressão e as personagens femininas das obras 

anteriores de von Trier. 

As mais recentes anti-heroínas de von Trier não se encaixam em 
nenhum desses binários; elas estão longe de ser submissas ou auto 
sacrificantes. Também não são tolas, e certamente não são sagradas 
(enquanto seus homólogos masculinos evoluíram de humanistas 
desprovistos de propósito para hipócritas auto deceptivos como He, 
John e Seligman). Elas são transgressoras e autodeterminadas, 
escolhendo sua própria agência, prazer e dor em detrimento das 
instituições da sociedade, especialmente o casamento, a família e o 
ideal do amor. (BADLEY, 2010, p. 6-7). 

A Trilogia Coração de Ouro traça o perfil da mulher santa, pura, incapaz de 

provocar sofrimento propositalmente e disposta a se sacrificar pelo amor do outro. A 

Trilogia USA simboliza justamente a transição, de uma personagem que inicia sua 

jornada com boa índole e inocência, buscando trilhar seu caminho longe da visão 

machista e agressiva imposta pelo seu pai mafioso, mas no desfecho das narrativas 

acaba sucumbindo às suas piores atitudes após vivenciar um mundo tira vontade de 

suas boas intenções e acaba por lhe abusar e torturar. Na Trilogia da Depressão, o 

que vemos são três mulheres malditas, que expurgam de si todos os paradigmas 

esperados de uma postura feminina submissa, comportada, passiva aos sofrimentos 

que uma sociedade misógina a submetem. É possível enxergar o protagonismo 

feminino no cinema de Lars von Trier como uma jornada: suas mulheres começam 

boas, mas após viverem num mundo repleto de sofrimento e concluírem ser 

impossível sobreviver em uma sociedade que não está preparada para receber sua 

compaixão, deixam que seus mais obscuros instintos venham a tona. Podemos 

enxergam de maneira clara que o perfil feminino das protagonistas desta trilogia: 



31 
 

Comparada a Bess e Grace, ela está além das possibilidades de 
destruição sacrificial do corpo para a preservação, proteção e cura 
do corpo de outra pessoa, algo que era tão central nas 
representações anteriores da feminilidade por von Trier e sua 
promessa redentora e salvífica. (ZOLKOS, 2017, p. 185) 

Os filmes de Lars von Trier não entregam ao seu público respostas 

mastigadas, ou cravam verdades absolutas, mas sim levantam questões a serem 

pensadas, revelam hipocrisias através do choque da narrativa e imagens, e é o que 

faz o seu cinema tão único e brilhante. Não é uma interpretação óbvia; “ler” seus 

filmes exige do público um senso crítico, não ter medo da verdade, mesmo que te 

desfavoreça. Uma das consequências que Lars von Trier encara no seu processo de 

construção narrativa é se autocriticar. Quando o diretor, por exemplo, critica homens 

patéticos, critica o nacionalismo europeu, ou o salvador branco, como faz em 

Manderlay, ele está se questionando e apontando o dedo para si mesmo.  

Por fim, a Trilogia da Depressão ressalta um dos aspectos mais cruciais do 

cinema de von Trier e que o tornam um narrador tão ímpar. Em todos os seus filmes, 

ele coloca o espectador inserido dentro de um processo no qual este é 

corresponsável por revelar o significado do filme (LAINE, 2026). E levando em 

consideração que o diretor nunca fecha estes significados, a interpretação do 

espectador também revela por vezes a forma que este enxerga o mundo. Assim, 

para aqueles que enxergam um filme vulgar, como se von Trier estivesse colocando 

a culpa em suas protagonistas mulheres, submetendo-as a sofrimentos terríveis por 

punição, deixa de ver que quem na verdade as torturam são os homens dos enredos 

e o machismo impregnado na sociedade que as sufoca. Essa é a verdadeira 

denúncia. Todas as acusações que os filmes de von Trier sofrem, na verdade 

mostram como o espectador olha para estas situações com hipocrisia de quem julga 

sem antes prestar atenção. Com certeza, nenhuma resposta sobre o seu trabalho 

será revelada olhando com superficialidade para a obra de um diretor tão profundo e 

cheio de camadas. 

 

 

 

 



32 
 

2. ARQUÉTIPO 

Neste capítulo vamos explorar quais são e como Lars von Trier utiliza de 

arquétipos em cada um de seus filmes para construir as mulheres malditas da 

Trilogia da Depressão. Iremos considerar como arquétipo o conceito formulado pelo 

psiquiatra suíço Carl G. Jung. 

Arquétipo pode ser entendido como uma disposição psíquica inata que nos 

leva a criar representações simbólicas recorrentes, como mitos, imagens e temas 

universais (JUNG, 1953). Trata-se de uma espécie de instinto da mente humana, 

uma herança coletiva, com origem no acúmulo de experiência  e vivências humanas 

por gerações,  que orienta nossa forma de perceber e interpretar o mundo por meio 

de imagens primordiais compartilhadas por toda a humanidade. Segundo Jung “Os 

arquétipos são elementos básicos do inconsciente coletivo, que influenciam 

profundamente nossa percepção, comportamento e experiência.”(1968, p.129). 

O herói, a mãe, o velho sábio, o vilão, entre outros, são alguns exemplos dos 

arquétipos mais famosos conceituados por Jung, mas o que Lars von Trier faz nesta 

trilogia vai mais além. Sendo um diretor também conhecido por adicionar aos seus 

filmes uma enorme gama de referências, desde a trilha sonora até os elementos da 

mise-en-scène em mínimos detalhes, ele busca na história e na arte os arquétipos 

ideias para a compor suas mulheres malditas em Anticristo, Melancolia e 

Ninfomaníaca, como veremos a seguir. 

Nesse aspecto, os filmes de Trier são essencialmente interartísticos. 
A linguagem híbrida que sustenta suas obras existe dentro de um 
diálogo entre as artes. (...). Dessa maneira, Trier, além de adulterar 
os estratos próprios do cinema, ainda faz empréstimos da literatura, 
das artes plásticas, da escultura, da arquitetura etc. (PAUKA, 2024, 
p. 519) 

2.1. A Bruxa em Anticristo 

Como já comentado no capítulo 1, Anticristo trata-se do terror de Lars von 

Trier. Seu enredo basicamente é dividido entre a protagonista mulher (Ela) e seu 

marido (Ele), que após sofrerem uma perda terrível se refugiam em uma cabana 

abandonada em uma floresta assustadora, cenário típico dos filmes de terror e de 

contos de fada, fazendo referência a morada tradicional de uma bruxa. Não 

obstante, Ela elaborava uma pesquisa de doutorado cujo tema era exatamente o 



33 
 

feminicídio ocorrido durante a caça às bruxas pela igreja católica nos séculos XV e 

XVIII na Europa e nas colônias americanas. 

Mais do que terror, Anticristo é o conto de bruxas de Lars von Trier. Durante 

todo o filme seremos bombardeados por elementos conectados a figura da bruxa e o 

seu universo, como a presença de animais associados a maus presságios — um 

cervo, uma raposa e um corvo, todos tradicionalmente ligados à crença em bruxas 

que se transformavam em animais —, a floresta amaldiçoada, a cabana velha 

abandonada, pesadelos e visões, as falas delirantes da protagonista, o desfecho 

desta personagem e até a própria morte da criança. Diversas imagens e ilustrações 

da inquisição, com mulheres sendo representadas em comunhão com o diabo, 

executando feitiços e queimadas em fogueiras, são projetadas no momento em que 

o marido visita a pesquisa de sua esposa no sótão da cabana. Como veremos no 

próximo capítulo, onde analisaremos a fundo o enredo do filme, todo o 

comportamento que a protagonista de Anticristo desenvolve, o seu 

“enlouquecimento” por assim dizer, é ligado a figura da bruxa e o mal 

comportamento desse arquétipo obscuro. 

Em certo ponto do filme Lars von Trier projeta na tela a xilogravura As Bruxas 

(1510), de Hans Baldung. Nesta obra conseguimos observar um sabbath - nome 

dado ao encontro lendário de bruxas, geralmente à noite, onde acreditava-se realizar 

rituais mágicos e cultos ao diabo. Ossos, a natureza morta ao redor e viva, da 

tempestade que sai de dentro do caldeirão, e ainda um bode - animal símbolo do 

diabo - levitando pelos ares carregando uma das mulheres. Na mesma sequência de 

Anticristo em que a imagem de Hans Baldung aparece, a protagonista solta a fala 

"As irmãs de Regensburg podem criar uma chuva de granizo", sendo Regensburg 

uma das cidades mais antigas da Alemanha com um histórico de caça às bruxas. 

 



34 
 

 
 

Figura 6 – The Witches, de Hans Baldung, 1510. Xilogravura em claro-escuro com dois blocos, 
impressa em cinza e preto; segundo de dois estados. 39 × 28,2 cm. Museu Britânico, Londres. 

 
 

 
 
 
Figura 7 – Imagem retirada da cena do filme Anticristo (2008), em que a obra The Witches, de Hans 

Baldung aparece no quadro. A cena ocorre aproximadamente aos 01:07:34 do filme. 
Fonte: Anticristo (2008), direção de Lars von Trier. 

 



35 
 

O próprio nome do filme ser Anticristo participa do imaginário desse 

arquétipo. Na tradição cristã, as bruxas eram associadas ao mal, frequentemente 

vistas como adoradoras do diabo, fazendo pactos com ele em troca de poderes 

mágicos. No contexto da crença popular durante a Idade Média e o início da Era 

Moderna, toda mulher que apresentasse qualquer comportamento ou aparência 

indesejada, era julgada como bruxa e condenada à morte, muitas vezes queimadas 

vivas. Por vez,  Anticristo é considerado, também pela tradição cristã, um servo ou 

emissário do diabo, alguém que enunciaria o fim dos tempos, ou como a própria 

personificação do mal. Dessa forma, surge a ideia da associação entre bruxas e o 

Anticristo, sendo vistas em algumas histórias como servas ou agentes dele, 

ajudando a cumprir seus planos malignos na Terra. 

2.2. A Ofélia em Melancolia 

Em Melancolia, o arquétipo escolhido pelo diretor aparece logo no prólogo e 

também estampando o poster principal do filme. A protagonista Justine, interpretada 

por Kirsten Dunst aparece no 14º quadro da sequência, filmada em câmera lenta, 

descendo o rio vestida de noiva com um buquê de flores em mãos. Na primeira parte 

do filme - intitulado 'Justine’ - vemos a personagem na noite de seu casamento 

falido, e em uma espécie de ataque de nervos, ela troca na biblioteca livros de arte 

expostos com obras cubistas por obras do período pré-rafaelita e renascentista, 

entre elas a que nos interessa para o estudo do arquétipo: Ofélia (1852) de John 

Everett Millais. 

Antes de comentar sobre a obra, vale ressaltar que ambos os movimentos 

artísticos possuem como essência o resgate da pureza, espiritualidade, a natureza 

detalhada, temas literários e românticos; essência essa que faz conexão com o 

próprio simbolismo do enredo: o que vemos em Melancolia é a vitória do emocional 

sobre o racional - representado de diversas formas, como por exemplo na relação 

entre Justine e o cunhado John, que será melhor investigada no próximo capítulo -, 

da natureza exorbitante, que se conecta com a psique da mulher em escalas 

igualmente intensas. O planeta Melancolia que se aproxima é tão grande quanto a 

melancolia que habita dentro de Justine. 

 



36 
 

 

 
Figura 8 – Ofélia, de John Everett Millais, 1852. Óleo sobre tela, 76,2 × 111,8 cm. Tate Britain, 

Londres. 

 

 
 

Figura 9 – Imagem retirada da cena do filme Melancolia (2011), em que a obra Ofélia, de John Everett 

Millais aparece na no quadro. A cena ocorre aproximadamente aos 00:45:28 do filme. 

Fonte: Melancolia (2011), direção de Lars von Trier. 
 
 

Ofélia, a personagem de Hamlet, peça escrita por William Shakespeare em 

1623 é o arquétipo escolhido por Lars von Trier para vestir Justine, a protagonista de 

Melancolia. A personagem da peça inglesa trata-se da jovem prometida de Hamlet, 

o príncipe dinamarques que finge loucura para vingar a morte do rei. O destino de 



37 
 

Ofélia é trágico e tão melancólico quanto o de Justine: atordoada pela morte do pai e 

o afastamento de seu amado, a doce jovem começa a enlouquecer de tanta tristeza, 

até que um dia por acidente se afoga - morte essa que é retratada no texto de 

Shakespeare de forma ambígua, dando a entender que a verdadeira causa teria sido 

suicídio.  

Além de um belo vestido, um relacionamento amoroso que termina em 

desastre e um riacho, a dor emocional vinda da tristeza ligam Ofélia e Justine, sendo 

esta a causa pela qual ambas as personagens escolhem - cada uma da sua maneira 

- por terminar com suas vidas como saída para a angústia. Ofélia é ainda retratada 

como uma jovem frágil e ingênua, que se vê presa em um turbilhão de 

acontecimentos trágicos e manipulações ao seu redor, o que se assemelha ao 

estado inicial de Justine na primeira parte de Melancolia: envolvida no jogo de 

interesse dos demais personagens do filme, seu casamento é arruinado e o estado 

emocional nitidamente frágil de Justine é ignorado por completo até que ela 

sucumbe. 

2.3. A Messalina em Ninfomaníaca 

Em Ninfomaníaca, a escolha do arquétipo se faz a mais explícita dos três 

filmes da trilogia, chegando a ser diretamente mencionada pelos dois personagens 

principais. Joe, a protagonista, uma mulher viciada em sexo, relata sua vida, e em 

uma lembrança da infancia, ela menciona uma visão que teve ainda menina. Na 

visão de Joe, enquanto deitada no gramado sozinha em um passeio de escola, diz 

ter tido um orgasmo espontâneo, enquanto se sentia flutuar pelos céus e ter a visão 

de duas mulheres em uma aura iluminada. Seligman, o interlocutor e ouvinte de Joe, 

diz que ela se enganava em achar que tratava-se de Maria mãe de Jesus, mas sim 

Messalina Valeria, a mais famosa ninfomaníaca da história, imperatriz romana 

esposa de Cláudio e mãe de seu filho Britânico, executada por ser acusada de 

traição e conspiração contra seu marido. 



38 
 

   
 

Figura 10 – Estátua de mármore de Messalina segurando Britânico, século I d.C. Mármore, 180 cm de 
altura. Museus Capitolinos, Roma. 

 

 
 

Figura 11 – Imagem retirada da cena do filme Ninfomaníaca: volume II (2013), em que o diretor 

representa no quadro Messalina (a direita) e a Meretriz da Babilônia (a esquerda). A cena ocorre 

aproximadamente aos 00:02:39 do filme. 

Fonte: Ninfomaníaca: volume II (2013), direção de Lars von Trier. 
 
 

Retratada como extremamente promíscua, manipuladora e perigosa, 

Messalina foi uma figura histórica utilizada como arquetipo para dar forma a Joe de 

Ninfomaníaca. Lars von Trier ainda utiliza o elemento do filho como ponto de 



39 
 

conexão entre as duas, e a forma como ambas são duramente julgadas e 

condenadas pelos seus atos. A outra figura citada na visão da infância de Joe é 

reconhecida como a Grande Meretriz da Babilônia, figura bíblica descrita no Livro do 

Apocalipse da Bíblia (Apocalipse 17 e 18), escrita por João. Ela é retratada como 

uma mulher vestida de púrpura e escarlate, sentada sobre uma besta de sete 

cabeças, com um cálice cheio de "abominações". Poderíamos também fazer uma 

associação entre Joe e a figura da Meretriz, mas esta é mais um símbolo para a 

corrupção e colapso moral de grandes impérios, como uma metáfora apocalíptica. 

Além disso, a associação com Messalina faz muito mais sentido justamente 

pelo paralelo com Maria mãe de Jesus, a personificação da maternidade perfeita, da 

pureza feminina e da virgindade. Tanto Maria quanto Messalina são figuras famosas 

por serem representadas em seus véus e segurando filhos no colo - e é por isso 

inclusive que Joe achava ter visto Maria em em sua visão - sendo separadas apenas 

pela forma como Messalina segura o véu, de acordo com Seligman. Messalina e Joe 

dividem a má fama de mulheres depravadas e que se perderam em seus desejos 

imundos, esquecendo-se da família, condenadas pela sociedade. Não podemos 

esquecer também que, após acusada de traição, Messalina fora separada de seu 

filho, assim como Joe também foi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



40 
 

3. IMAGEM E CINEMA 

​ Neste capítulo iremos abordar alguns conceitos importantes sobre imagem e 

cinema, com o intuito de estabelecer uma base para o capítulo final, onde finalmente 

será realizada a análise de cada filme da Trilogia da Depressão de Lars von Trier. 

3.1. Quanto à análise 

​ Antes de discorrer sobre os caminhos escolhidos para analisarmos o objeto de 

estudo deste trabalho, é preciso explicar o que é uma análise fílmica. Sendo o estudo 

detalhado de um filme com o objetivo de compreender como ele foi feito, quais 

mensagens transmite e quais efeitos provoca no espectador, “o objetivo da análise é, 

então, o de explicar/esclarecer o funcionamento de um determinado filme e 

propor-lhe uma interpretação.” (PENAFRIA, 2009, p. 1). 

Penafria (2009) ainda completa que a análise é antes de tudo, um exercício 

que separa elementos, pois trata-se de destrinchar um filme, olhar separadamente 

para seus elementos, e em seguida retorná-los ao seu estado original para observar 

como estes compõem uma obra. “A análise de filmes deverá ser realizada tendo em 

conta objetivos estabelecidos a priori e que se trata de uma atividade que exige uma 

observação rigorosa, atenta e detalhada a, pelo menos, alguns planos de um 

determinado filme" (2009, p. 4). 

Segundo as ideias de Aumont e Marie (2004), não há um método único para 

analisar filmes, e toda análise é sempre incompleta — sempre haverá algo mais a 

ser explorado. Por isso, antes de começar, é essencial definir que tipo de leitura 

queremos fazer. 

Em seu artigo ‘Análise de filmes: conceitos e metodologias’, Manuela Penafria 

aborda várias vertentes distintas de se analisar um filme, cada uma com sua 

metodologia, mas expressa também o sentimento de que escolher apenas uma pode 

deixar “com a sensação de que muito terá ficado por dizer acerca de um determinado 

filme ou conjunto de filmes”. (2009, p.7) 

Dentre as análises propostas por Penafria em seu artigo, duas chamaram a 

atenção e se aproximam da maneira como gostaria de analisar a Trilogia da 

Depressão, sendo elas: 



41 
 

a) análise textual. Este tipo de análise considera o filme como um 
texto. (...)  
d) análise da imagem e do som. Este tipo de análise entende o filme 
como um meio de expressão. Este tipo de análise pode ser 
designado como especificamente cinematográfico pois centra-se no 
espaço fílmico e recorre a conceitos cinematográficos. (2009, p. 5-7). 
 

​ Deixando de lado o som, este trabalho se propõe a olhar para a trilogia de 

Lars von Trier tendo como base a sua narrativa (considerando o filme como um 

texto) e imagem. O objetivo desta análise não é questionar a qualidade ou expressar 

uma opinião própria sobre estes filmes, mas sim propor uma forma de observá-los 

mediante alguns de seus pontos, características, elementos e associações que 

podem ser feitas, levando também em consideração o trabalho do diretor por uma 

perspectiva geral.  

A intenção da análise é sempre a de chegar a uma explicação da 
obra analisada, ou seja, à compreensão de algumas de suas razões 
de ser. Por isso, ela é tanto o fato do crítico atento em firmar seu 
julgamento, quanto o do teórico preocupado em elaborar um 
momento empírico de seu trabalho conceitual; mas ela pode também 
constituir, por si mesma, uma atividade autônoma, paralela à crítica, 
não tendo, porém, o caráter de avaliação. (AUMONT; MARIE, 2006, 
p.13). 

3.2. Cinema, imagem e mise-en-scène 

Neste momento, definiremos melhor quais conceitos serão utilizados como 

base para a análise fílmica a ser executada. Quando assistimos um filme,  é algo 

similar a assistir um vídeo, ou seja, corpos em movimento. Mas embora um filme 

pareça mostrar um dinamismo, ele é, na verdade, composto por imagens estáticas 

que são exibidas rapidamente em sequência, criando a ilusão de movimento 

(XAVIER, 1977). Além disso, se considerarmos o roteiro como a espinha dorsal de 

um filme, a ideia central, o elemento que dita o caminho pelo qual os acontecimentos 

do enredo vão se desenvolver, e sendo o cinema essencialmente uma forma de arte 

e comunicação, antes de tudo, visual, chegamos a resolução de que “o roteiro é uma 

história contada em imagens” (FIELD, 2001, p. 11) 

Imagem fílmica é tudo aquilo que vemos na tela do filme. Os limites da tela, a 

"moldura" da imagem, é o que chamamos de quadro. Um plano é composto por 

centenas de quadros (ou milhares, variando de acordo com a sua duração), e a 

montagem - a organização - de planos formam uma cena. Seguindo esta lógica, um 



42 
 

conjunto de cenas formam uma sequência, e a junção de todas elas por fim, formam 

um filme. Esta foi apenas uma explicação rápida e bastante enxuta sobre formas 

organizacionais de enxergar uma obra cinematográfica; para este trabalho, o que 

importa de fato é a imagem fílmica, quadro e a noção de campo. 

Denominamos como campo a parte do espaço imaginário que aparece dentro 

do quadro. Parece, mas não é exatamente a mesma coisa que imagem fílmica. 

Enquanto esta abrange um conceito mais geral, campo refere-se apenas ao que 

está dentro do quadro da câmera, visível naquele momento. Segundo Aumont e 

Marie, “a imagem fílmica é, na maior parte das vezes, inseparável da noção de 

campo" (2004, p. 48). Sendo assim, o quadro tem um papel muito importante na 

forma como a imagem é construída no filme, e é um dos primeiros elementos com os 

quais o cineasta começa a trabalhar — embora isso possa variar bastante de um 

filme para outro (AUMONT, 1995). É a partir do entendimento de o que é campo que 

chegaremos ao conceito base que guiará a análise das imagens da Trilogia da 

Depressão, a mise-en-sène.  

Em resumo, a mise-en-scène é a organização visual e dramática dos 

elementos dentro desse campo. O livro ‘Film art: An introduction’ (2004), formulado 

por Jeff Bordwell, David Thompson e Kristin Smith explica de maneira clara do que 

se trata o termo, desde sua origem: vindo do francês, significa "colocar em cena" e, 

originalmente, era usado para se referir à direção de peças teatrais. Com o tempo, 

estudiosos do cinema passaram a utilizar esse termo para se referir à direção 

cinematográfica, destacando o controle que o diretor tem sobre todos os elementos 

que aparecem no quadro do filme (2004). Naturalmente, a mise-en-scène envolve 

aspectos que o cinema compartilha com o teatro: 

a)​ Espaço/Cenário:​

O plano cinematográfico, como uma pintura, organiza formas e cores na tela. 

Antes de percebermos a profundidade ou a tridimensionalidade da cena, a 

mise-en-scène já conduz nosso olhar e destaca elementos importantes dentro 

do quadro. 

b)​ Iluminação:​

A iluminação é crucial para o impacto visual da imagem. No cinema artístico, 

vai além da função básica de tornar a ação visível: destaca formas, orienta o 



43 
 

olhar do espectador e reforça a atmosfera da cena. Luzes e sombras 

direcionam a atenção, revelam ou ocultam detalhes e intensificam texturas — 

como rostos, objetos ou superfícies. 

c)​ Figurino e Maquiagem:​

Assim como o cenário, o figurino tem um papel essencial na construção visual 

do filme. Ao planejar uma produção, o que os personagens vestem merece 

tanta atenção quanto o ambiente em que estão, pois contribui diretamente 

para o estilo e o significado da cena. 

d)​ Encenação, Movimento e Atuação:​

O diretor orienta os elementos em cena — principalmente os atores — 

dizendo onde ficar, como se mover ou expressar emoções. Essa direção 

forma a base da encenação, que pode incluir também animais, objetos, 

formas abstratas ou máquinas, todos usados para transmitir emoções e 

ideias. A atuação envolve gestos, expressões, aparência e voz. Mesmo sem 

som, como nos filmes mudos, o desempenho visual do ator comunica 

emoções. Em alguns casos, a atuação pode existir apenas por meio da trilha 

sonora. 

Entre todas as técnicas do cinema, a mise-en-scène é uma das mais 

perceptíveis ao espectador. Além de guiar nosso olhar para os elementos em 

primeiro plano, ela também estabelece uma relação dinâmica entre o que está em 

destaque e o fundo da imagem (BORDWELL; THOMPSON; SMITH, 2004). Por isso, 

as imagens mais marcantes de Anticristo, Melancolia e Ninfomaníaca serão 

analisadas no quarto e último capítulo desta pesquisa de acordo com a sua 

mise-en-scène e os quatro elementos que a compõe, apresentados acima 

(Espaço/Cenário; Iluminação; Figurino e Maquiagem; e Encenação, Movimento e 

Atuação), sempre levando em consideração o entrosamento destes quadros 

escolhidos com a narrativa de seus respectivos filmes. 

A narrativa é o enunciado em sua materialidade, o texto narrativo que 
se encarrega da história a ser contada. Porém, esse enunciado que, 
no romance, é formado apenas de língua, no cinema, compreende 
imagens, palavras, menções escritas, ruídos e música, o que já torna 
a organização da narrativa fílmica mais complexa. Por exemplo, a 
música, que não tem em si valor narrativo (ela não significa eventos), 
torna-se um elemento narrativo do texto apenas pela sua 
co-presença com elementos, como a imagem colocada em 



44 
 

sequência ou os diálogos: portanto, seria necessário levar em conta 
sua participação na estrutura da narrativa fílmica. (AUMONT, 1995, p. 
106) 

No cinema, as imagens não são apenas representações visuais, mas 

construções que articulam o que pode ser visto com o que pode ser dito. Elas 

estabelecem relações entre palavras e imagens, entre passado e futuro, causa e 

efeito. O regime mais comum da imagem cinematográfica é justamente aquele que 

explora essa ligação entre o visível e o dizível, destacando tanto suas semelhanças 

quanto suas diferenças, criando sentidos que vão além do que está na superfície 

(RANCIÈRE, 2012). Sem contar que a realidade que vemos na imagem 

cinematográfica é fruto da visão subjetiva do diretor. O cinema nos apresenta uma 

representação artística da realidade — ou seja, uma versão que não é exatamente 

realista, mas sim recriada de acordo com o que o realizador deseja expressar, tanto 

em termos sensoriais quanto intelectuais (MARTIN, 2005). “Não são as imagens que 

fazem um filme, mas a alma das imagens." (GANCE, apud MARTIN, 2005, p. 25). 

3.3. Uma visão do feminino no cinema e no cinema de Lars von Trier  

​ Muito se fala sobre a polêmica relação que Lars von Trier tem com a figura 

feminina, dentro e fora da tela do cinema. Como colocado no final do capítulo 1, a 

intenção deste trabalho não é analisar a vida do artista, mas sim sua arte, por mais 

que esta tenha um teor extremamente autoral e pessoal. Como a Trilogia da 

Depressão é dominada pelo protagonismo feminino, e ainda construído em cima de 

arquétipos previamente discutidos no capítulo anterior, se faz importante olhar o que 

o cinema feminista tem a dizer para melhor analizar Anticristo, Melancolia e 

Ninfomaníaca. 

A teoria feminista do cinema investiga como o cinema representa as mulheres 

e como essas representações reforçam, questionam ou subvertem normas de 

gênero e estruturas patriarcais. Ela surgiu com força nos anos 1970, influenciada 

pelo feminismo da segunda onda, pela psicanálise, pelo marxismo e pela teoria 

crítica. Nela, estereótipos típicos associados a mulheres no cinema são criticados - 

como a femme fatale, ou a “donzela indefesa” - assim como a presença da mulher 

apenas com figuras passivas dentro das tramas, suscetível ao desejo, necessidade 

e ação masculina dentro do filme e fora também - importante lembrar que estamos 



45 
 

falando de uma indústria cinematográfica majoritariamente dominada por homens 

em todos os setores, desde o artístico, passando pelo administrativo e finaceiro. 

No cinema hollywoodiano, as mulheres são apresentadas como o "Outro", 

sendo tratadas como objeto ao invés de sujeito da ação. Elas funcionam como 

projeções do inconsciente masculino, servindo ao olhar voyeurista e escopofílico — 

mecanismos fundamentais para gerar prazer visual a partir da perspectiva masculina 

(SCHEFFMAN, 2011). A narrativa mantém o homem na posição de sujeito ativo, 

responsável por impulsionar a história e provocar os acontecimentos. (MULVEY, 

1975). 

Segundo Laura Mulvey, uma das principais teóricas do movimento do cinema 

feminista:  

A mulher ocupa na cultura patriarcal a posição de significante para o 
outro masculino, presa a uma ordem simbólica na qual o homem 
pode viver suas fantasias e obsessões por meio do comando 
linguístico, impondo-as à imagem silenciosa da mulher — ainda 
atrelada ao seu papel de portadora de significados, e não de criadora 
de significados. (1975, p. 7) 

 

Autoras como Claire Johnston e Laura Mulvey se dedicaram a abordar em 

seus trabalhos como a estrutura narrativa e visual do cinema tradicional reforça a 

centralidade do olhar masculino e a objetificação da mulher. Johnston (1973) 

argumenta que, para manter o homem no centro do universo fílmico mesmo quando 

a narrativa se volta para a imagem feminina, o autor recorre à repressão da mulher 

como sujeito social e sexual, negando sua alteridade e a própria oposição 

homem/mulher. De forma complementar, Mulvey (1975) observa que, em um mundo 

marcado pelo desequilíbrio sexual, o prazer em olhar é dividido entre o 

ativo/masculino e o passivo/feminino, sendo a figura da mulher moldada como objeto 

da fantasia masculina. Ambas as teóricas revelam como o cinema clássico sustenta 

estruturas patriarcais ao construir a mulher como imagem e o homem como portador 

do olhar e da ação, naturalizando assim relações de poder desiguais dentro da 

linguagem cinematográfica. Por fim, o cinema tradicional esforçou-se por anos,  

através de representação, a suprimir o desejo e prazer da mulher, construir figuras 

femininas objetificadas e suscetíveis ao desejo masculino. A destruição do prazer é 

uma arma de controle radical e poderosa.  



46 
 

Na teoria feminista, prevalece a concepção de que, no patriarcado, as 

mulheres são tratadas como símbolos ou signos expressos pelos homens. 

Lévi-Strauss pontuou essa diferença de tratamento do masculino e feminino no 

cinema como os homens "falam" e as mulheres "são faladas" (apud CHAUDHURI, 

2006). 

Ao meu ver, o que Lars von Trier faz é usar das figuras femininas para falar 

de dor, porque através delas, o sentimento parece legítimo. Ele, como todo o resto 

do mundo, sabe que mulheres vivem sob constante pressão. Interessante é pensar 

que um homem, branco, hétero e europeu, com toda a liberdade para fazer o filme 

que quiser e como quiser, opta por protagonistas femininas porque, segundo o 

próprio em entrevista (como visto no capítulo 1), homens são muito rasos 

psicologicamente para serem trabalhados em enredos que pedem profundidade. Em 

resumo: Lars von Trier pode sim "falar” através das mulheres, mas ao fazer isso ele 

não deixa de denunciar - ou ao menos evidenciar - tantas falhas de uma sociedade 

patriarcal. E isso talvez seja muito mais do que a maioria dos diretores tem feito 

durante longos anos de hegemonia masculina no mercado cinematográfico. Além 

disso, as protagonistas da Trilogia da Depressão - assim como todas as outras da 

carreira do diretor - não são meras “bonecas” estáticas, suscetíveis a ação dos 

homens da trama. É claro que elas sofrem as consequências de uma sociedade 

opressora e patriarcal refletida no comportamento dos personagens masculinos - 

observa-se que estes sim, carregam o simbólico do que homens representam na 

vida de mulheres - de seus filmes, mas são elas que "puxam” a ação do filme. O 

enredo se desenvolve a partir delas. Sem contar que Lars von Trier adota para estas 

três protagonistas da trilogia uma incorporação de aspectos e sentimentos que 

raramente são associados na representação de mulheres - raiva, dor, angústia, 

desejo, vício, etc - por serem negativos; como se ele desse espaço para que elas 

sintam as trevas que emergem de dentro, fugindo de uma representação doce, 

meiga, passiva e agradável tradicionalmente colocado para a mulher.  

 

 

 

 



47 
 

4. ANÁLISE DA TRILOGIA DA DEPRESSÃO 

No último capítulo iremos analisar cada filme que compõe a Trilogia da 

Depressão. Primeiramente será apresentado um resumo de cada filme para a 

melhor compreensão do seu enredo. Depois, uma análise da sua narrativa e por fim, 

a análise das imagens.  

Fechando o capítulo teremos uma parte dedicada a uma breve discussão de 

elementos em comum, presentes entre os filmes da trilogia.  

4.1. Anticristo  

4.1.1. Resumo do filme 

Anticristo (2009) acompanha um casal não nomeado, Ele (interpretado por 

Willem Dafoe) e Ela (Charlotte Gainsbourg) após a perda trágica do seu  filho 

pequeno, Nick. O prólogo do filme abre em uma sequência em preto & branco, 

filmada em câmera lenta ao som de Lascia Ch'io Pianga (na tradução "Deixe-me 

chorar"), do compositor George Frideric Handel. Nela acompanhamos o casal no ato 

sexual, enquanto o filho consegue sair do berço, chegar até a janela aberta, onde 

escorrega e cai.  

Inicia-se o primeiro ato, intitulado ‘Luto’. A imagem volta a ter cor, 

acompanhando o enterro da criança. Atrás do carro fúnebre, o pai chora, enquanto a 

mãe, atrás dele, desaba, precisando ser socorrida. Hospitalizada há algum tempo, o 

marido - ao que dá a entender ser um terapeuta - insiste que o psiquiatra receitou-lhe 

remédios demais, e que a dor que ela sente é completamente natural, faz parte do 

processo de luto. Sua insistência a irrita, a fazendo criticar seu comportamento 

controlador e prepotente, mas ao retornar para casa, Ela segue sua instrução e se 

desfaz dos remédios. A partir daí, começamos ver a profundidade do sofrimento da 

mãe, psíquica e fisicamente perturbada, oscilando entre choro, autopunição, crises 

de ansiedades (incrivelmente bem representadas por Lars Von Trier), impulsos 

sexuais, e ataques verbais e físicos ao marido. No meio disso, o casal recebe uma 

correspondência com o laudo da queda do filho, o qual Ele esconde da esposa para 

ler depois. 

Ele sugere que tirem um tempo de retiro na casa de campo, batizada de Éden. 

Ela reluta, e Ele estranha, justamente porque era algo que a esposa costumava 



48 
 

apreciar. Em mais uma interferência terapêutica do marido que - como bem ressalta 

por Ela, não deveria estar tratando de alguém com o qual tem vínculos - Ele propõe 

uma dinâmica para entender de onde vem o seu medo, traçando um triângulo em 

uma folha de papel, escrevendo 'ÉDEN' em seu meio. 

Durante o percurso e todo o filme, o marido fará com a esposa diversos 

exercícios de mentalização - segundo Ele, com o intuito de ajudá-la - mesmo contra 

a sua vontade. Chegando até o campo, Ela demonstra o tempo todo desconforto e 

agonia de estar presente naquele lugar, tendo dificuldades de adentrar a natureza, - 

natureza esta que é filmada de maneira obscura, demonstrando uma certa 

inquietude, com movimento das árvores, animais e sons - cruzar a ponte até a 

cabana do Éden e até mesmo pisar na grama. Ele continua insistindo que ela 

enfrente seus medos para superá-los. No final do primeiro ato, Ele encontra em meio 

a floresta um cervo caminhando com seu filhote natimorto preso em seu corpo, como 

se num aborto, ou um parto mal sucedido. 

O segundo ato ‘Dor (Caos Reina)’, continua a nos mostrar essa natureza 

estranha e ameaçadora que os rodeia, como por exemplo, quando um filhote de 

pássaro é feito de presa por um gavião, ou quando de noite as sementes de carvalho 

provocam um barulho perturbador ao caírem no telhado.Ela esclarece temer não a 

cabana, mas o que há de fora dela, relatando a Ele que já teve medo daquele lugar 

antes, mas que na época não soube identificar o sentimento. Nesse momento, um 

flashback mostra Ela em um passado não distante no Éden, antes da morte de Nick, 

trabalhando com imagens de sua tese de doutorado quando de repente ela escuta 

um choro de bebê. Ela corre para tentar achá-lo, mas o som do choro continua na 

natureza mesmo depois dela encontrar o filho que não chora. O marido duvida e diz 

que seus pensamentos estão distorcendo a realidade, o que provoca nela um ataque 

de fúria, que diz "A natureza é a igreja de satã". Segundo Ela, a criança se afastou 

dela da última vez que eles estiveram na cabana, que Nic estava sempre andando 

por aí e que Ele poderia ter se esforçado mais para apoiá-la.  

No outro dia, Ela acorda completamente normal, demonstrando uma certa 

animação. Ele estranha seu comportamento, e ela irrita-se, acusando-o de ser 

"incapaz de ficar feliz por ela". Na cena seguinte, Ele visualiza entre a folhagem 



49 
 

rasteira da floresta uma raposa que, em câmera lenta, se automutila. O animal 

vira-se para ele e verbaliza "Caos Reina". 

No terceiro ato ‘Desespero (Feminicídio)’. Ele sobe até o sótão da cabana e se 

depara com resquícios da pesquisa da esposa, folhas escritas espalhadas pela 

mesa, chão, imagens grudadas na parede sobre a caça às bruxas, tema da tese de 

sua esposa. Entre a pesquisa, Ele encontra a constelação dos três pedintes: luto, dor 

e desespero, respectivamente simbolizados por um cervo, uma raposa e um corvo. 

Descendo as escadas e reunido com a esposa, Ele propõe mais uma dinâmica 

terapêutica, e começa uma entrevista-la, colocando-se no lugar da Natureza, 

enquanto ela, o pensamento racional. Nesse momento os dois personagens tem um 

dos diálogos mais importantes de todo o filme: 

- Okay, Sr. Natureza, o que você quer? 

- Te machucar o máximo que puder. 

- Como? Me machucando? 

- Matando você. 

- Você é apenas o verde lá fora. 

- Não, eu sou mais que isso. Eu estou dentro de você também. De toda a 

natureza humana. 

- O tipo de natureza que faz as pessoas causarem mal às mulheres? 

- Exato. 

- Essa natureza me interessava quando estive aqui. Era o assunto da minha 

tese. Mas você não deveria subestimar o Éden.  

- O que o Éden fez?  

- Descobri mais do que imaginava. Se a natureza humana é maldosa, também 

é válido para a natureza das mulheres?  

- Natureza feminina. 



50 
 

- Natureza de todas as irmãs. As mulheres não controlam seu corpo. A 

natureza é que controla. Escrevi isso nos meus livros.  

- O material que usou na sua pesquisa era sobre maldades cometidas contra 

mulheres, mas entendeu como prova da maldade delas? Era pra ser mais crítica 

sobre estes textos, era sua tese! Em vez disso abraçou a ideia. Sabe o que está 

dizendo?  

- Esqueça. Não sei porque falei aquilo.  

Pela noite, o casal transa enquanto Ela ordena que Ele a bata. Ele se recusa, 

e Ela sai da cabana sumindo pela floresta adentro. Em uma sequência que não 

sabemos ser real, pesadelo ou delírio, ela se masturba deitada diante uma árvore. 

Ele se junta a ela, a bate como havia pedido, e eles transam, enquanto ela 

pronuncia: "As irmãs de Regensburg podem criar uma chuva de granizo". Em 

movimento de câmera Zoom-out, a cena é filmada de frente, em plano simétrico, e 

vai lentamente revelando ao redor deles as raízes da árvore entrelaçadas a vários 

braços humanos. Considero esta ser a cena mais emblemática e perturbadora de 

Anticristo, sendo a imagem escolhida para ilustrar o pôster oficial do filme. 

De volta a cabana, Ele a direciona um sermão por mal interpretar e distorcer 

todo o material que ela pesquisava para a sua tese. Ela se desculpa e diz que às 

vezes se esquece disso. Em seguida, Ele a confronta sobre o resultado da autópsia 

do filho, que constava que a criança possuía uma lesão nos pés datada 

anteriormente ao acidente. O marido a confronta mostrando fotos achadas na 

cabana, onde a criança aparece usando pares de sapatos trocados. É revelado 

então que a mãe calçava o filho várias vezes erroneamente de propósito. Retomando 

a dinâmica da pirâmide do medo, ele conclui que o que está no topo entre os medos 

da esposa é o medo dela mesma.  

Daí em diante, inicia-se um embate físico entre os dois. Ela surta, o ataca e o 

acusa de estar a deixando, enquanto ele nega. O casal começa a transar, e ele alega 

que a ama e que está tentando ajudá-la. Ela não acredita e ataca o seu pênis com 

um objeto similar a um pedaço de madeira. Enquanto desmaiado, ela o masturba e o 

gozo é de sangue. Em seguida, Ela perfura uma de suas pernas e prende um peso 



51 
 

para que ele não consiga se movimentar, jogando a ferramenta fora para que ele não 

ache e se liberte.  

Finalmente acordado, Ele foge se arrastando para a floresta e se esconde no 

buraco de raposa mostrado no início do filme. Lá dentro, Ele descobre um corvo 

enterrado ainda vivo - o último dos três pedintes - que o ataca. A esposa o acha, 

desenterra o marido toca a fora e o arrasta de volta para a cabana. 

No quarto e último ato ‘Os três pedintes’, eles conversam: 

-​ Você quer me matar? 

-​ Ainda não. Os três pedintes ainda não estão aqui. 

-​ O que é isso? 

-​ Quando os três pedintes chegarem, alguém tem que morrer. 

-​ Entendi. 

Ela se aproxima do marido jogado ao chão e diz: 

-​ Uma mulher que chora é uma mulher traiçoeira. Falsa nas pernas, nas coxas, 

nos dentes, peitos, cabelos e olhos.  

A seguir, ao lado do marido, Ela protagoniza - muito polêmica e comentada - a 

cena onde mutila sua própria genitália com uma tesoura velha, castrando-se. Nesse 

momento, um flashback em preto & branco nos faz retornar ao momento da queda 

de Nick, revelando que Ela havia visto a criança se movimentar em direção a janela, 

e que mesmo assim, prosseguiu com ato sexual, escolhendo o seu gozo ao invés 

salvar o próprio filho.  

Ele olha para o céu pelo teto da cabana, visualizando a constelação dos três 

pedintes. Os animais aparecem e chove granizo. Na tentativa de escapar, o marido 

acaba sendo esfaqueado pela esposa, mas dessa vez é Ele a vivenciar uma crise de 

ansiedade. Impulsivamente, Ele a enforca e acaba por matá-la, queimando seu corpo 

em uma fogueira ao lado de fora da cabana. 

No epílogo, assim como no prólogo, a imagem volta para o preto & branco e 

Lascia Ch'io Pianga toca mais uma vez. Vemos Ele caminhando em direção a saída 



52 
 

da floresta, e o aos poucos vultos e corpos de milhares de mulheres se materializam 

atrás dele, perseguindo-o. 

Lars von Trier dedica o filme para Andrei Tarkovsky.  

4.1.2. Análise da narrativa 

Anticristo começa com uma sequência de abertura fazendo alusão a um das 

principais inspirações do filme: escolhendo o pecado, como no mito bíblico de Adão e 

Eva, marido e mulher se descuidam e deixam o caos se instale quando o filho caia 

pela janela. A sequência em preto & branco e em câmera lenta ao som de "Lascia 

ch'io pianga", uma ária barroca composta por Georg Friedrich Händel, anuncia o mal 

presságio, como podemos ver observando a tradução da letra: 

Lascia ch'io pianga​

(Deixa-me chorar) 

mia cruda sorte,​

(minha sorte cruel,) 

e che sospiri​

(e que eu suspire) 

la libertà.​

(pela liberdade.) 

Il duolo infranga​

(A dor destrua) 

queste ritorte​

(estas correntes) 

de’ miei martiri​

(dos meus martírios) 

sol per pietà.​

(somente por piedade.) 

​ Ainda durante a sequência de abertura conseguimos observar elementos 

importantes para a trama, como o aparecimento dos Três Pedintes em diversos 



53 
 

formatos - como por exemplo, na mesa de centro da casa - e os sapatos trocados da 

criança. Antes de pular janela afora, o mesmo olha para a câmera em um riso 

levado. Em entrevista, von Trier confessou que ele não se reconhecia nem nem na 

figura masculina nem na feminina de Anticristo, mas sim no da criança que morre. 

O luto interminável de uma mãe e a tentativa por controle de um pai sobre a 

esposa leva o casal à antiga cabana da família no meio da floresta, apelidado de 

Éden, mais uma referência ao mito da criação, mas ao invés de um paraíso, 

encontramos uma natureza tenebrosa. Lars von Trier constrói o ambiente deste 

enredo, dando forma e vida a esta natureza (fauna e flora) sombria, macabra, 

ameaçadora. Em alguns momentos ele ainda usa uma lente especial causando 

deformação e estranheza enquanto filma a copa de árvores em movimento, ou a 

folhagem rasteira. O diretor usa de outros recursos para retratar a hostilidade da 

floresta. As cenas em que filma em um slow motion de alta definição - o mesmo 

usado no prólogo de Melancolia - com a imagem quase estática, como por exemplo 

na cena onde Ele permanece de costas para a cabana em meio a uma chuva de 

sementes de carvalho, na famosa cena da raposa anunciado ‘Caos reina’, ou na 

sequência que representa os sonhos dEla, onde a mesma caminha pela floresta 

escura, coberta de penumbra.  

Ao mesmo tempo que o diretor se inspira na passagem de Adão e Eva no 

paraíso, ele não perde de vista o arquétipo e todo o imaginário da bruxa. A cabana 

Éden é ao mesmo tempo uma cabana velha e abandonada no meio da floresta, igual 

a que vemos em contos de fadas, onde mora a bruxa má. Há ainda a ideia no 

imaginário mítico das bruxas sobre o controle que a natureza exerce sobre o corpo 

da mulher. Após a fatalidade, o marido propõe que eles retornem a cabana, um lugar 

que a esposa sempre teve apreço, mas se surpreende quando ela reluta. Ela sabia 

do perigo da natureza, do medo que lhe causava e o mais importante, o que fazia 

despertar dentro dela. No diálogo mais importante entre Ele e Ela, o marido propõe 

uma dinâmica onde ele assume figuradamente o papel da natureza, dizendo que ele 

não é somente o "verde lá fora", mas também a natureza que habita o ser humano. 

No coração do filme mora a ideia de que a natureza não é esse lugar de criação e 

vida, mas sim algo maligno, criado pelo diabo e não por Deus, que apodrece e 

morre, como as sementes do carvalho que caem durante a noite, ou o filhote de 

pássaro que cai do ninho e vira presa de uma águia.  



54 
 

Segundo seu próprio Lars von Trier, este é o filme mais importante de sua 

carreira. Foi durante um período de depressão profunda que o diretor idealizou e 

executou o que é, simultaneamente, o seu filme mais pessoal, polêmico e chocante 

de todos. A variedade de referências e símbolos dentro desta obra é imensa. De 

religião a psicanálise, do terror japonês a obra de Tarkovsky, de memórias de 

infância e visões xamânicas, o Anticristo de Lars von Trier surge em forma de um 

filme de terror onde a natureza é a principal ameaça - inclusive a humana. 

Em entrevista para Linda Bradley, o diretor destaca O Espelho (1975), de 

Andrei Tarkovsky, e filmes de terror japonês - geralmente são protagonizados por 

personagens femininas tenebrosas em busca de vingança pela violência que 

sofreram - como duas de suas maiores referências externas para o filme. De fato, 

Anticristo possui muita inspiração em O Espelho. Desde uma narrativa que mistura 

sonho e a pessoalidade do autor, a cabana em meio a natureza, a forma como as 

imagens são concebidas, entre outros elementos.  

Em seu livro Lars von Trier Beyond Depression, Linda Badley aborda como 

Anticristo inaugurou uma “era extrema” no cinema do diretor. As acusações de 

misoginia já orbitava a carreira de Lars von Trier a tempos, mas depois do 

lançamento de do filme, estas atingiram o seu ápice. O sexo explicito, os closes nas 

genitálias masculinas e femininas, as cenas de masturbação, executadas dentro da 

atmosfera  e estética do horror ainda por cima, causam perturbação e chocam, sem 

contar a polêmica cena de mutilação da genitália feminina no final do filme que fez de 

vez com que sua fama de ódio as mulheres se perpetuasse.  

Retornando à reflexão sobre o arquétipo da bruxa, Lars von Trier constrói sua 

protagonista feminina de Anticristo usando-o como base. Ela, interpretada por 

Charlotte Gainsbourg, mostra-se mulher enlouquecida, luxuosa, desobediente, 

agressiva, que renega a maternidade e com apetite sexual feroz. A bruxa é a 

representação contrária de tudo que a mulher ideal deveria ser; é a mais pura 

essência de uma mulher maldita. Estar inseridos no meio dessa natureza também é 

de extrema importância para a construção do arquétipo. Bruxas foram retratadas 

como mulheres conectadas à natureza, de onde extraíam seus poderes através de 

rituais, capazes de inclusive interferirem em seu estado. Na cena de sexo sobre as 

raízes da árvore a personagem diz:  "As irmãs de Regensburg podem criar uma 



55 
 

chuva de granizo". A presença de animais, os Três Pedintes, é uma referência 

distorcida dos Três Reis Magos que visitaram o menino Jesus no dia de seu 

nascimento - mas aqui observa-se que estes sempre aparecem como um anúncio de 

alguma catástrofe, e se reúnem no final do filme sobre a fala da personagem-bruxa: 

"Quando os três pedintes chegarem, alguém tem que morrer". Os Três Pedintes, 

hora são representados por objetos, outra hora em constelações inventadas, mas 

quase sempre possuem formas de animais - o cervo, a raposa e o corvo - 

simbolizando a conexão da bruxa com animais que, mitologicamente, estas seriam 

capazes de transformar e/ou comunicar. Os Três Pedintes anunciadores do caos 

representam respectivamente o luto (do cervo que dá a luz a um bebê natimorto), a 

dor (da raposa que se automutila), e o desespero (do corvo enterrado vivo). 

Da mesma maneira que temos o estabelecimento de uma conexão entre o 

feminino, a natureza, a bruxa e o instinto, é possível observar que o contrário é feito 

com a figura masculina: Ele demonstra uma necessidade de controle, uma 

arrogância sobre conhecimento, ao ponto de induzir a mulher a parar de escutar seu 

psiquiatra; seguir o seu modelo de terapia, mesmo que tratar pessoas cujo as quais 

se possui um vínculo seja contra a ética da profissão; tentar racionalizar os 

pensamentos da esposa e dizê-la como ela deveria ter raciocinado. O contraste entre 

o racional masculino e o emocional feminino é um embate que permeia todo o 

cinema de Lars von Trier. 

Por último, temos o nome do filme: Anticristo. Segundo o cristianismo, trata-se 

de uma figura ou entidade que surgiria no fim dos tempos e iria contra todos os 

princípios Cristo. A interpretação pode variar, algumas linhas da religião enxergam o 

Anticristo como indivíduo, enquanto outras como um conceito mais abstrato, 

representante de todos os acontecimentos e forças opostas ao cristianismo. O título 

do filme aparece para nós depois do prólogo, escrito com giz e apresentando o 

símbolo de Vênus no lugar da letra "T". Vênus é o planeta associado a Afrodite, 

deusa grega do amor, beleza, fertilidade e feminilidade. O que supostamente essa 

simbologia representa? Que o anticristo do título refere-se ao feminino e a Ela? 

Talvez. Mas por outro lado, vale lembrar que o anticristo é uma figura maligna 

associada ao diabo, o mal, o oposto de Deus todo poderoso. Segundo a mitologia 

das bruxas, estas seriam mulheres que serviriam ao diabo em troca de beleza eterna 

e prazer. Portanto, estamos falando de uma figura masculina retratada como 



56 
 

masculina por todo o tipo de mídia durante os anos. O anticristo é por fim um homem 

que traz a discórdia, um aliado do diabo - o mesmo diabo que é figura mestre para 

bruxas. Na perspectiva desta análise, faz muito mais sentido que o anticristo seja 

Ele: o seu desleixo como pai deixa sua esposa sobrecarrega; sua insistência e 

ganância pelo controle de estar certo força Ela a parar de tomar os remédios 

prescritos pelo psiquiatra e ir para um lugar o qual ela não queria; Ele a força a 

participar de suas dinâmicas terapêuticas; ignora as falas da esposa e julga o seu 

delírio; e por fim, é ele que comete um feminicídio, queimando-a em uma fogueira, 

como uma bruxa.  

​ A ambiguidade dos filmes de Lars von Trier são muito conhecidos, mas julgo 

que entre todos, Anticristo é o que mais coloca essa característica em cheque. 

Segundo a crítica de cinema Isabela Boscov, o que o diretor faz neste filme é 

levantar a questão: a mulher é culpada ou vítima? Ela trocou os sapatos do filho para 

provocar sua morte ou para o impedi-lo de andar pela floresta enquanto cuidava dele 

sem a participação do pai? Ela é naturalmente má ou seu luto e culpa delirante de 

mãe a fazem acreditar nisso? Ela vê a criança caindo da janela e deixa porque era 

seu propósito machucá-la ou por um lapso de rebeldia contra o esgotamento da 

maternidade? Não acredito que tenha respostas fechadas para estas perguntas, e 

nem que seja o objetivo de Lars von Trier respondê-las. Seus filmes deixam um 

leque de infinitas possibilidades de interpretação e dependem da bagagem pessoal 

de cada um que os assiste. Particularmente, gosto de duas observações sobre a 

natureza má feminina: 

(...) a protagonista feminina se vê refletida nas acusações que Ele (ou 
o Homem) faz contra ela e, ao não conseguir superar essa 
identificação com a universalidade do seu gênero, acaba enxergando 
a si mesma como má — como uma fúria cega e niilista que vê seu 
marido apenas como um bastardo. (DENNY, 2017, p. 167) 

No entanto, no mundo imaginário e aterrorizante de Anticristo, em 
sua negatividade extrema e na percepção de que as mulheres 
podem ser intrinsecamente más por natureza, o filme adota um 
discurso histórico já estabelecido de marginalização feminina e se 
identifica com ele até o ponto da autodestruição desse próprio 
discurso. (ELBESHLAWY, 2016, p. 136) 

Anticristo não é um filme misógino como grande parte da mídia e crítica 

apontam. Como já dito, apesar do sofrimento e enlouquecimento feminino, quem 

mata por fim é o homem, e ignorar todos os "pequenos” abusos que Ele comete com 



57 
 

Ela, e não identificá-lo como responsável é apenas insistir em uma lógica patriarcal 

de impunidade masculina e culpa feminina. Ao meu ver, o ponto crucial do filme se 

faz quando Ela diz ao marido que esteve sozinha esse tempo todo e que ele poderia 

ter estado mais presente na vida dela e do filho Nick, demonstrando assim a 

ausência paterna, a exaustão e solidão da maternidade. Ao mesmo passo que, ao 

ler a autópsia do filho, Ele a acusa de ter trocado seus sapatos de propósito, e 

também culpa-a por não ter discernimento ao realizar sua pesquisa de doutorado e 

acreditar nos textos que acusavam mulheres bruxas de serem maléficas. Na minha 

percepção, é muito cômodo para ele se colocar em uma posição de detentor da 

razão sendo um homem que não comparece com a sua família e que, ao mesmo 

tempo culpa a esposa sem nem entender sua exaustão mental, antes e depois da 

morte do filho. Do mesmo jeito que Ela, constantemente lembrada da maldade de 

sua própria natureza, acaba se convencendo que é uma pessoa má com tantas 

acusações do marido. O patriarcado foi muito eficiente em construir durante anos 

uma lógica que faz com que mulheres se sintam responsáveis pela própria dor que 

homens as provocam.  

4.1.3. Análise das imagens 

 

 
 
 

Figura 12  – Imagem retirada da cena do filme Anticristo (2008) onde Ela anda pela floresta 

tenebrosa. A cena ocorre aproximadamente aos 00:30:57 do filme. Fonte: Anticristo (2008), direção 

de Lars von Trier. 
 



58 
 

FIGURA 12: 

a)​ Espaço/Cenário: 

Temos a floresta, retratada de maneira extremamente sombria. Vemos tudo 

através de um buraco de raposa, observando Ela atravessar a floresta, como 

se a observa-se. Vemos árvores, arbustos, folhas e raízes, mas todos estes 

praticamente tomados por sombras e névoa.  

b)​ Iluminação: 

A “moldura” deste quadro é completamente escura. Conseguimos distinguir o 

que ela é pelo seu formato e outros elementos do enredo do filme. As 

folhagens ao fundo também são retratadas sob sombras. O que temos de 

iluminação clareia a floresta pra fora do buraco de raposa ao qual estamos 

observando e torna possível enxergar o lado de fora. A luz que existe na 

imagem é representada através de uma névoa luminosa, criando uma 

atmosfera de mistério e sonho.  

c)​ Figurino e Maquiagem: 

Ela veste um vestido simples, modesto, aparentemente estampado. Ela ainda 

usa cabelos longos soltos. Sua aparência remete a uma feminilidade, 

inocência e fragilidade, algo vulnerável em meio a um ambiente tão hostil 

como uma floresta macabra. 

d)​ Encenação, Movimento e Atuação: 

O movimento desta cena é praticamente estático, já que se trata de uma 

câmera lentíssima utilizada por Lars von Trier.  Ela aparece cabisbaixa, sem 

que vejamos o seu rosto. De alguma maneira, sua postura remete a fraqueza 

com o qual ela enfrenta a floresta. 

 



59 
 

 
 
Figura 13  – Imagem retirada da cena do filme Anticristo (2008) onde Ele em frente a cabana assiste 

a chuva de sementes carvalho. A cena ocorre aproximadamente aos 00:56:16 filme. Fonte: Anticristo 

(2008), direção de Lars von Trier. 

 

FIGURA 13: 

a)​ Espaço/Cenário: 

Vemos neste quadro o lado de fora da cabana Éden, a velha casa de madeira 

no meio da floresta. Esta é rodeada pela natureza, a folhagem do gramado e 

o enorme carvalho do lado direito. Próximo ao meio da tela, mais próximo do 

carvalho, temos Ele de pé sob a chuva de bolotas de carvalho. 

b)​ Iluminação: 

A luz vinda da esquerda ilumina a entrada da cabana, Ele, e parte pequena 

do carvalho.  

c)​ Figurino e Maquiagem: 

Ele veste roupas simples, um casaco comprido por cima, calças e botas.  

d)​ Encenação, Movimento e Atuação: 

Nesta cena temos uma imagem parcialmente estática. Filmada em câmera 

lenta misturada com alta velocidade, temos Ele praticamente parado, 

enquanto a natureza a sua volta “nasce e morre” rapidamente. As sementes 



60 
 

do carvalho caem como chuva, enquanto as folhas do gramado se 

movimentam com o vento, crescem, mas também morrem. Esta cena remete 

a visão que o filme carrega de uma natureza que não é criadora, mas que 

destrói; uma natureza que morre e apodrece, e não que germina e brota. É 

uma visão pessimista e obscura de uma natureza ameaçadora e nociva. 

 

 
 
Figura 14 – Imagem retirada da cena do filme Anticristo (2008) onde Ela e Ela transam entre as raízes 

de uma árvore, sobre corpos e mãos. A cena ocorre aproximadamente aos 01:11:00 filme. Fonte: 

Anticristo (2008), direção de Lars von Trier. 

 

FIGURA 14: 

a)​ Espaço/Cenário: 

Vemos a floresta filmada pela sua parte inferior, aos "pés” de uma árvore, e 

não pelo topo. Vemos em todo o quadro o chão, a terra e grandes raízes 

dessa árvore centralizada ocuparem todo o campo. 

b)​ Iluminação: 

A iluminação da cena é baixa, tornando toda essa natureza escura, difícil de 

visualizar, sombria, macabra. Somos obrigadas a firmar os olhos para 

entender de fato o que está sendo mostrado. A iluminação direciona o 

destaque todo para os corpos que copulam no centro do quadro em contraste 



61 
 

com o escuro da terra e raízes. As mãos que se entrelaçam entre as raízes 

recebem uma iluminação parcial e se destacam pelo contraste de tons entre a 

pele e as raízes.  

c)​ Figurino e Maquiagem: 

A ausência de figurino choca pela nudez, principalmente do corpo masculino 

filmado pela sua traseira. A nudez choca também por estar inserida em um 

espaço - meio da floresta - no qual normalmente, ele não estaria. 

d)​ Encenação, Movimento e Atuação: 

Nesta cena, a câmera capta o casal que transa aos pés dessa árvore a partir 

dos cabelos do homem, e em zoom out o diretor vai revelando pelo quadro 

todo o espaço da cena, até chegar ao quadro acima. A mulher, posicionada 

de pernas abertas no centro do quadro, enquanto o homem projeta seu corpo 

por cima do dela, uma posição sexual que estabelece uma relação de devorar 

e tirar, por parte do homem e de entregar, por parte da mulher. O movimento 

do corpo fica praticamente concentrado nele, o agente ativo, enquanto a 

mulher, abaixo dele, fica quase que imóvel e passiva. Esta cena é o centro do 

filme Anticristo. Ela estampa o pôster do filme e ao mesmo tempo foi a partir 

dela que surgiu esta pesquisa. Lars von Trier recria o mito do pecado de Adão 

e Eva no paraíso em meio a uma natureza hostil, tomada por sombra e 

trevas. A existência das mãos permeando entre as raízes trazem toda uma 

estranheza extra para a cena e simboliza a presença velada do antepassado 

feminino - um feminino maldito, ligado a esta natureza maléfica. O diretor cria 

a ponte entre seu Éden maldito com o cenário arquétipico da bruxa.  

 



62 
 

 
 
Figura 15 – Imagem retirada da cena do filme Anticristo (2008) onde Ela, mutilada, se reúne com os 

Três Pedintes. A cena ocorre aproximadamente aos 01:32:18 filme. Fonte: Anticristo (2008), direção 

de Lars von Trier. 

 

FIGURA 15: 

a)​ Espaço/Cenário: 

No interior da cabana, o campo mostra para o espectador apenas parte da 

parede de madeira, uma porta para outro cômodo, uma janela por onde entra 

pouca luz e uma cortina; todos estes elementos filmados por uma perspectiva 

inferior, próximo ao chão. 

b)​ Iluminação: 

Grande parte de Anticristo segue com cenas muito escuras. A luz é reduzida 

dentro deste quadro, mas conseguimos distinguir os elementos em cena. O 

foco de luz fica direcionado para o corpo deitado no chão, à esquerda. Temos 

um ponto luminoso à direita que corresponde a uma lamparina acesa. 

c)​ Figurino e Maquiagem: 

Neste quadro temos Ela deita ao chão vestida uma camisa surrada depois 

dos embates corporais com Ele em meio a floresta; mas seu corpo está nu da 

cintura pra baixo, revelando suas nádegas para o espectador.  

d)​ Encenação, Movimento e Atuação: 



63 
 

Na sequência, Ela mutila sua própria genitália com uma tesoura velha, como 

forma de punição. No momento deste quadro, vemos a perspectiva do 

marido, que olha para Ela imóvel no chão da cabana, enquanto chega os Três 

Pedintes, os mesmos da constelação, representados pelos animais, 

simbolizando cada um dor (cervo), desespero (corvo) e tristeza (raposa). Este 

quadro aparece logo após a chegada do corvo. Com ela caída após seu surto 

máximo de autopunição, a dor, o desespero e a tristeza se instala por 

completo em seu luto enlouquecedor. A posição da mulher na imagem, 

estática, demonstra sua incapacidade de continuar lutando contra suas 

próprias angústias. 

 

 
 



64 
 

Figura 16 – Imagens retiradas de cenas do filme Anticristo (2008), onde Ela atravessa a floresta, e 

depois Ele, com milhares de corpos de mulheres nuas deitadas no chão. A cena ocorre 

aproximadamente aos 00:31:18 e 01:40:01 filme. Fonte: Anticristo (2008), direção de Lars von Trier. 

 

FIGURA 16: 

a)​ Espaço/Cenário: 

Nos dois quadros que ocorrem em tempos diferentes - o primeiro no início do 

filme, com a chegada do casal na floresta do Éden, e o segundo, na saída do 

marido - o espaço é o mesmo. Temos uma estrutura simetricamente marcada 

pela presença central de um tronco de árvore velho, um trajeto aberto pelo 

chão que atravessa de uma ponta a outra o quadro em diagonal. A floresta 

em volta está morta, destruída, e ilustra uma natureza ameaçadora, 

espinhosa. 

b)​ Iluminação: 

Na primeira imagem, temos grande parte do quadro tomado por uma 

penumbra, uma névoa que dá à floresta um ar misterioso e sombrio. A luz dá 

destaque a Ela, andando pelo seu sonho, adentrando essa floresta 

lentamente. Conseguimos ver com clareza seu corpo, mas ainda pouco do 

ambiente. Na segunda imagem, temos uma iluminação uniforme, porém 

confusa. Se no primeiro quadro conseguimos ver poucos detalhes do espaço, 

agora vemos muitos detalhes que deixam nosso olhar confuso. A vegetação 

da floresta fica confusa, e quase não conseguimos distinguir Ele saindo da 

floresta, posicionado exatamente na mesma altura que Ela está posicionada 

no primeiro quadro. O que a iluminação do segundo quadro da destaque é 

para os corpos - que na cena, vão surgindo da transparência até a opacidade 

- espalhados pela floresta.  

c)​ Figurino e Maquiagem: 

Na primeira imagem temos a esposa, pálida, usando um vestido modesto e 

de modelagem bastante feminina, o mesmo que ela aparece na Figura 13 - 

ambas as imagens pertencem a mesma sequência onde Ela em um exercício 

visualiza-se adentrando a floresta. 



65 
 

Não conseguimos vislumbrar o figurino e maquiagem do marido no segundo 

quadro, mas é possível notar que ele se apoia em uma espécie de cajado 

improvisado. O que mais chama atenção neste ponto são as dezenas de 

corpos femininos nus espalhados pelo espaço. 

d)​ Encenação, Movimento e Atuação: 

Ambas as imagens são praticamente estáticas. Vemos Ela entrando e Ele 

saindo lentamente, quase que parados, na câmera lenta que Lars von Trier 

opta por usar. No primeiro quadro, só Ela está presente, enquanto no 

segundo, Ele caminha para fora da floresta enquanto corpos surgem na cena, 

também estático. É uma forma do diretor representar o rastro de morte que o 

homem deixa após se retirar do simbólico Éden, o seu paraíso. Na sequência, 

Ele acaba por assassinar a própria esposa e queimá-la viva. Neste quadro, ao 

sair do Éden, corpos de dezenas outras bruxas simboliza o feminicídio 

cometido por homens ao longo dos anos. 

 

4.2. Melancolia 

4.2.1. Resumo do filme 

Melancolia (2011) abre com um prólogo belíssimo, ao som de Tristão e Isolda 

de Richard Wagner, mostrando 16 cenas filmadas em uma câmera lenta, quase 

estática. De maneira muito interessante, o diretor condensa um resumo do enredo 

durante essa sequência de cenas/imagens, e devido a importância destas para 

canalizar e compreender a narrativa do filmes, citarei de maneira detalhada cada 

uma: 

1.​ Close no rosto de Justine (a protagonista da trama), abrindo os olhos, com 

uma expressão desanimadora, apática, enquanto pássaros caem ao fundo.  

2.​ Campo do casarão (local onde se passa a história) em um dia ensolarado, 

com duas pessoas brincando de longe. 

3.​ Close em detalhes de um quadro do interior da casa - Caçadores na Neve 

(1565), de Pieter Bruegel. Cinzas caem e o quadro derrete. 



66 
 

4.​ O Planeta Melancolia. 

5.​ Claire, irmã de Justine, em desespero correndo com o filho pelo campo de 

golfe. 

6.​ O cavalo Abraham deitando no campo com uma espécie de aurora boreal no 

céu noturno. 

7.​ Justine filmada de corpo inteiro, braços abertos, com centenas de mariposas 

voando ao seu redor. 

8.​ Respectivamente da direita para a esquerda, Justine vestida de noiva, o 

sobrinho e a irmã, trajando roupas de festas, de costas para o casarão e de frente 

para o espectador. Acima deles, no céu, respectivamente, o planeta Melancolia, e o 

que aparenta ser duas luas ou duas fases de uma mesma lua. 

9.​ O planeta Melancolia orbitando em perspectiva com o pequeno planeta Terra. 

10.​ Justine observando as pontas dos dedos eletromagnetizados com uma feição 

de fascínio. 

11.​ A noiva andando no campo com o que parece ser várias fitas pretas 

atravessando seu corpo.  

12.​ Os planetas Terra e Melancolia, mostrados em close up, quase como se 

beijassem. 

13.​ Um cômodo do casarão, e do lado de fora, visto pela janela, uma árvore 

pegando fogo. 

14.​ Justine, vestida de noiva, filmada de cima, boiando rio abaixo segurando o 

buquê. 

15.​ Justine e o menino buscando galhos em meio a natureza. 

16.​ A colisão entre a Terra e o Melancolia. 

Logo após esta introdução reveladora, começa a primeira parte, intitulada 

Justine. A caminho da festa do seu próprio casamento, Justine (Kirsten Dust) vestida 

de noiva é mostrada feliz ao lado do marido, Michael (Alexander Skarsgård) 



67 
 

enquanto tentam chegar ao casarão. Atrasados, os noivos são recebidos pelo dono 

do casarão, John (Kiefer Sutherland), o cunhado de Justine, que reclama sobre o 

custo do casamento que ele bancou; e sua irmã (Charlotte Gainsbourg), que reclama 

do atraso de horas e a repreende: "Você quis isso". Nesse momento Justine olha pro 

céu e avista um brilho diferente, uma nova estrela. 

Rapidamente antes de adentrarem o salão de festas, Justine leva Michael até 

o estábulo para conhecer Abraham, o cavalo que segundo ela somente a mesma 

consegue montar. John a repreende, falando ser mentira, que ele também consegue. 

Na entrada do salão, o cerimonialista pergunta aos noivos se eles gostariam de 

participar da prenda do casamento, que consiste em acertar quantos grãos há no 

pote posto à mesa.  

Finalmente no casamento, conhecemos alguns convidados. A mãe de Justine 

e Claire demonstra aborrecimento e se nega a fazer qualquer discurso; o oposto do 

pai, que demonstra muita simpatia. A presença de Jack (Stellan Skarsgård), o chefe 

de Justine, também é notada quando o mesmo faz uns discurso inconveniente sobre 

negócios no meio do casamento. Em seguida, os pais discursam e trocam 

alfinetadas entre si, resultando na mãe falando para os noivos: "Aproveitem 

enquanto durar". Nesse momento, o rosto de Justine é mostrado de perto e suas 

feições mudaram por completo.  

Atenta, Claire chega até a irmã e a repreende novamente: "Nós combinamos 

que você não faria nenhuma cena esta noite". Justine vai até o lado de fora da festa. 

Sozinha, ela se agacha em meio ao campo de golfe e urina no gramado, enquanto 

observa o brilho no céu mais uma vez.  

Ela retorna ao casamento, mas na primeira oportunidade de deixar a própria 

festa, ela o faz. Se oferecendo para colocar o sobrinho, Leo, para dormir, Justine 

acaba ela mesmo adormecendo em um dos cômodos do casarão. Claire a procura, e 

ao acorda-la, Justine diz estar muito cansada e narra ter sonhado estar caminhando 

"(...) através disso. Orando…fervorosamente. Até que agarram em minhas pernas. 

Está muito difícil. É muito pesado para arrastar." Ela levanta, se despe, e toma um 

banho na banheira. 



68 
 

Ao retornar a festa, seu aspecto é de uma pessoa cansada. O cerimonial a 

reprova alegando que ela estragou o seu casamento. Justine é acolhida pelo noivo, 

que a consola. Michael então mostra uma foto de um campo, "com maçãs e tudo 

mais", dizendo ter comprado o terreno que eles tanto sonhavam. Ele entrega a foto e 

pede que guarde sempre com ela por onde for. Ela tenta transar com ele, mas acaba 

não acontecendo. Ela então sai do quarto e esquece a foto para trás. 

Nos corredores do casarão, Justine cruza com John, seu cunhado, que 

ressalta:  

-​ É melhor você estar feliz. Sabe quanto custou essa festa? 

-​ Espero que você ache que foi um dinheiro bem gasto. 

-​ Depende se temos um acordo ou não. 

-​ Um acordo? 

-​ Sim, um acordo. De que você será feliz. 

-​ Sim, claro. Temos um acordo.  

-​ Ótimo, parabéns. 

Ele beija sua testa e Justine retorna a festa.  

Ela dança então com o estagiário que seu chefe ordenou que fique atrás dela 

até que ela crie um slogan para uma campanha publicitária. Justine escapa para o 

escritório do casarão e encontra Claire e Michael conversando. O marido as deixa 

sozinhas, e então ela pede desculpas à irmã por ter sido omissa ao casamento. 

Claire então diz: 

-​ Não se trata de dinheiro, é que eu pensei que você realmente queria isso. 

-​ Eu quero. 

-​ Michael tentou ser seu cúmplice a noite toda sem sucesso. 

-​ Isso não é verdade. Eu sorrio, e sorrio e sorrio… 

-​ Você está mentindo para todos nós. 



69 
 

Claire retira-se e Justine chora. No ímpeto, ela começa a trocar os livros de 

arte expostos no escritório, substituindo figuras de obras cubistas e modernistas por 

outras, sendo uma delas Caçadores na Neve (1565), de Pieter Bruegel - mesma obra 

que aparece no terceiro quadro do prólogo - e  Ofélia (1851), de John Everett Millais. 

Em seguida, Justine encontra sua mãe. Em busca de acolhimento, ela se 

queixa de sentir que algo está errado, e até de "ter dificuldades de andar 

corretamente", e estar um pouco assustada. Mas a mãe é uma figura ríspida e 

pessimista e repreende a filha. 

Cenas do casamento decorrem. Em uma delas, a protagonista olha pelo 

telescópio o corpo celeste que tanto lhe chama a atenção desde o início da noite. 

Essa é a única coisa que parece lhe fascinar na noite de seu próprio casamento. É 

como se ao longo da sua festa de casamento Justine fosse perdendo o vigor, tendo 

dificuldades até para jogar o seu buquê. Michael percebe que algo está 

desmoronando. 

Justine comete adultério, na pista de golfe, com o estagiário de seu chefe. 

Mas o ato não parece significar nada para ela. Retornando a festa, ela dança com os 

últimos convidados, um deles sendo seu pai. Ela tenta também buscar conforto nele, 

queixar-se de que algo a assusta, sem sucesso. Seu chefe Jack a pressiona mais 

uma vez para que ela crie um slogan para ele, mas ela o despreza e se demite. É o 

fim do casamento. Michael junta suas coisas, beija sua testa e vai embora. Justine se 

esbarra com Claire, que diz com raiva: "As vezes eu a odeio tanto". Mas pouco 

tempo depois, a irmã é a única que acolhe Justine: 

-​ Eu tentei, Claire. 

-​ Sim, você tentou. 

No dia seguinte, as duas irmãs saem para um passeio a cavalo. Abraham 

parece agitado e resistente em atravessar a ponte. Justine reluta. Ela olha para o céu 

e observa que as estrelas parecem diferentes mais uma vez. 

Na segunda parte, intitulada Claire, o foco da narrativa vira em direção a 

personagem. Algum tempo depois do casamento fracassado, foi descoberto que a 

estrela diferente no céu era na verdade um planeta, batizado de Melancolia, e que 



70 
 

sua rota se movimentava em aproximação a Terra. Desde o início deste novo 

capítulo,  fica claro que Claire tem uma preocupação excessiva com a aproximação 

do planeta, temendo uma possível - e comentada pela mídia - colisão. O marido, 

John, que desde o início do filme demonstra - ou pelo menos diz ter - um certo 

conhecimento em astros, afirma não existir perigo algum.  

Claire prepara o quarto de hóspedes para a chegada da irmã, Justine, que se 

afundou por completo em uma depressão profunda. John expressa a todo momento 

como, em seu ponto de vista, Justine é uma pessoa fraca e incapaz, e que é uma má 

influência para o filho Leo. 

De volta ao casarão, fica claro a gravidade da doença de Justine. Mais magra, 

pálida e com menos cabelo, bem diferente do vigor que mostrava em seu 

casamento. Não possuindo forças para realizar qualquer atividade, nem comer ou 

mesmo entrar na banheira, ela passa os dias dormindo. O sobrinho Leo mostra a ela 

notícias sobre o Melancolia, mas a mãe diz para que "não assuste sua tia com 

notícias sobre o planeta". Justine rebate, dizendo: "Se acha que tenho medo desse 

planeta você é muito estúpida". 

Em um dia ensolarado, as irmãs no jardim observam um pássaro voar 

atordoado, quando de repente neva. Justine olha para o céu e sorri. Logo após, ela 

volta a comer. Mais uma vez em um passeio, Abraham, o cavalo que Justine monta, 

se recusa a atravessar a ponte. Ela tenta forçá-lo, descontando em chicotadas, 

quando, ao olhar para o céu, consegue pela primeira vez visualizar o Melancolia.  

Durante a noite, Claire observa o campo aberto do casarão iluminado pela luz 

amarelada da lua e a luz azulada do Melancolia. Justine então surge saindo do 

casarão, e sem notar a presença da irmã, segue ao campo aberto, guiada pelo 

planeta. Claire estranha e a segue, e quando a encontra leva um susto. Nesse 

momento Lars von Trier nos entrega uma das imagens mais importantes para o 

entendimento da narrativa do filme: na beira do que aparenta ser um lago ou riacho, 

Justine aparece nua deitada às margens, inundada pela luz emanada pelo 

Melancolia. Em uma aproximação de câmera, conseguimos ver que suas feições são 

de prazer, tranquilidade e até um certo conforto.  



71 
 

John e Leo se preparam para a "grande noite de amanhã", o momento em que 

conseguirão visualizar o planeta bem próximo a Terra. Claire está inquieta com a 

aproximação. ela pesquisa na internet sobre Melancolia, e na primeira busca os 

resultados que aparecem se referem ao sentimento melancólico ligado a depressão. 

Pesquisando novamente ela descobre notícias sobre a rota do Melancolia em 

direção a Terra, apelidado de "Dança da morte". John a assegura que nada 

acontecerá. Por precaução, ela compra comprimidos para dormir. 

Enquanto Claire continua a se desesperar com a possibilidade da catástrofe, 

Justine aparenta estar melhor do que nunca, tranquila, comendo os chocolates do 

escritório do casarão: 

-​ A Terra é má, não pode mais sentir pena dela. Ninguém sentirá falta dela. 

-​ Mas onde Leo crescerá? 

-​ O ponto é: a vida na Terra é má. 

-​ Talvez haja vida em outro lugar… 

-​ Não há. Eu sei que estamos sozinhos. 

Neste momento, Justine revela à irmã simplesmente saber das coisas. Para 

comprovar, ela diz a Claire que na recepção do seu casamento, na prenda do pote 

de feijões, haviam 678 grãos. Claire fica surpresa com a revelação e com o acerto de 

Justine, e simultaneamente desesperada com a possibilidade da irmã estar certa 

também sobre a colisão com o planeta.  

Os quatro se reúnem à noite na varanda para assistirem o "nascer" do 

Melancolia. Justine expressa encantamento. Leo observa o planeta se aproximar 

através de um dispositivo improvisado com arame e graveto que ele mesmo fez. 

John faz um brinde a vida, e Claire é tranquilizada novamente pelo marido. É quando 

Justine diz a ela: "É isso mesmo, Claire. Às vezes é mais fácil ser eu". 

No dia seguinte, John demonstra preocupação. É quando Claire finalmente 

encara a verdade e entra em pânico. John comete suicídio com overdose dos 

remédios para dormir. Os cavalos são libertados do estábulo para que corram livres 

pelos campos. Claire tenta fugir de carro, mas nenhum deles aparenta funcionar 



72 
 

devido a alteração eletrostática decorrida da aproximação com o Melancolia. Chove 

granizo. As duas irmãs tem um último diálogo: 

-​ Eu quero que estejamos juntas quando acontecer. Lá fora, no pátio. Me ajude 

Justine. Quero fazer do jeito certo. 

-​ Tem que fazer rápido. 

-​ Um copo de vinho, juntas. 

-​ Quer que eu tome uma taça de vinho no seu pátio? 

-​ Sim. 

-​ E que tal uma música? A 9º sinfonia de Beethoven? Talvez a luz de velas? 

-​ Isso me faria feliz. 

-​ Sabe o que eu acho do seu plano? Acho uma merda. 

-​ Justine, por favor…Eu só queria ser legal. 

-​ Legal? Porque não reunimos na porra do banheiro? 

-​ Às vezes eu te odeio tanto Justine. 

Nesse momento a essência do filme se concretiza: Justine é a única capaz de 

encarar a situação com calma. Ela tranquiliza o sobrinho, criando uma história sobre 

uma caverna mágica, a qual constroem com alguns galhos de árvore. No final do 

filme, Justine, Claire e Leo dão as mãos dentro da caverna enquanto Melancolia 

finalmente colide com a Terra.  

4.2.2. Análise da narrativa 

Segundo o próprio Lars von Trier, foi através de uma sessão com seu 

psiquiatra que a ideia central de Melancolia surgiu, onde ambos chegaram a 

conclusão que, em um hipotético cenário apocalíptico, as pessoas com um 

diagnóstico de depressão seriam as que lidariam melhor com a situação, já que não 

possuem nada a perder e enfrentam diariamente a dureza da doença. Von Trier 

também afirma que a personagem de Justine é um reflexo do seu próprio eu e de 

seu sofrimento e miséria (FRIEDLANDER, 2016). 



73 
 

​ Como vimos anteriormente na análise de Anticristo, Lars von Trier havia 

previamente enfrentado um período depressivo severo enquanto criava o primeiro 

filme da trilogia. É nítido que se trata de uma obra densa e pesada, onde a 

protagonista é torturada pela dor de um luto. Anticristo conta com cenas 

representando os sintomas de uma crise de ansiedade e sempre joga no limiar entre 

o delírio, o real e o fantasioso. Mas é em Melancolia que o diretor de fato trabalha a 

pauta da depressão através de Justine, interpretada magistralmente por Kirsten 

Dunst, vencedora do prêmio de Melhor Atriz do Festival de Cannes de 2011 pelo seu 

desempenho neste filme. 

​ Da mesma forma que em suas outras obras, podemos analisar Melancolia 

através de diversas lentes e camadas. Em uma das mais superficiais, trata-se de 

uma mulher mergulhando em sua depressão a partir do momento em que se casa; 

uma denúncia do diretor sobre a romantização do matrimônio e o grau de 

importância que este acordo - muito mais financeiro do que emocional - ocupa nessa 

sociedade capitalista. Olhando mais de perto, não é exatamente logo após o "sim" 

que a protagonista Justine entra em declínio, até porque o filme se inicia no caminho 

para a festa de casamento. Lars von Trier na verdade pontua exatamente o momento 

em que seu personagem avista a Melancolia - o planeta e o seu sentimento - pela 

primeira vez: logo antes de entrar na festa, as portas do casarão. Ela até tenta adiar 

ao máximo o fardo da obrigação da socialização levando o marido Michael até o 

estábulo para conhecer o cavalo Abraham, mas encontrar os convidados, mais cedo 

ou mais tarde, é uma tarefa inevitável. 

​ A primeira parte de Melancolia leva o nome de Justine e mostra o despertar 

de sua Melancolia. Subentende-se que depressão era um diagnóstico que ela 

enfrentava anteriormente, já que durante toda essa primeira metade do filme Claire, 

sua irmã e organizadora da cerimônia, vai ressaltar "Pensei que era isso que você 

queria", ou como tal evento fora planejado quase com o intuito de satisfazer Justine e 

negociar sua alegria. O cunhado John, dono da propriedade onde a festa é realizada 

e o filme inteiro se passa, não deixa um minuto se quer que ambas as irmãs se 

esqueçam quão caro foi o casamento que ele bancou, chegando em um dado 

momento deixar claro para Justine que todo aquele dinheiro fora bem gasto se eles 

tivessem um acordo de que ela seria feliz. Para ele, tudo se compra, inclusive a 

felicidade. Mas pedir para alguém seja feliz não seria pedir demais? Esta cena 



74 
 

demonstra o certo carinho que existe entre eles, ao mesmo tempo que reforça a 

visão capitalista que John possui do mundo. O personagem ainda mostra o tempo 

todo sua necessidade de se destacar e de sobressair sua masculinidade, sua 

dominância financeira e intelectual, como por exemplo quando ele desmente Justine 

alegando também conseguir montar o cavalo Abraham e em sua insistência com a 

esposa Claire de que seus estudos em astronomia garantem que a aproximação do 

planeta é segura.  

John é a concretização do mundo masculino. Não apenas ele - o chefe de 

Justine, Jack, que passa o casamento inteiro cobrando que a noiva produza 

urgentemente um slogan para uma campanha publicitária, ultrapassa a linha da 

inconveniência e performa a representação de uma realidade capitalista, hiper 

produtiva e tóxica. O pai de Justine e Claire se apresenta como uma amostra de 

alienação, o homem com personalidade descontraída e brincalhona, que não leva 

nada a sério e mantém sempre ausente as necessidades das filhas (um grande 

contraponto em relação à figura da mãe, que falaremos um pouco mais adiante). 

Entre os homens, Michael, o noivo, se mostra o melhor deles, importando-se com a 

noiva e demonstrando seu afeto; mas ao mesmo tempo, ignorando a real condição 

psicológica de Justine para insistir em uma história de amor fadada ao fracasso. 

Mesmo antes de começar, como ficar claro para nós no final da primeira parte, 

quando os noivos se despedem e Justine diz a ele: "Mas Michael, o que você 

esperava?". 

As demais figuras femininas do filme apresentam personalidades instigantes. 

Primeiramente, a mãe, uma mulher amarga e ríspida, que troca alfinetadas 

abertamente em meio a festa com o ex-marido, e se contrapõe a sua personalidade. 

Extremamente crítica, a mãe é franca e dura com Justine, mesmo quando esta lhe 

pede ajuda, não demonstrando por ela nenhum acolhimento ou piedade sequer. É 

inclusive a partir do seu discurso pessimista durante o jantar de casamento que 

ocorre a virada definitiva no humor de Justine (mais uma vez muito bem pontuada 

pela direção de von Trier e interpretação de Dust). Já a irmã Claire, o que tudo indica 

ser a mais velha, mantém com Justine uma relação que oscila entre a autoridade e o 

acolhimento. Subentende-se que esta relação vai além da fraternidade, mas 

assumindo também uma espécie de maternidade de Claire para com Justine. Com o 



75 
 

decorrer do enredo conseguimos confirmar que sim, Claire é o principal apoio da 

irmã, principalmente quando sua doença se agrava. 

Ao longo de toda a primeira parte de Melancolia, o que assistimos é Justine 

(personagem foco e que nomeia esta primeira parte) a avistar o planeta azul - ainda 

desconhecido - no céu e a chegada de uma enorme crise depressiva ao durante o 

seu casamento. Inúmeras vezes durante a noite, Justine observa o céu intrigada e 

com um certo fascínio, quase como se fosse a única coisa e a realmente a 

interessasse nesta noite tortuosa. A aparição do planeta - que na segunda parte, já 

conhecido e batizado Melancolia - traça um paralelo direto com a chegada (ou volta, 

já que existem indícios de que já era uma questão recorrente para Justine) de seu 

estado melancólico.  

Existe ainda um momento de simbolismo na primeira parte do filme onde Lars 

von Trier marca mais uma vez anuncia a chegada do planeta Melancolia e da 

melancolia de Justine. Após mais uma conversa entre as irmãs, Justine, em um sinal 

de revolta, começa bruscamente a trocar os livros exibidos nas estantes do escritório 

do casarão. Esta cena pode parecer perdida do contexto se não prestada a devida 

atenção às imagens: expostas pelo escritório, estavam inicialmente vários livros com 

obras abstratas modernistas, sobretudo do artista russo Kazimir Malevich. Nascido 

no final do século XIX, o movimento artístico modernista teve por essência refletir as 

mudanças sociais, políticas e tecnológicas de seu tempo em suas obras, procurando 

capturar a essência da vida moderna e urbana. Foi, portanto, um movimento muito 

associado ao desenvolvimento financeiro e o impacto social promovido pela 

expansão do capitalismo. Quando Justine substitui as obras modernistas por obras 

barrocas, românticas, pré e renascentistas, é mais um sinal de que a emoção, o 

sentimentalismo, a interação entre homem e natureza, mas principalmente a 

melancolia, adentram ao enredo. Caçadores na Neve (1565) e  Land of Cockaigne 

(1567) de Pieter Bruegel, Crying Deer (1883) de Carl Fredrik Hill, David com a 

Cabeça de Golias (1610) de Caravaggio, e a Ophelia (1852) de John Everett Millais 

são as obras escolhidas por Justine como um sinal da sua mudança de estado. 

Durante a própria festa de casamento, um dia tão sonhado e idealizado pelas 

mulheres, como manda a construção social do gênero, Justine definha. Tudo neste 

casamento - assim como qualquer outro - é ritualístico e exagerado, cheio de roteiros 



76 
 

e programações, engessado. Sua angústia e anseio por uma fuga daquela situação 

cresce a cada momento no decorrer da noite. Enquanto isso, Claire, que ultra 

planejou o casamento, John que bancou a festa a troco da felicidade da cunhada, o 

chefe Jack que aguarda o slogan, o marido Michael que deseja sua felicidade 

mesmo que falsa, o pai que não se importa, a mãe rígida, e até mesmo o cerimonial 

temperamental que se queixa que o comportamento de Justine estragou o "seu" 

casamento; todos esses agentes trabalham a favor de seus próprios interesses, e 

não verdadeiramente se importam com o que Justine sente. Pelo contrário, o 

sentimento coletivo que surge inconscientemente entre estes personagens é de que 

a noiva é uma mulher ingrata. Linda, bem sucedida, bem casada, uma festa digna de 

conto de fadas: ela possui tudo e continua infeliz. E nenhuma delas tenta de fato 

entender ou ajudar Justine, mas sim escolhem ignorar o problema de alguma forma. 

Na segunda parte, intitulada Claire, o foco passa sobretudo para a 

personagem de Charlotte Gainsbourg, e como esta lida com a aproximação do 

planeta Melancolia. Nem por isso, observar a Justine deixa de ser extremamente 

importante, e ainda, comparar o comportamento das duas personagens para 

entender a essência da obra de Lars von Trier.  Enquanto Justine, mergulhada em 

profunda depressão, vai melhorando cada vez mais com a chegada do planeta, 

Claire fica mais e mais ansiosa pela possibilidade de uma catástrofe apocalíptica. 

Importante também se faz olhar para o marido John, o homem arrogante e portador  

de abundante recurso financeiro e uma masculinidade que necessita se provar 

superior a todo instante, garante, de acordo com seus estudos em astronomia, que 

não existir ameaça alguma. John, além de simbolizar essa visão masculinizada do 

mundo e o capitalismo que acredita que tudo na vida tem seu preço e pode ser 

comprado - inclusive a felicidade da cunhada - também representa o negacionismo. 

Indivíduos que apresentam tal comportamento se negam a acreditar na ciência ou 

em notícias, alegando conspirações mirabolantes, geralmente o fazem por não 

conseguir lidar com a dureza da realidade: os planetas irão colidir. É o fim do mundo. 

Quando ele de fato chega, temos a comprovação: John comete suicídio ao invés de 

encarar a realidade de frente. Ressaltando que John passa o filme inteiro criticando o 

comportamento frágil e debilitado de Justine pela sua doença, considerando-a uma 

pessoa fraca e má influência para o filho Leo, mas no final, ele desiste, e ela é a 

única a ter forças para encarar a situação de maneira franca. 



77 
 

Em entrevista para Isabela Boscov (2009), Lars von Trier disse ter feito o filme 

tendo em mente todos os psiquiatras/terapeutas que lhe disseram que "ter 

depressão não era o fim do mundo". "É sim" é o que ele contradiz com Melancolia. 

Ter depressão é como o fim do mundo, e Justine ainda sim, prefere ele do que casar. 

Afinal, um filme pode ser muitas coisas simultaneamente: crítica capitalista, a 

instituição do casamento e resposta ao posicionamento psiquiátrico sobre essa 

doença. 

Como dito acima, de acordo com a aparição de sinais de desequilíbrio natural 

e ameaça catastrófica, Justine apresenta melhoras. De pouco em pouco, ela volta a 

andar, comer e interagir. Em uma das cenas mais importantes do filme - Justine nua 

na beira do lago, deixando-se ser iluminada pela luz azulada do Melancolia - Lars 

von Trier constrói essa imagem belíssima da mulher que se entrega plenamente e de 

bom grado a sua melancolia - figurada pelo planeta - e ao fim do mundo. E para 

alguém que enxerga a crueza da realidade como Justine, a angústia de viver se faz 

insuportável, sendo o fim do mundo o melhor dos cenários possíveis para alguém 

que afirma que "a vida na Terra é má". 

Essa forma pessimista de enxergar a existência e a vida na terra como algo 

maléfico causado em Justine pela sua depressão é também representada no filme 

como a sua capacidade de simplesmente "saber" das coisas; como um poder 

sobrenatural. É devido a essa capacidade que ela pode saber que a humanidade 

está sozinha neste universo e que o fim do mundo está próximo, da mesma forma 

que ela é capaz de comprovar à irmã o número exato de grãos no pote da recepção 

de seu casamento. O que o diretor quer com isso é estabelecer a relação de que 

Justine, apesar de sua condição psíquica, é a única que de fato consegue enxergar a 

realidade em sua forma verdadeira: completamente cruel. 

A relação entre as duas irmãs também merece ser avaliada de perto. O filme 

divide o protagonismo de seu enredo entre Justine e Claire e a forma como ambas 

encaram a aproximação do Melancolia. Apesar dessa divisão do protagonismo - a 

primeira parte do filme intitulada Justine é totalmente focada na personagem, 

enquanto a segunda parte, intitulada Claire acompanha muito mais de perto esta 

outra personagem - é possível afirmar que Justine é o ponto central do enredo por 

ser a personagem que sofre de depressão. É ela que carrega toda a essência da 



78 
 

narrativa, estampa o pôster oficial do filme, personifica o arquétipo da Ofélia e a 

melancolia. 

Mas diferente de Justine, que age com certa "desobediência" em relação ao 

que esperam dela, Claire se mostra desde o início seguir o formato da mulher que 

mantém tudo em ordem e que sempre tenta realizar suas tarefas da maneira correta; 

mediando as relações em sua volta, em busca de equilíbrio e boa convivência. Por 

exemplo, ela nunca enfrenta o marido quando este fala mal de sua família, e mesmo 

os momentos em que ela perde a paciência com a irmã, são seguidos por atos de 

acolhimento e compreensão. Claire é obcecada por controle, e por isso entra em 

desespero com a chegada do planeta. Se a irmã é a representante da depressão 

melancólica, Claire com certeza faz as vezes da ansiedade. 

É perceptível que a interação entre as irmãs é permeada por altos e baixos, 

afeto e repudia. Durante o casamento, Claire cobra constantemente Justine para 

performar uma felicidade conforme seu papel de noiva exige, se irritando ao ponto de 

verbalizar: "Às vezes eu te odeio tanto Justine". Em sua percepção, a desobediência 

da irmã é muito mais um capricho, um egoísmo, não enxergando como uma doença 

de fato. Mas logo após o fiasco do casamento, Claire acolhe e quem acolhe Justine, 

sentimento que abre a segunda parte do filme. Daí em diante fica claro que o 

cuidado de Claire com a irmã fica em algum lugar entre o fraterno e o maternal, e 

podemos ainda concluir isso quando temos em mente que a mãe de ambas não 

apresenta um sentimento terno da maternidade, mas sim bastante ríspido. Em certo 

ponto da primeira parte do filme, a mãe de ambas também diz a Justine: "Sua irmã 

parece estar enfeitiçada por você". Conforme Justine melhora com a aproximação do 

fim do mundo e Claire definha, observa-se um momento de vingança, ou melhor, 

acerto de contas. Claire pode ter acolhido Justine em vários momentos, mas não 

deixou de julgá-la em outros. Quando o seu desespero se manifesta por completo, 

Justine é duramente realista com a irmã, chegando a ridicularizar seus planos para o 

apocalipse: "É isso mesmo, Claire. Às vezes é mais fácil ser eu". 

Justine não tem nada a perder com o fim do mundo, muito pelo contrário: 

ganha a paz de não ter que lidar com a angústia da vida e com seu estado 

depressivo. Para esta, a colisão da Terra com o Melancolia é um final feliz. Claire, 

diferente de Justine, tem o que perder. Ela preza pela vida e também possui algo que 



79 
 

a irmã desconhece: a maternidade. "Mas onde Leo crescerá?" é um dos medos que 

a aflige, chegando a protagonizar uma tentativa de fuga tola e desesperada com o 

filho em seus braços. Faz-se então importante prestar atenção na criança. Leo, filho 

de Claire, demonstra durante todo o filme um apreço correspondido pela tia. Às 

vésperas do fim do mundo, Justine, a única em condições de enfrentar o futuro fatal, 

consegue criar para o sobrinho um cenário lúdico e fantasioso para a chegada do 

momento. Na cena final, os três - Justine, Claire e Leo - terminam de mãos dadas 

enquanto o impacto da colisão destrói tudo. Leo é o ponto de reconciliação entre as 

irmãs, que sim, possuem momentos conflituosos, mas se amam apesar da 

complexidade da relação fraternal. Para o resto da humanidade pode ser um fim 

terrível, mas para Justine, é um final feliz.  

Ressalto por fim esse detalhe já citado: Justine, a personificação da 

melancolia causada pela depressão aguda, construída a partir do arquétipo da Ofélia 

de Shakespeare, enlouquecida de tanta tristeza, julgada diversas vezes como fraca, 

problemática, má influência e ingrata, é a única que consegue encarar a dureza da 

realidade catastrófica com dignidade e compostura. Em contraponto, seu cunhado 

John, a pessoa que mais a repreendia, é incapaz de assumir a verdade e "desiste" 

através do suicídio. Mais uma vez, Lars von Trier ilustra a pequenice e covardia do 

comportamento masculino através de seus personagens homens.  

4.2.3. Análise das imagens 

 
 



80 
 

Figura 17  – Imagem retirada da cena do filme Melancolia (2011) onde Justine, Leo e Claire diante do 

casarão sobre a luz da lua e o planeta Melancolia. A cena ocorre aproximadamente aos 00:03:22 

filme. Fonte: Melancolia (2011), direção de Lars von Trier. 

 

FIGURA 17: 

a)​ Espaço/Cenário: 

Temos uma vista frontal do casarão centralizado no meio da imagem, 

dividindo o quadro em dois. O campo verde em frente ao casarão toma conta 

de toda a parte inferior, enquanto o céu noturno toma conta da parte superior 

do quadro. Atrás do casarão, conseguimos visualizar árvores robustas, 

enquanto as laterais são acompanhadas por arbustos simétricamente 

posicionados e podados. No céu, ainda temos posicionados três astros - o 

planeta Melancolia, à esquerda, a lua ao centro, e o sol, à direita.  

b)​ Iluminação: 

Os astros no céu atuam como focos luminosos do quadro. Dividindo a tela em 

três partes iguais, eles iluminam os três corpos em destaque na parte inferior 

do quadro. O planeta Melancolia ilumina Justine; a lua ilumina Leo; e o sol 

ilumina Claire. Podemos traçar de acordo com a narrativa do filme paralelos 

entre os astros e os personagens associados a eles nesta cena. Justine sofre 

com sua própria melancolia e depressão; o menino Leo tenta entender o que 

anda acontecendo de uma maneira bem lúdica; enquanto sua mãe Claire, a 

figura feminina materna que toda conta de tudo de de todos tenta ser otimista 

até não conseguir ignorar mais a verdade, até que sucumbe ao desespero ao 

admitir o triste fim da humanidade. 

c)​ Figurino e Maquiagem: 

Temos estes três personagens vestidos em roupas de gala, as mesmas 

utilizadas na primeira parte do filme, referente ao casamento de Justine e a 

primeira aparição do planeta Melancolia no céu.  

d)​ Encenação, Movimento e Atuação: 



81 
 

Este quadro é retirado de uma breve cena que compõe a sequência de 

abertura do filme. Escolhendo mais uma vez o uso da câmera lenta, 

praticamente estática, na cena, vemos os três personagens que por final, 

enfrentaram juntos o fim do mundo, caminhando pelo gramado do casarão 

lentamente.  

 
 
Figura  18 – Imagem retirada da cena do filme Melancolia (2011) onde Justine, vestida de noiva, anda 

com dificuldade pelo campo. A cena ocorre aproximadamente aos 00:04:51 filme. Fonte: Melancolia 

(2011), direção de Lars von Trier. 

 

FIGURA 18: 

a)​ Espaço/Cenário: 

Uma visão de parte do bosque que faz parte do conjunto do casarão. Temos 

árvores robustas e um gramado bem cuidado e verde, tomado por uma 

espécie de fita preta, enganchada em seus galhos e flutuando pelo ar 

conforme o vento. O pouco do céu que vemos parece um azul prestes ao sol 

se pôr, com muitas nuvens.  

b)​ Iluminação: 

O destaque da iluminação fica para o corpo de Justine no centro do quadro e 

para a linha do caminho que ela tenta percorrer.  

c)​ Figurino e Maquiagem: 



82 
 

O figurino é de extrema importância não apenas nesta imagem, mas em toda 

a sequência de abertura do filme. Neste quadro, temos Justine vestida de 

noiva, com seu enorme véu, vestido e salto alto pisando no gramado.  

d)​ Encenação, Movimento e Atuação: 

A sequência de abertura de melancolia é tomada por estas cenas em câmera 

lenta quase estática, assim como esta. Nela, conseguimos ver, Justine com 

dificuldades para andar pelo gramado não apenas por conta do vestido que 

ela segura, mas também por conta das fitas pretas que dominam o cenário e 

se enroscam nas árvores e na nas pernas de Justine. Durante a sua festa de 

casamento, a personagem relata para a irmã um sonho que tivera, que 

corresponde exatamente a esta cena. É uma representação simbólica da 

melancolia e depressão de Justine que volta a se instalar na noite de seu 

casamento e a impede de seguir em frente com tudo.  

 
 
Figura  19 – Imagem retirada da cena do filme Melancolia (2011) onde Justine, desce o rio vestida de 

noiva, reproduzindo a imagem de Ofélia. A cena ocorre aproximadamente aos 00:06:22 filme. Fonte: 

Melancolia (2011), direção de Lars von Trier. 

 

FIGURA 19: 

a)​ Espaço/Cenário:  



83 
 

Temos o que aparenta ser um riacho, com a água e tomando todo o espaço 

do quadro. A vegetação aquática como faz uma moldura dentro da moldura 

do quadro, contornando as laterais. 

b)​ Iluminação: 

Justine e seu vestido branco de noiva são mostradas em perfeita 

visualização, em toda a sua beleza no centro do quadro. 

c)​ Figurino e Maquiagem: 

Vestida de noiva, com véu, grinalda e segurando um bouquet, temos um 

vislumbre de Justine, talvez o mais bonito em todo o filme.  

d)​ Encenação, Movimento e Atuação: 

Esta é mais uma imagem que participa da sequência de abertura. Nela, 

Justine com a perfeita postura de uma como uma noiva - mas também a 

postura de uma pessoa morta em um caixão - bóia nas águas que a levam 

para riacho baixo. Essa é a recreação de Lars von Trier do arquétipo da 

Ofélia, a noiva prometida de Hamlet que mergulha em tristeza profunda e se 

deixa levar até a sua morte. 

 
 
Figura 20 – Imagem retirada da cena do filme Melancolia (2011) onde Justine, deitada ao luar a beira 

do rio, hipnotizada pelo planeta azul. A cena ocorre aproximadamente aos 01:23:20 filme. Fonte: 

Melancolia (2011), direção de Lars von Trier. 

 



84 
 

FIGURA 20: 

a)​ Espaço/Cenário: 

As margens do riacho, temos uma tela dividida parcialmente entre a água 

(lado esquerdo), onde vemos uma queda do riacho ao fundo, e a terra firme 

(lado direito), cercada por rochas, árvores e arbustos. Temos um pequeno 

pedaço do céu representado no quadro, ao que parece em uma espécie de 

anoitecer iluminado e azulado pela presença do planeta Melancolia. 

b)​ Iluminação: 

O destaque da iluminação fica para Justine, localizada no centro à esquerda 

do quadro, deitada sobre rochas. Sabemos que a luz que ilumina o seu corpo 

deitado é a que emana do Melancolia, o planeta gigante que paira pelo céu e 

ilumina tudo com seu brilho azulado.  

c)​ Figurino e Maquiagem: 

A ausência de figurino é bastante significativa nesta cena. Ele representa a 

entrega da personagem, ao se despir de qualquer sentimento ou barreira que 

a impeça de viver o que está ocorrendo. 

d)​ Encenação, Movimento e Atuação: 

Considero esta uma das cenas mais importantes de Melancolia. Claire 

observa espantada a irmã Justine deitada na beira do riacho, tomando banho 

de luz numa noite dominada pela luz do planeta Melancolia. Na face de 

Justine, vemos uma expressão de satisfação, quase que enamorada, olhando 

para o planeta. Deitada nua sobre as rochas, ela quase não se movimenta, 

apenas apresenta seu corpo e se entrega para o Melancolia. No simbolismo 

desta imagem, Lars von Trier mostra uma Justine que aceita a sua própria 

melancolia e que, além disso, se entrega para o fim iminente da Terra em rota 

de colisão com o planeta. Essa é praticamente a única vez que vemos a 

personagem sorrir verdadeiramente durante o filme; ela se sente feliz e 

deslumbrada com a ideia do fim do mundo e de todo o seu sofrimento.  



85 
 

 
 
Figura 21 – Imagem retirada da cena do filme Melancolia (2011) onde Justine, Claire e Leo enfrentam 

a colisão do Melancolia protegidos pela cabana mágica. A cena ocorre aproximadamente aos 

01:37:02 e 02:09:06 do filme. Fonte: Melancolia (2011), direção de Lars von Trier. 

 

FIGURA 21: 

a)​ Espaço/Cenário: 

Temos uma pequena colina do campo de golpe, onde foi construída uma 

cabana com gravetos compridos. Ao fundo, nas laterais da pequena colina, 

conseguimos ver as árvores do bosque. Se dividirmos o quadro 

horizontalmente em 3 partes, essa área corresponderia à parte inferior do 

quadro. Nas duas outras partes superiores, temos o céu, e em seu centro, 

tomando a maior parte do quadro, o planeta Melancolia ao fundo. 

b)​ Iluminação: 

A imagem recebe uma grande iluminação vinda do planeta que está muito 

próximo da Terra. Seguindo a lógica de repartir a Figura 22 em três partes 

horizontais, a parte do meio recebe o maior foco de luz, correspondendo a 

linha do horizonte e onde está posicionada a cabana com Justine, Leo e 

Claire.  

c)​ Figurino e Maquiagem: 

Estes elementos não recebem um grande destaque nesta cena, tornando-se 

irrelevantes. 



86 
 

d)​ Encenação, Movimento e Atuação: 

Esta é uma imagem retirada da cena final do filme, onde Leo, Claire e Justine 

dão as mãos e aguardam pelo momento da colisão. O planeta Melancolia se 

aproxima da Terra e ocupa cada vez mais um espaço maior no quadro. Eles 

ficam parados, mas suas posturas revelam sobre seus estados de espírito: 

Claire olha para o planeta que se aproxima, preocupada e tomada pelo medo; 

Leo olha para a mãe e para Tia enquanto segura suas mãos, confiando em 

ambas, mesmo sem parecer entender exatamente o que está acontecendo; 

enquanto Justine, confiante do fim e do seu alívio, apenas senta de costas 

para o planeta e se entrega ao momento. 

 

4.3 Ninfomaníaca 

4.3.1. Resumo do filme 

Ninfomaníaca (2013) conta com uma mesma história repartida em dois volumes, 

ou seja dois filmes, cada um com aproximadamente 2 horas de duração cada. Lars 

von Trier executou ainda uma edição especial do corte do diretor, mas escolhi trazer 

para esta dissertação as versões que foram exibidas no cinema e com isso 

alcançaram uma maior audiência. O volume I abre com filmagens de um beco 

escuro, closes em uma mão caída ao chão, imagens do corpo caído, ao som de 

Führe Mich (na tradução, "Conduza-me"), interpretada pela banda de heavy metal 

Rammstein. 

Seligman (Stellan Skarsgård), um homem que aparenta seus cinquenta anos, 

encontra caída pelo beco e apresentando hematomas pelo corpo e rosto, Joe 

(Charlotte Gainsbourg), uma mulher de aproximadamente quarenta anos. Após ela 

recusar que chamem uma ambulância e aceitar uma xícara de chá, Seligman a 

acolhe em sua casa e insiste em saber o que aconteceu. Neste primeiro momento 

ela apenas diz que a culpa do que aconteceu é dela, se referindo a si mesma como 

"um ser humano ruim".  

Se comparado aos dois filmes anteriores, Ninfomaníaca talvez apresente uma 

estrutura narrativa mais fácil de compreender e acompanhar, já que se trata de uma 



87 
 

locutora narrando sua história de vida para um ouvinte, desde a infância até o 

momento que suas vidas se cruzam no beco escuro. Conduzida a partir dos 

elementos encontrados no quarto onde ambos permanecem - ela deitada na cama, 

ele sentado ao em uma cadeira lado - durante todo o filme, Joe começa a narrar 

suas memórias, periodicamente interrompida por associações e observações feitas 

por Seligman. Trata-se então de um enredo composto majoritariamente por 

flashbacks e inúmeras referências, - como a música de Beethoven e Bach, arte 

renascentista e barroca, sequência Fibonacci, obras literárias de Dostoiévski, Milan 

Kundera, Edgar Allan Poe, referências bíblicas, técnicas de pescaria e claro, a 

psicanálise de Freud - dividida em cinco capítulos no volume I e três capítulos no 

volume II. 

Justamente por ser carregado de tanto conteúdo e discussões paralelas que os 

dois personagens engatam ao decorrer da narrativa principal, seria impossível relatar 

todo o enredo e sua riqueza de detalhes, analogias e referências, como foi feito 

anteriormente com Anticristo e Melancolia. Por isso, seguiremos falando da história 

de Ninfomaníaca de maneira condensada, usando como orientação os capítulos e 

destacando os pontos, diálogos e cenas mais relevantes de cada um.  

No Capítulo 1 - O pescador completo, Joe começa declarando que a sua história 

começa quando ela descobre a sua própria "boceta" - termo que ela utiliza - com 

apenas dois anos de idade. Sua curiosidade pela mecânica e energia cinética 

sempre levava ela e a amiga B a inventarem brincadeiras curiosas. Segundo ela, sua 

mãe, descrita por ela como uma "vadia desalmada", a repreendia, enquanto o pai, 

muito amado por ela, enxergava  sua curiosidade com naturalidade. Logo no início 

do capítulo, ressalta-se um diálogo importante entre os interlocutores: 

-​ Talvez essa seja a minha diferença com as outras pessoas. É que eu sempre 

exigia mais do pôr do sol (...). Talvez esse seja meu único pecado. 

-​ Porque você insiste em colocar crianças como pecaminosas? 

-​ Crianças não. Eu. 

(...) 

-​ (...) Eu não entendo esse ódio de si mesma.  



88 
 

-​ Foi o que eu disse, você não entenderia. 

Joe relembra que seu pai sempre lhe contava histórias sobre as árvores que ela 

adorava ouvir. Em seguida, ela nos introduz a outro personagem essencial em sua 

história; Jerôme (Shia LaBeouf), um garoto mais velho que tira sua virgindade com 

três empurrões na vagina, vira-a como um saco de batatas, e termina com cinco 

empurrões no ânus. "Eu tinha 15 anos e talvez minhas expectativas românticas 

fossem altas". 

Segundo ela, após o ocorrido teria jurado para si mesma que nunca mais 

transaria com ninguém, o que é logo derrubado com a sequência seguinte, onde 

vemos Joe e B adolescentes, a procura de aventuras sexuais, competindo entre si 

quem transava mais, muitas vezes seduzindo e manipulando homens pelo seu 

prazer. Joe se surpreende que Seligman não a repreende hora alguma: 

-​ Eu conscientemente usei e feri outros para o bem da minha própria satisfação. 

-​ Mas você estava feliz quando contou a história (...). 

-​ Eu descobri meu poder como mulher e o usei sem pensar nos outros. Isso é 

completamente inaceitável. 

(...) 

-​ O que eu quero dizer é, se você tem asas, porque não voar? 

No Capítulo 2 - Jerôme, abre com a jovem Joe (interpretada em desde a sua 

adolescência pela atriz Stacy Martin) relatando suas diversas relações sexuais com 

homens aleatórios, e como ela se divertia em manipulá-los. Ela e sua amiga B 

fundam um clube chamado "O Pequeno Rebanho", que não tinha um cunho 

feminista, mas sim de celebrar a sexualidade feminina e se rebelar contra uma 

sociedade fixada no amor romântico. Até que um dia B se declara apaixonada por 

alguem e sussura no ouvido de Joe: "Você acha que sabe tudo sobre sexo. O 

ingrediente secreto do sexo é o amor". Nesse momento, Joe expressa para Seligman 

sua visão ácida do amor, taxando-o de "luxúria misturada a ciúmes". 

Joe acaba largando a faculdade de medicina por não conseguir se concentrar 

em nada além de seu desejo sexual, e dessa forma ela vai acidentalmente trabalhar 



89 
 

como secretária para Jerôme. De início, ela não dá muita moral, enquanto ele segue 

obcecado nela. Até que um dia, seus sentimentos começam a brotar e ela se vê 

perdida e frustrada em ter que lidar com eles: 

-​ O erótico era algo que eu pedia e até demandava dos homens, mas esse 

amor estúpido…eu me sentia humilhada por isso, e toda desonestidade que seguia. 

O erótico é sobre dizer sim. O amor apela aos instintos mais baixos, envoltos em 

mentiras. Como você diz sim quando quer dizer não e vice-versa? Tenho vergonha 

do que me tornei, mas estava fora do meu controle.  

Joe constantemente ressalta como gostava das mãos de Jerôme. Após se 

apaixonar, ela começa a proibir que os caras com quem transa a toquem com as 

mãos, até que ela para por um período de transar totalmente. Ela se masturbava 

pensando em detalhes que lembravam dele, até que as memórias se esvairiu, e ela 

voltou a transar como antes. 

No Capítulo 3 - Sra. H, Lars von Trier representa a indiferença de Joe com suas 

relações sexuais quando uma esposa de um de seus amantes vai até sua casa com 

os filhos fazer um escandalo pelo marido ter deixado-a para viver com Joe, ficando 

claro que ela não dava a mínima nem para o amante, nem para a esposa, os filhos 

do casal, ou ter sido o pivô de uma separação. Trata-se de um capítulo bastante 

cômico, contando com a participação da atriz Uma Thurman no papel da Sra. H. 

Contudo, um diálogo no final deste capítulo tem importância para a análise deste 

filme. Seligman pergunta a Joe como todo esse episódio com a Sra. H a afetou, e ela 

responde não ter afetado de forma alguma, completando: 

-​ Eu não era uma viciada em luxúria, por necessidade (...). O desejo levava a 

destruição em torno de mim. 

-​ Às vezes o vício leva a uma ausência de empatia. 

-​ Para mim, ninfomania era insensibilidade. 

-​ Você é muito teimosa. E você, como se sentiu? Bem ou mal? 

Joe fica brevemente em silêncio, demonstrando dúvida. 



90 
 

-​ A Sra. H estava certa sobre solidão. Estaria mentindo se dissesse que ela não 

era minha companheira constante.  

-​ Você estava com todos esses homens e ainda se sentia sozinha? 

-​ Eu não queria falar sobre, mas você me leva para uma armadilha. Existia um 

certo sentimento…Que horrível que tudo tenha sido tão banal. 

O Capítulo 4 - Delírio, em contraste ao anterior, traz associações com a obra de 

Edgar Allan Poe e a demência do pai de Joe. A imagem passa para P&B durante 

todo este capítulo. Hospitalizado, descobrimos que após adoecer, o pai de Joe foi 

deixado pela esposa (mãe de Joe), e que seu estado de saúde oscila 

constantemente entre a lucidez e o delírio. Vendo o sofrimento do pai, Joe transa 

com um enfermeiro, enquanto chora o luto de sua perda antecipadamente. Nessa 

cena, Lars von Trier intercala a expressão boquiaberta da personagem durante o 

sexo, seguido pela sua expressão boquiaberta de dor e angústia pela perda do pai. 

Quando ele de fato falece, ela diz não possuir mais nenhum sentimento, e que nesse 

momento, sua vagina lubrificou de excitação.  

Em Capítulo 5 - A pequena escola de órgão, é introduzida com uma fala final do 

capítulo anterior, quando Joe diz enxerga sua ninfomania como a soma de todas as 

suas relações sexuais, e que seguindo esta lógica, ela teria apenas um amante. 

Somos então introduzidos a dois amantes em especial, F e G. F era dedicado e 

gostava muito de cuidar, presentear, e que segundo ela, para ele era sagrado fazer 

com que ela gozasse. Já G era quase que o contrário. Se movimentava como um 

felino e fazia Joe esperar. Era ele que sempre comandava a situação 

Ao mesmo tempo que transava com dez homens ao dia e trabalhava, ela diz que 

sentia uma tristeza, e que como um animal enjaulado, apenas aguardava permissão 

para morrer. É quando Joe reencontra Jerôme. Nesta sequência, reparece em 

flashback a cena em que sua amiga B diz que "O ingrediente secreto do sexo é o 

amor".  

Nesse momento, Lars von Trier divide a tela em três; do lado direito, o amante 

cuidadoso F é representado; à esquerda, o amante feroz G; e no meio, seu amado 

Jerôme. "Preencha todos os meus buracos", diz Joe para Jerôme quando eles vão 



91 
 

transar novamente depois daquela primeira vez ainda na adolescência. Mas ela não 

consegue sentir nenhum prazer sexual, e é assim que acaba o volume I. 

O volume II começa exatamente do ponto onde o anterior termina. Joe aparece 

desesperada para recuperar seu prazer sexual. Ela então relata a Seligman uma 

lembrança de uma viagem de escola. Joe criança aparece deitada na grama, isolada 

das demais crianças, quando ela começa a flutuar e se sentir diferente, tendo uma 

visão de duas figuras celestes a rondando, uma delas semelhante a Virgem Maria. 

Segundo ela, os médicos trataram o ocorrido como um ataque epilético, mas ela 

entendeu tempos depois ter sido um orgasmo espontâneo. Através de uma descrição 

mais detalhada das figuras, Seligman diz que se tratava na verdade de Valéria 

Messalina Segurando, seu filho Tibério, e a Grande Prostituta da Babilônia, montada 

em Nimrod, representado por um touro; e que ainda, esse relato era muito 

semelhante a passagem bíblica sobre a Transfiguração de Jesus Cristo. 

Ele então pergunta a ela se foi tão ruim assim perder seus orgasmos, e ela 

responde ter sido a pior experiência de sua vida, comparando com o equivalente dele 

perder seu interesse por livros, música e cultura. Ele reage espantado. Nesse 

momento Joe percebe que, muito diferente dos outros homens, Seligman não se 

excita com suas aventuras eróticas, mas sim com as referências e associações que 

ele percebe durante sua narrativa. Ela questiona se ele é assexuado, até entender 

sozinha que ele nunca esteve com uma mulher. Envergonhado Seligman diz que não 

era por falta de lascívia, mas que havia experimentado masturbação quando jovem, 

mas que não o despertou interesse algum, completando com: "Não há nada de 

sexual em mim"; e que por isso, ele seria o melhor ouvinte para sua história, pois 

seria incapaz de julgá-la. 

No Capítulo 5 - Igreja Oriental e Igreja Ocidental (O Pato Silencioso), Joe diz que 

durante seu período com Jerôme, sua boceta não reagia de forma alguma, mas que 

eles encontravam oportunidades de se divertir. Um flashback dos dois mostra um 

episódio em um restaurante, onde Joe faz "desaparecer" várias colheres dentro da 

sua boceta. Ela diz que nessa época, a ausência de seu prazer sexual era 

compensado pela plasticidade da vida doméstica.  

Joe engravida por descuido, e diz que apesar de não ter expectativa alguma em 

relação a maternidade, ela tinha a constante sensação de ter sido descoberta toda 



92 
 

vez que olhava a criança, e que ela sentia que a criança - batizada de Marcel - não 

retribuia seu amor.  

Frustrado por não conseguir dar prazer a Joe, Jerôme propõe que ela vá 

busca-lo em relações sexuais com outros homens. Eles continuam casados, 

enquanto ela volta a transar com estranhos, narrando mais episódios de suas 

aventuras sexuais; entre elas, a mais importante de destacar é a que envolve K, um 

sadomasoquista dominador que atendia mulheres interessadas na submissão. Joe 

diz a Seligman que sua prática era algo que ela repudiava (referindo-se a violência), 

mas que seu envolvimento com o sadomasoquismo era uma última e desesperada 

tentativa de reabilitar sua vida sexual.  

Enquanto Joe se encontra com K (Jamie Bell) em seu extremamente rígido 

sistema de atendimento a mulheres dispostas a apanhar - cheio de regras, como por 

exemplo não interessar nomes, ou não manter qualquer relação sexual com 

nenhuma das mulheres que o visitavam, apenas a violência, ou sua falta de um 

horário fixo para receber cada uma delas - ela deixava de lado suas obrigações 

domésticas, inclusive o filho, Marcel. Até que um dia, em uma de suas sessões, Joe 

deixa Marcel sozinho por algumas horas, e ao chegar em casa, Jerôme flagra a 

criança à beira da sacada do apartamento - cena onde toca Lascia Ch'io Pianga. 

Revoltado, ele briga com Joe e a faz escolher entre a família e suas aventuras 

sexuais, e assim, ela sai de casa na noite de Natal. Logo em seguida, ela vai até K, 

que a pune por desobedecer suas regras, e nesse momento, enquanto amarrada, 

recebendo o máximo romano de 40 chibatadas, ela goza enquanto se esfrega contra 

uma pilha de livros. Seligman pergunta sobre o filho, e ela diz que desde essa noite, 

nunca mais o viu, e que tudo que sabe do filho são as mil libras que deposita em 

uma poupança que fizera para ele. Ela se revolta contra o sentimentalismo da 

situação, dizendo ser um sentimento falso. 

Capítulo 6 - O espelho mostra que com o passar do tempo, o corpo de Joe 

começou a mostrar sequelas de tantas relações sexuais. O chefe do seu trabalho 

chama sua atenção pelas suas práticas sociais e má conduta no trabalho, e a obriga 

a frequentar uma terapia em grupo. Em seu primeiro encontro, ela é repreendida por 

referir a si mesmo pelo termo pejorativo "ninfomaníaca". Aconselham que ela se livre 

de tudo que a faça lembrar de sexo, e dessa forma, Joe acaba tampando todos os 



93 
 

espelhos e superfícies refletoras de seu apartamento, que fica completamente 

coberto. 

De volta a terapia e utilizando agora o termo "dependente sexual", Joe, a três 

semanas sem sexo começa a ler um depoimento, quando ela olha para o espelho e 

vê sua versão criança refletida, e em uma virada, rompe com a terapia em grupo, 

assumindo em voz alta que ela não transa para ser validada ou preenchida como as 

demais integrantes do grupo, e que sim, ama ser uma ninfomaníaca, sua boceta e 

seus desejos imundos. 

Na próxima cena, Joe ateia fogo em um carro ao som de "Burning Down The 

House", da banda inglesa Talking Heads, e termina dizendo nunca ter tido um lugar 

na sociedade e que ela nunca tivera um lugar para a sociedade.  

No último Capítulo 8 - A Arma, apresenta um desfecho para explicar porque Joe 

estava caida no chão naquele beco, mas não julgo sem um detalhe importante. 

Durante a reta final da sua narrativa, ela conta um dia ter andado pelas colinas, e 

nesse momento Lars von Trier filma o encontro de Joe com o que seria sua "soul 

tree", uma árvore da alma, como o pai contava em suas histórias, onde cada pessoa 

possuía uma que representava o interior de sua alma. A de Joe era uma pequena 

árvore, seca, torta e inclinada, com galhos torcidos, solitária em cima de uma colina. 

Após concluir sua história até ali, Seligman diz a Joe que ela não era um ser 

humano ruim, mas sim "apenas um ser humano exigindo seus direitos, ou melhor, 

uma mulher exigindo seus direitos". Ela pergunta:  

-​ Isso perdoa tudo? 

Ele volta a argumentar que ninguém teria questionado nenhuma das situações 

vividas se ela fosse um homem. Joe diz que agora tem consciência de seu vício e o 

reivindica em prol de uma vida pacífica, e finaliza dizendo obrigada - segundo ela - 

"ao seu primeiro amigo". Eles sorriem, se despedem, e vão dormir cada um em um 

quarto. No meio da noite, Seligman, sem calças, sobe em cima de Joe e tenta 

penetrá-la. Ela diz não, ele argumenta: 

-​ Mas…você transou com milhares de homens. 



94 
 

No quarto escuro, escutamos apenas os barulhos: Joe alcança a arma em seu 

casaco, atira, veste-se rapidamente e sai do apartamento apressada.​  

4.3.2. Análise da narrativa 

Ninfomaníaca nos traz como protagonista uma mulher viciada em sexo, 

narrando sua história de vida pra um completo desconhecido que a resgata e acolhe 

em sua casa; desconhecido esse que mais adiante descobrimos ser um homem 

virgem. A relação de Joe e Seligman estabelece dualidades interessantes a serem 

pontuadas. Primeiramente, durante todo o filme (volume I e II), Joe conta sua história 

deitada em uma cama, enquanto Seligman escuta sentado ao lado em uma cadeira, 

fazendo suas pontuações periodicamente, uma analogia direta à dinâmica paciente e 

psiquiatra que o filme estabelece dessa relação. 

Temos ainda uma mulher promíscua de frente a um homem que sequer teve 

uma relação sexual com alguém, e ainda curioso observar que em determinado 

diálogo do volume I Seligman consegue compreender os sentimentos de Joe não 

através da identificação com suas vivências, mas sim por dar a entender que ambos 

se odeiam. Joe se julga desde o primeiro momento como uma pessoa horrível, 

enquanto Seligman também afirma "Não há nada de sexual em mim". Ninfomaníaca 

levanta: em uma sociedade patriarcal, quanto é repreendido a mulher que demonstra 

desejo sexual e quão é julgado o homem que não o tem, ou não performa esse 

desejo da forma esperada? 

Joe descobre o segredo de seu anfitrião justamente por ele demonstrar um 

comportamento muito diferente do esperado de um homem nesta situação, onde 

uma mulher se assume lasciva. Seligman escuta com atenção e mostra empolgação 

não por causa dos relatos sexuais, ou erotização, mas quando ele consegue traçar 

alguma ligação entre a história de Joe e suas infinitas referências de literatura, 

música clássica, arte, pesca, psicanálise, etc. O mundo de Joe encontra o de 

Seligman ao longo que sua história vai sendo contada, segmentada pelos objetos da 

casa do anfitrião: a isca ninfa na parede, o pastel judeu com garfo, o livro de Edgar 

Allan Poe, o ícone religioso russo, o quadro escondido da mulher, o aparelho de som 

e a mancha na parede com formato de arma. De certa forma, o filme coloca a mulher 

numa posição de vulgar e promíscua, enquanto o homem, santo e culto; o homem 



95 
 

representa a racionalidade e pensamento intelectual, enquanto a mulher a natureza 

de seu desejo e impulsos sexuais.  

Outro ponto levantado por Lars von Trier nesta obra é referente a hiper 

valorização do amor romântico. Quando ainda jovem, Joe procura Jerôme, uma 

rapaz que segundo ela "achava um tanto quanto sofisticado" - e que fica claro ser 

muito mais uma ideia fantasiosa da cabeça da jovem Joe do que a realidade de um 

jovem Jerôme, que morava em um pequeno lugar, sujo, roupas velhas e uma moto 

caindo aos pedaços - para que ele tire sua virgindade. A praticidade de Jerôme de 

resolver o problema com três empurrões na frente e cinco na parte de trás (3+5, 

como montado na cena), parece ter revelado a jovem Joe muito cedo na vida a 

quebra de expectativas em relação ao amor, quando ela diz: "Eu tinha 15 anos e 

talvez minhas expectativas românticas fossem altas", e logo em seguida afirma que 

depois do ocorrido, jurou para si mesma que jamais transaria com alguém 

novamente. A primeira experiência de Joe simboliza o desencontro que a sua vida 

sexual tem com a emocional - e talvez seja a virada de chave responsável pela sua 

falta de capacidade de conciliar os dois. 

Ainda na adolescência, ela e sua amiga B bolam brincadeiras sexuais, como 

quem transa com mais homens durante uma viagem de trem em troca de um pacote 

de doces, por pura diversão. Antes de embarcarem nessa viagem, Joe pergunta para 

B "E se for desagradavel?", onde ela responde "Aí você pensa no prêmio". Vemos 

um pouco mais adiante a cara de desinteresse ou melhor, desprazer da jovem Joe 

enquanto transa com alguns passageiros. Outra questão surge: mulheres são 

socialmente criadas para centralizar suas vidas em casar, ter filhos e cuidar da casa. 

Por conta deste condicionamento, entendemos desde cedo que o maior feito que 

uma mulher pode alcançar na vida é se casar. Tolerar um sexo ruim dentro de uma 

relação não é exatamente o que mulheres fazem por séculos, a fim de alcançar o 

"prêmio" de um casamento ou relacionamento amoroso em geral? Essa forma de 

pensar também pode explicar porque Joe talvez não consiga conciliar amor e sexo. 

O clube feminino que Joe e B mais tarde criam tem como propósito explorar a 

sexualidade feminina e se rebelar contra uma sociedade que ultra valoriza o amor 

romântico e principalmente o impõe para mulheres. Somos ensinadas desde muito 

novas pela mídia, desenhos infantis, estrutura patriarcal de uma sociedade, que 



96 
 

nosso objeto de desejo maior deve ser um bom casamento, servir a família e cuidar 

da casa. Um do momentos mais importantes do filme - se não o mais, em minha 

opinião - é quando B diz a Joe que "O ingrediente secreto do sexo é o amor". 

Podemos observar mais coisas dentro dessa fala. Atré então, B tratava-se de uma 

jovem mulher tão sexualmente livre quanto Joe, mas a chegada do amor muda sua 

perspectiva sobre sexo. De fato, estar sexualmente com alguém com o qual se 

compartilha um vínculo afetivo é muito prazeroso, mas nem sempre o máximo prazer 

sexual vai de encontro com o afeto. Mulheres são, não apenas criadas para suportar 

a falta de prazer em nome da vida doméstica, mas também a acharem que o 

verdadeiro prazer sexual só é alcançado com o amor romântico. Esse tipo de 

pensamento vem atrelado diretamente com os contos de fadas transmitidos a nós na 

infância - onde o amor verdadeiro salva tudo e eles “viveram felizes para sempre” - e 

a lógica monogâmica - que como sabemos, acaba por funcionar muito mais como 

uma prisão e controle do desejo feminino, já que mulheres devem servir apenas ao 

marido, enquantos estes podem procurar prazer em aventuras sexuais extra 

conjugais sem sofreram punições ou julgamentos severos.   

Por isso, é significativo que Joe perca todo o sentimento sexual 
assim que se apaixona. Sua frigidez pode ser vista como uma forma 
de reexame crítico das expectativas que tanto homens quanto 
mulheres têm em relação a seus relacionamentos íntimos. Uma das 
suposições centrais no sistema de intimidade da sociedade ocidental 
é que o amor romântico cria uma união, com a qual os amantes 
passam a se identificar. Essa suposição inclui um conceito de desejo 
sexual como uma arena para celebrar esse “nós” recém-formado. 
(LAINE, 2016, p. 236) 

Durante o filme, a protagonista verbaliza e demonstra o seu total desconforto 

quanto a sua compreensão do amor ou qualquer outro "sentimentalismo 

desnecessário", segundo a própria. Fica claro e explicito através de suas falas que 

sua sensação de controle sobre o erótico se opõe diretamente ao de descontrole que 

o campo emocional a gera. Alegando sua visão de que o amor distorce as coisas, e 

como para ela "Ninfomania era insensibilidade", revelasse aqui outro ponto de 

interpretação subentendido abaixo de algumas camadas do filme: Joe usa e escolhe 

sua sexualidade como forma de fuga de seus próprios sentimentos. Ela diz em 

outros momentos, tanto no volume I quanto no II, que sua ninfomania não era uma 

questão de necessidade, mas sim escolha, e que ainda tinha orgulho dela e de seus 

desejos imundos.  



97 
 

Fazer esta leitura pode ser perigoso, mas existem outros detalhes do enredo que 

fazem com que eu permaneça firme a esta teoria, como por exemplo, os pontos de 

encontro entre Joe e seus sentimentos - na sua relação com seu pai e com Jerôme.  

O pai de Joe é introduzido como um homem que desde sua infância soube 

compreender e acolhê-la; o oposto de como a mãe é retratada, completamente fria e 

indiferente. Relação esta que segue - mas não aprofundada - o raciocínio do 

Complexo de Édipo da psicanálise, que traça uma dinâmica de competição entre 

filho e pai do mesmo sexo pela atenção e sexualidade da mãe - ou no caso, filha 

contra mãe, pela atenção do pai. Apenas voltamos a ter notícias sobre os seus pais 

no capítulo 4, intitulado ‘Delírio’, o mais sofrido de toda a coletânea. Retratado na 

dramaticidade de uma imagem preto & branco, Joe faz uma visita ao pai demente e 

hospitalizado, abandonado pela esposa (e mãe de Joe). Assistir uma pessoa a qual 

ela ama definhar por causa de uma doença trágica a impacta de tal forma que ela 

busca maneiras de escapar da dor enquanto ainda está no hospital, transando com 

um enfermeiro. Lars von Trier entrega uma das sequências mais interessantes de 

Ninfomaníaca, onde a expressão de Joe alterna entre o gozo do prazer e a choro de 

um luto.  

Sentir, para Joe, é uma grande dor. Transar não é apenas um prazer, mas 

também uma ferramenta que a personagem usa para alcançar a distração. Enquanto 

seu pai definha no leito do hospital, ela transa com o enfermeiro e sofre seu luto. 

Quando sua morte de fato chega, ela diz que já não sentia nada - por ter enfrentado 

o luto da perda antecipadamente - e é quando então, sua vagina lubrifica, sinalizando 

um alívio. 

Essa percepção da forma como Joe equilibra sentimento e sexualidade é 

reforçada em sua relação com Jerôme. Quando adolescente, sua primeira decepção 

sobre o amor vem através da forma fria e prática que Jerôme tira sua virgindade. 

Após a decepção, ela jura nunca mais transar com ninguém, o que vemos logo em 

seguida, não procede. O que acontece é justamente ao contrário: Joe ainda 

adolescente começa a explorar sua sexualidade e a entender seu poder de 

manipulação sobre os homens através do erotismo, apenas por pura diversão, 

mentindo para seus parceiros como ela os ama, ou que é a primeira vez que ela 

goza, ou que foi sua primeira vez. Passado alguns anos, recém contratada para uma 



98 
 

vaga de secretária, Joe reencontra Jerôme. De início ela não demonstra interesse, 

mas com a convivência e observando-o diariamente manusear seus objetos no 

escritório, Joe começa a se apaixonar novamente por ele, impedindo que seus 

parceiros sexuais a toquem com as mãos, e gradativamente parando de transar 

completamente. Jerôme se casa e vai embora sem aviso, e assim a vida de Joe volta 

ao normal, como sua vida sexual.  

Em sequência no capítulo 5, Joe ressalta dois de seus amantes, F e G, 

respectivamente, um extremamente devoto e cuidadoso, e o outro, selvagem e 

dominador. É quando ela reencontra Jerôme de maneira inusitada, como em um 

passe de mágica, um conto de fadas, ao ponto de surpreender seu ouvinte Seligman. 

Lars von Trier divide a tela em três colunas, posicionando os dois amantes nas 

laterais, sinalizando a polaridade de seus comportamentos, e Jerôme ao meio, um 

ponto médio entre essas duas personalidades. Ao finalmente transar com Jerôme 

novamente após anos, Joe diz "Fill all my holes" (na tradução "Preencha todos os 

meus buracos"). A ambiguidade da fala que sim, abrange desde a conotação sexual, 

até a ideia vendida pelo romantismo comercial - principalmente as mulheres - que ao 

encontrar o verdadeiro amor, ou sua alma gêmea, sua "metade da laranja" esta 

pessoa preencherá todos os seus vazios existenciais e se completarão. O diretor 

também nos mostra com F e G que, apesar de Joe sempre ser guiada pela sua 

sexualidade, ela também procurava diferentes amantes para atender suas diversas 

necessidades; ao mesmo tempo que é exatamente isso que se apaixonar faz, ou 

como Joe fala em um ponto do filme "o amor distorce as coisas": provoca a sensação 

de que a única pessoa tem a resposta para satisfazer todos as suas faltas e desejos 

é a pessoa amada.  

Mas diferente do que sua amiga B lhe contou sobre o amor ser o ingrediente 

secreto do sexo, não é o que ela sente. Na verdade ela não sente nada. Transar com 

o homem que ela ama não lhe traz qualquer prazer. Durante quase todo volume II o 

que vemos é a luta de uma esposa, mãe e dona de casa recuperar seu prazer 

sexual.  

Se em Anticristo vemos a mulher se rebelar contra a maternidade, assim como 

em Melancolia ela o faz contra o casamento, Ninfomaníaca de certa forma é a 

somatória dos dois, resultando na quebra da submissão feminina imposta por uma 



99 
 

sociedade patriarcal que nos induz a suprimir nossos desejos em troca de performa 

um papel de cuidadora do lar em prol da família. Joe apenas volta a ter orgasmos 

após abandonar a família e priorizar o que ela realmente quer: seu apetite sexual. A 

protagonista de Ninfomaníaca não consegue sentir duas coisas simultaneamente: ou 

ela ama, ou ela deseja.  

Mas como dito previamente nesta análise, Joe deixa claro ao longo de sua 

narração sua visão negativa sobre amor e sentimentalismo, como algo que engana e 

distorce, a deixa insegura, fora do controle, julgando desnecessário e até "falso". Já 

a ninfomania para ela, como dito pela mesma no capítulo 3, era insensibilidade. No 

capítulo 6, intitulado ‘Espelho’, Joe olha para si mesma e admite para o resto do 

mundo que ela não tem vergonha de sua ninfomania e nem de seus desejos 

imundos, rejeitando o termo politicamente correto "dependente sexual". Retornando 

mais uma vez ao capítulo 3, ela diz a Seligman que não é viciada em luxúria, por 

necessidade. Conectando todos esses fatores - sua percepção negativa da 

sensibilidade, a utilização do sexo como fuga e distração dos sentimentos durante a 

morte do pai, sua incapacibilidade de sentir prazer com o homem que ama e voltar a 

sentir quando abandona sua família, e a forma como ela expressa gostar de sua 

ninfomania - indica que Joe não é dependente por doença, para se sentir validada, 

mas ninfomaniaca por escolha: a escolha de sentir prazer sexual ao invés de seus 

próprios sentimentos. E se Joe escolhe sua ninfomania, se trata então de uma 

mulher aprisionada pelo seu vício? Não por ele, mas pela dificuldade de enfrentar 

seus sentimentos. O sexo para Joe - e como vimos anteriormente, assim como para 

as outras protagonistas da trilogia - é um sedativo para a dor existencial intriseca ao 

ser humano. 

O comportamento maternal de Joe também acompanha esta mesma lógica. 

Mesmo ficando claro que ser mãe não é um desejo feminino que ela almeja, ele não 

deixa de aflorar no momento mais propício, ou melhor, quando mesmo sem querer e 

devido às circunstâncias, Joe fica mais vulnerável emocionalmente. Como vimos, 

sua sexualidade supera a maternidade - uma maternidade que, segundo ela, fora 

consequência de um descuido com pílulas anticoncepcionais. A estranheza com a 

qual Joe interage com o próprio filho é mais um indício de como Ninfomaníaca, assim 

como seus antecessores Anticristo e Melancolia, atua como uma manifestação 

feminina contra tudo que, uma sociedade sustentada por pilares patriarcais, impõem 



100 
 

às mulheres. O instinto maternal, esse sentimento tido como inerente a mulheres, é 

denunciado na falta de entrosamento entre Joe e o pequeno Marcel, quando ela 

expressa sentir constantemente que havia sido "descoberta" toda vez que olhava o 

filho, e como sentia que este não retribuía o seu amor. Novamente fica evidente 

como o afeto se faz um território hostil para Joe; mas e quanto a sensação de ter 

sido flagrada? Qual segredo estaria sob ameaça de ser descoberto? A ninfomania de 

Joe? Improvável, já que esta nunca teve problemas de conviver com sua condição, 

ou até mesmo demonstra preocupação em escondê-la. Duas hipóteses se mostram 

mais prováveis quanto a natureza deste segredo: ou se trata do fato de que esta não 

serve para a maternidade, ou melhor, para exercer o papel esperado pelas mulheres 

dentro da estrutura familiar tradicional; ou se refere a farsa de Joe esconder seus 

sentimentos, entre eles o amor pelo filho por trás de sua ninfomania.  

Definir exatamente qual entre estas seria uma resposta mais assertiva para uma 

pergunta que se quer é feita pelo filme é uma tarefa difícil, quando ainda existe a 

possibilidade das duas explicações coexistirem. Mas é interessante levar em 

consideração, que mesmo abandonando o matrimônio e a maternidade, Joe continua 

"mantendo contato" com o filho através de uma conta bancária aberta no nome de 

Marcel, e alimentada por ela mensalmente - que segundo a mesma, muito mais por 

culpa do que qualquer outra coisa. No último capítulo do filme somos apresentados a 

P, uma jovem a quem Joe acolhe e desenvolve uma espécie de vínculo materno. O 

curioso é que esta conexão surge justamente em um período na vida de Joe em que 

ela se vê incapacitada pelo próprio corpo - esgotado pelo desgaste do uso ao longo 

dos anos - de ter qualquer tipo de relação física sexual. Mais uma vez constatamos 

que a sexualidade e o emocional de Joe não conseguem coexistir, e quando um é 

anulado, o outro aflora. É válido olhar ainda para os últimos momentos do filme em 

que a relação entre ela e Seligman se estrutura como uma amizade: logo após 

renunciar sua vida sexual em prol da sua paz.  

Solidão é um sentimento trabalhado ao longo de todo o enredo de 

Ninfomaníaca. Incompreendida pela sociedade, Joe afirma que a Sra. U tinha razão 

quanto a solidão que ela vivia por conta da sua vida sexual, apesar dos inúmeros 

parceiros que acumulara durante sua vida. Podemos dizer ainda que o estado 

emocional de Joe é representado pela sua “árvore da alma” dos contos de seu pai. 

Seca, frágil, torta, isolada em uma colina, resistente às intempéries que a atinge; a 



101 
 

cena do encontro de Joe com a árvore - que inclusive só acontece no momento de 

vida em que a sua sexualidade está praticamente anulada, dando espaço para seu 

emocional emergir - no final do volume ll, é uma demonstração da fraqueza da 

protagonista ao ter que encarar sua vulnerabilidade.  

Uma das coisas mais interessantes sobre a obra de Lars von Trier é que, além 

de interpretações infinitas, as reflexões reverberam sucessivamente com o avanço 

da análise dos elementos do filme: a incapacidade desta protagonista ser emocional 

e sexual simultaneamente pode ainda ser lido como uma crítica do diretor ao 

espectro pelo qual as mulheres são observadas pela sociedade - ou putas, como 

Valéria Messalina, ou santas, como a Virgem Maria. Uma mulher ou é uma, ou é 

outra. Esta percepção explica porque Joe, desde o início do filme, se taxa o tempo 

todo como uma pessoa horrível. Mulheres não submissas ao controle patriarcal de 

ordem são tidas como problemáticas. Priorizar suas vontades antes do serviço para 

com a família é um pecado mortal. Assumir seus desejos e colocá-los em prática, é 

infame, sujo, vulgar. Joe se julga uma pessoa ruim, muito mais porque é o que 

ensinam sobre mulheres com comportamentos similares ao seu, do que por uma 

percepção própria. O mundo não é igual para homens e mulheres, e Seligman 

constata no final do filme -  ninguém estaria repreendendo Joe se ela fosse um 

homem. 

Como em todos os seus filmes, Lar von Trier preserva seu talento de provocar 

sua audiência com temas polêmicos e pontos de vista desconcertantes. A narrativa 

centrada na sexualidade feminina já leva seu público a debater um dos maiores  

tabus sociais. Durante grande parte da narração de Joe, sua jornada erótica ganha 

um contorno cômico, parte pelo absurdo dos episódios retratados pela protagonista, 

parte por "enfiar o dedo" no pudor do espectador. Mas não é apenas o sexo e a 

nudez que chocam. O que temos em Ninfomaníaca é uma história contada 

paralelamente a pontuações cheias de referências, reflexões e debates. Na maioria 

das vezes, essas discussões são jogadas contra o espectador quase como um 

ataque pessoal. Lars von Trier utiliza da ousadia da protagonista-locutora para 

expressar, através dela, possíveis opiniões pessoais, ou apenas pontos de vista 

politicamente incorretos e moralmente duvidosos, acerca de grandes tabus sociais, 

como racismo e pedofilía. É indiscutível que ao longo dos anos o diretor se apegou 



102 
 

ao rótulo de 'persona non grata’, tomando gosto por provocar desconforto e 

questionar a sociedade através de hipocrisias que ela mesma alimenta. 

Por último, o ‘gran finale’ de Ninfomaníaca acontece contradizendo toda a 

relação que Joe e Seligman haviam construído até então - e na minha opnião, 

brilhante.  

A dilogia Ninfomaníaca termina com Seligman “absolvendo” os 
“pecados” de Joe e deixando-a dormir após ela concluir sua história. 
A relação de confiança entre os dois pode ser comparada ao 
Sacramento da Penitência, no qual um penitente confessa seus 
pecados a um padre. Essa associação também é evocada pela frase 
“mea maxima vulva”, entoada de forma assombrosa por Joe e suas 
amigas durante uma cena cerimonial de uma seita secreta que 
repudia o amor em nome da busca pelo sexo. Obviamente, a frase é 
uma torção blasfema de uma oração de confissão tradicional, usada 
quando o penitente recebe o sacramento da Penitência. (LAINE, 
2016, p. 244). 

Se ao longo dos dois volumes encontramos um homem escutando uma mulher - 

numa relação que se assemelha a um psicólogo escutando uma paciente, ou um 

como dito por Laine acima, um padre escutando uma fiel - e a ajudando a se 

entender não como uma pessoa horrível, mas como uma vítima do patriarcado que 

reprime mulheres, Seligman se revela na cena final apenas mais um predador 

quando adentra sorrateiramente a cama de Joe e a ataca sexualmente. É quase uma 

maneira de von Trier afirmar “não, mulheres não estão seguras com homens”, por 

mais que estes se pareçam seus aliados. A última fala de Seligman "Mais você 

dormiu com diversos homens” demonstra uma certa insatisfação por estar sendo 

rejeitado, e a forma como ele sente que é obrigação de Joe o servir. “O final 

surpreendente, no qual Seligman revela ser igual aos outros homens da história de 

Joe, de fato enfraquece sua posição de salvador e aspirante a feminista.” (NERONI, 

2026, p. 220). 

4.3.3. Análise das imagens 

 



103 
 

 

 
 

Figura 22  – Imagens retiradas de cena do filme Ninfomaníaca: volume I (2013), com Joe 

expressando prazer e expressando dor logo em seguida. A cena ocorre aproximadamente aos 

01:37:02 e 01:37:12 do filme. Fonte: Ninfomaníaca: volume I (2013), direção de Lars von Trier.​

 

FIGURA 22: 

a)​ Espaço/Cenário: 

O espaço das duas imagens é o mesmo. Na verdade, as duas imagens são 

separadas por apenas milésimos de segundos. No quadro, o que temos de 

cenário é uma fração do que parece ser uma maca ou colchão, e a sua 

superfície enrugada. 

b)​ Iluminação: 

A iluminação joga o foco da cena para o rosto de Joe.  

c)​ Figurino e Maquiagem: 



104 
 

Joe veste as mesmas roupas com a qual foi visitar o seu pai no hospital. Na 

imagem de cima, uma parte da roupa do homem com o qual ela transa, sendo 

esta branca, iniciando que o mesmo é um funcionário do hospital. Ou seja, 

esta cena acontece justamente quando Joe vai visitar o pai doente. 

d)​ Encenação, Movimento e Atuação: 

Escolhi comentar as duas imagens juntas pois é justamente na encenação 

separada por poucos segundos que a subjetividade da cena se constrói. Em 

ambas as imagens, Joe apresenta aparentemente os mesmos traços em seu 

rosto, mas não as mesmas expressões. Seus olhos estão fechados e 

apertados, enquanto sua boca está aberta. Mas na imagem acima, Joe 

expressa prazer e gozo, enquanto na de baixo, ela expressa angústia e 

choro. No contexto, Joe encara a doença trágica do pai e a iminência da sua 

morte. Ela transa com (o que subentende-se ser) um enfermeiro pelos cantos 

do hospital para tentar não sentir a dor do luto, mas acaba sendo em vão e 

ela acaba em prantos. Nessa cena fica muito claro que o sexo para a 

personagem é também uma ferramenta de escape para os seus sentimentos.  

 
 

Figura 23 – Imagem retirada da cena do filme Ninfomaníaca: volume I (2013), com Joe sendo 

limpada, Joe e Jerome transando, e um felino caçando na selva. A cena ocorre aproximadamente aos 

01:52:25 do filme. Fonte: Ninfomaníaca: volume I (2013), direção de Lars von Trier. 

 

FIGURA 23: 

a)​ Espaço/Cenário: 



105 
 

Durante a sequência, o quadro permanece repartido verticalmente em três 

partes iguais. A divisão do quadro desta maneira serve como forma de 

retratar e organizar os amantes de Joe: do lado esquerdo temos F, o amante 

terno e atencioso. Do lado direito, G, o amante animalesco e controlador. E ao 

meio temos Jerôme, o primeiro amor de Joe.  

b)​ Iluminação: 

A iluminação não tem grande destaque no quadro. Ela mantém a 

uniformidade entre as três partes divididas.   

c)​ Figurino e Maquiagem: 

A falta de figurino pode fazer com que pensemos que este é irrelevante, mas 

é justamente a sua ausência, ou seja, a nudez do corpo de Joe que nos 

indica que se trata de um momento íntimo entre ela e os seus amantes.  

d)​ Encenação, Movimento e Atuação: 

Do lado esquerdo, temos F, o amante dedicado, esfregando uma contente 

Joe durante um banho, como um afeto carinhoso. Do lado esquerdo vemos a 

imagem de uma onça ao meio da mata, caçando, simbolicamente 

representando G, o amante feroz de Joe. No meio, temos Joe e Jerôme de 

rosto colado, em um gesto que pode tanto ser lido como amoroso quanto 

sexual, representando justamente um ponto de equilíbrio entre cuidado e 

sexo selvagem.  

 

 
 



106 
 

Figura 24  – Imagem retirada da cena do filme Ninfomaníaca: volume II (2013), onde Joe tem uma 

visão simultânea a um orgasmo espontâneo. A cena ocorre aproximadamente aos 00:02:39 do filme. 

Fonte: Ninfomaníaca: volume II (2013), direção de Lars von Trier. 

 

FIGURA 24: 

a)​ Espaço/Cenário: 

Neste quadro temos uma imagem dividida horizontalmente em dois, 

sendo metade superior céu, e a metade inferior sendo campo vasto 

com folhagens altas, em terra.  

b)​ Iluminação: 

A imagem é tomada por três focos luminosos, sendo dois em formato 

circulares, ocupando a totalidade do quadro, e o terceiro marcando o 

meio exato do quadro e o ponto de divisão do espaço entre céu e terra. 

Na extremidade dos dois círculos, quase como espectros, existem duas 

figuras celestiais, iluminadas. No ponto luminoso do meio do quadro, 

além da divisão entre céu e terra, vem diretamente do meio das pernas 

do jovem Joe, de sua vagina.  

c)​ Figurino e Maquiagem: 

O figurino de Joe é completamente insignificante neste quadro, já que 

praticamente não o visualizamos. Já o figurino das figuras celestiais é 

importante para que nós (e Seligman no filme) consiga identificá-las: a 

esquerda temos uma mulher com vestes vermelhas, montando uma 

vaca branca, coberta em jóias e segurando uma taça; sendo esta a 

Grande Meretriz da Babilônia, figura bíblia que representa a discórdia e 

a luxúria. À direita, temos uma mulher segurando uma criança, vestida 

em branco, segurando entre os dedos o véu que cobre sua cabeça; 

sendo esta Valéria Messalina, imperatriz romana e a mais famosa 

ninfomaníaca da história. Pela descrição, Joe imagina por anos que a 

figura da direita se trata da Virgem Maria com o menino Jesus, mas 



107 
 

Seligman a corrige pois identifica através de sua descrição tratar-se de 

Messalina - figuras que, se analisarmos, representam o completo 

oposto uma da outra. 

d)​ Encenação, Movimento e Atuação: 

Temos uma jovem deitada, Joe levitando pelos ares, uma vista de seus 

pés e corpo. Conseguimos visualizar o meio de suas pernas, 

iluminadas, a divisa exata do quadro, verticalmente e horizontalmente, 

marcando o limite entre céu e terra. Levitando ao seu lado, temos dois 

espectros de figuras celestiais. Lars von Trier monta o orgasmo 

espontâneo de Joe e a sua visão como uma retratação de uma 

passagem cristã, bíblica, de elevação, um contato entre o celestial e o 

mundano. Se tirada de contexto, a imagem é muito similar a uma 

elevação espiritual, uma aparição santa para a jovem Joe. 

 

 
 
 

Figura  25 – Imagem retirada da cena do filme Ninfomaníaca: volume II (2013), onde Joe encontra 

sua “árvore da alma". A cena ocorre aproximadamente aos 01:43:38 do filme. Fonte: Ninfomaníaca: 

volume II (2013), direção de Lars von Trier. 

 



108 
 

FIGURA 25: 

a)​ Espaço/Cenário: 

Filmado em plano aberto, vemos um campo. Mais da metade do quadro é 

tomado por um céu parcialmente nublado, levemente acinzentado. Na parte 

inferior, vemos o campo de longe, verde com milhares de árvores. Na primeira 

camada da imagem, tempos o topo da colina onde Joe esta centralizada, e 

atravessando a imagem, ocupando praticamente todo o quadro temos a 

árvore torta.  

b)​ Iluminação: 

Tratando-se de uma imagem captada em filmagem externa, a iluminação é 

uniforme e remete a uma sensação de naturalidade. O céu levemente 

acinzentado, quase que branco, serve como apoio para destacar o elemento 

principal do quadro, o encontro de Joe com sua “árvore da alma".  

c)​ Figurino e Maquiagem: 

Praticamente imperceptíveis, já que temos uma visão de Joe de longe. 

d)​ Encenação, Movimento e Atuação: 

Neste quadro temos uma Joe estática, filmada de longe, observando a árvore 

a sua frente como quem contempla o encontro com ela. O “encarar” entre as 

duas marca a identificação de Joe com essa árvore que representa sua alma, 

como na história que seu pai contava durante a infância. Parada, apenas 

enfrentando o reflexo de sua própria essência simbolizada pela árvore, Joe é 

obrigada a confrontar a solidão de uma árvore isolada em uma colina, fina, 

frágil, torta, seca, escassa, diferente da imagem tradicional esperada de uma 

árvore. 

 

4.4. Pontos de encontro da trilogia 

Os três filmes da Trilogia da Depressão de Lars von Trier — Anticristo (2008), 

Melancolia (2011) e Ninfomaníaca (2013) — compartilham uma série de pontos em 



109 
 

comum, responsáveis por criar uma unidade de essência poética, que os condensa 

como uma trilogia. Como já comentado anteriormente, além de estar intimamente 

ligada ao diretor e seu estado psicológico, a trilogia de maneira geral tem como 

principal temática a dor e sofrimento - seja em forma de luto, como Anticristo; a 

depressão severa como em Melancolia; ou a repressão social como Ninfomaníaca. 

Cada um desses temas estão presentes em todos os três filmes em diferentes 

doses, mas sempre transpostos na jornada de suas protagonistas mulheres, o que 

acaba por adicionar na trilogia uma perspectiva feminina sobre o tema.  

Em primeiro lugar, a natureza aparece de forma maldita em todos os filmes, 

simbolizando um ambiente hostil, “apresentada como uma força imanentemente 

divina e demoníaca que permanece incontrolável pela razão” (PAUKA, 2024, p. 533), 

intimamente ligado às protagonistas femininas. A natureza na trilogia é destrutiva - 

como a floresta macabra em Anticristo, o planeta em rota de colisão em Melancolía, 

ou mesmo a própria natureza sexual, proibida e reprimida por uma sociedade 

machista e que repudia o desejo feminino, responsável por isolar a protagonista de 

Ninfomaníaca, simbolizada através da solitária árvore no meio da colina. Através 

desses filmes, Lars von Trier olha pra natureza e não vê vida e nem sequer Deus, 

mas sim morte e o fiasco humano. A natureza aqui representa não apenas o 

ecossistema do mundo, mas também a natureza que habita o ser humano. Ao passo 

que as três protagonistas entram em rota de autodestruição, as naturezas que as 

rodeiam também. 

O sexo também é um ponto comum desses enredos e aparece na trilogia 

como uma ferramenta de escape: um meio que as mulheres da trilogia encontram 

para dissociar da dor, expressarem seus desejos e frustrações, e consequentemente, 

demonstrarem seu comportamento avesso ao esperado delas. Estas três 

protagonistas, rotuladas nesta pesquisa como "mulheres malditas", desafiam as 

normas de comportamento feminino, fugindo das expectativas sociais ao rejeitar a 

maternidade (Anticristo), o casamento (Melancolia) e a repressão sexual do desejo 

feminino (Ninfomaníaca). 

É possível também observar em cada filme a abordagem de transtornos 

psicológicos sofridos por cada protagonista em suas narrativas: a ansiedade em 

Anticristo, a depressão em Melancolia e a mania em Ninfomaníaca. Transtornos 



110 
 

estes que possuem origem no próprio Lars von Trier, que em diversas entrevistas 

declarou sofrer gravemente de depressão, problemas com ansiedade e ainda vício 

em álcool - o que configura uma mania. Tal fato reforça como a Trilogia da 

Depressão tem em sua essência uma conexão profunda com a pessoalidade do 

diretor, servindo ainda de evidência da sua representação por meio dessas 

personagens femininas. Segundo Oliveira (2021, p.42) a “escolha pelas figuras 

femininas nessa trilogia se dá pela maior liberdade que elas têm de demonstrar 

sentimentos em sociedade", e que, segundo o diretor, apesar de optar por mulheres, 

estas representam facetas dele mesmo (OLIVEIRA, 2021).  

Seguindo este raciocínio, outro ponto característico dos filmes é a figura dos 

"homens patéticos", que parecem sempre incapazes de lidar com a profundidade 

emocional feminina, buscando racionalizar o que não pode ser racionalizado, 

especialmente as emoções femininos de angústia e dor - até como forma de 

repreender esses sentimentos. Em entrevista para Lucy Cheung (2015), von Trier 

concorda com a perspectiva de que a escolha por protagonistas femininas parte de 

uma certa vontade de entrar em contato com seu lado feminino, e acrescenta que 

seria extremamente difícil expressar a mesma profundidade emocional tendo um 

homem como protagonista. Essa separação entre a racionalidade masculina e a 

sensibilidade feminina é retratada de maneira sutil, mas persistente, ao longo da 

trilogia, e é nela que mora a chave essencial para uma leitura coerente desses três 

filmes. Em Anticristo, uma mãe sofre um luto extremo, que quebra as barreiras do 

normal, enquanto seu marido e pai da criança tenta o tempo todo “ajudá-la” a 

racionalizar e controlar seus sentimentos por meio de práticas terapêuticas, mesmo 

que contra a vontade da mesma; mais tarde descobrimos que o epicentro do 

problema está na figura desse pai ausente e a dessa mãe que se desdobrava entre 

cuidar do filho, protegê-lo e escrever sua tese de doutorado. Em Melancolia, uma 

noiva é o tempo todo repreendida a ir em frente e cumprir o seu papel; seu cunhado 

a cobra o tempo todo para que ela prossiga com o casamento caríssimo que ele 

bancou, seu noivo insiste em ignorar o visível abalo do estado emocional de sua 

noiva, e o seu chefe a perturba durante toda a cerimônia para que esta crie para ele 

um novo slogan para uma campanha publicitária, sem falar de seu pai que tão 

poucos se interessa pelos pedidos de ajuda da filha. Finalmente em Ninfomaníaca, 

enquanto a mulher relata suas aventuras e desventuras sexuais, seu ouvinte 



111 
 

compara-as com elementos da arte, música, matemática e outros; no final, o que 

parece ser um inédito elo de amizade entre homem e mulher, ouvinte e narrador, 

desemboca em um perverso ataque sexual por parte dele contra ela. Em resumo, 

enquanto superficialmente toda a ação do filme parece entregar mulheres agentes do 

mal, descontroladas, problemáticas, histéricas e depravadas, na verdade o que 

temos nas camadas mais profundas dessas histórias são homens que o tempo todo 

são os verdadeiros opressores dos corpos e estados mentais dessas mulheres. 

Portanto, a Trilogia da Depressão de Lars von Trier carrega essa polaridade entre 

racional masculino e emocional feminino, a sociedade dos homens e a natureza das 

mulheres e o eterno duelo entre estas forças.  

A dualidade está presente constantemente na trilogia, explorado através de 

relações centrais, como a do casal em Anticristo, das irmãs em Melancolia ou da 

relação terapeuta-paciente estabelecida entre Joe e Seligman em Ninfomaníaca. 

Esses vínculos expõem conflitos internos e sociais que reafirmam tanto a tensão 

quanto a complementaridade entre masculino e feminino comentada acima. 

As protagonistas da Trilogia da Depressão encontram uma forma paradoxal 

de realização e libertação através da destruição, degradação e violência. Essa 

destruição transcende o físico, sendo antes simbólica — uma ruptura profunda com 

as expectativas e grilhões impostos pela sociedade, como a maternidade, o 

casamento, o sentimentalismo amoroso e a incessante demanda por felicidade. Em 

todos os três filmes, há uma conexão com o místico, seja pela proximidade com a 

natureza ou por meio do conhecimento intuitivo que essas personagens parecem 

possuir. As mulheres malditas da trilogia rompem com os papéis sociais 

estabelecidos, mesmo que isso signifique abraçar o caos. Lars von Trier constrói 

uma ponte entre o misticismo e o conceito de "mal", explorando como a sociedade 

demoniza o comportamento feminino que foge do padrão aceito. A sociedade ensina 

essas mulheres a enxergar suas ações como perversas: ser uma mãe que rejeita a 

maternidade, uma noiva que não encontra satisfação no casamento ou uma mulher 

que expressa livremente seu desejo sexual, são comportamentos vistos como 

transgressões às normas de feminilidade. Isso gera uma dinâmica abusiva, na qual a 

pressão social é tão esmagadora que essas mulheres acabam por internalizar essa 

visão perversa de seus próprios desejos e escolhas, acreditando que há algo 

essencialmente errado em sua forma de ser.  



112 
 

Por último, conseguimos observar como von Trier referencia diretamente, e 

imageticamente, arquétipos em cada um dos filmes da trilogia - a Bruxa em 

Anticristo, a Ofélia em Melancolia e a Messalina em Ninfomaníaca. O uso desses 

arquétipos não aparece simbólica e levianamente em cada enredo, mas de forma 

profunda, sendo responsável por dar todo o contorno e profundidade a cada 

protagonista e seus destinos.  

 

 
 

Figura 26  – Imagens retiradas de cenas dos filmes Anticristo (2008) e Ninfomaníaca: volume II 

(2013). Lars von Trier traça alguns pontos de encontro entre os filmes da trilogia, como essa repetição 

imagética.  

 

 

 

 



113 
 

CONCLUSÃO 

Ao longo deste trabalho, buscamos demonstrar como Lars von Trier, por meio 

da Trilogia da Depressão, desenvolve uma composição imagética que caminha 

paralelamente à narrativa, tendo como eixo central a figura feminina em constante 

estado de colapso, enfrentamento e transformação. Analisando Anticristo, 

Melancolia e Ninfomaníaca, foi possível perceber que o cineasta constrói suas 

protagonistas por meio de arquétipos complexos, imersos em atmosferas densas, 

muitas vezes apocalípticas, e marcadas por experiências psíquicas extremas. 

A natureza, a sexualidade e o psiquismo são elementos recorrentes que 

articulam tanto a imagem quanto o discurso dos filmes. A natureza surge como 

entidade viva, ameaçadora e, ao mesmo tempo, libertadora — elemento que ressoa 

especialmente em Anticristo. A sexualidade, em Ninfomaníaca, é canal de dor, culpa 

e subversão, revelando uma protagonista que desafia os modelos normativos da 

feminilidade. Já em Melancolia, a suspensão do tempo e a iminência da destruição 

planetária servem como metáfora para a depressão e o esvaziamento afetivo. 

Essas mulheres, atravessadas por sintomas psíquicos e sociais, não apenas 

vivenciam o sofrimento, mas o incorporam como forma de resistência e revelação. A 

recusa da maternidade, do casamento, da obediência sexual esperada socialmente, 

evidencia um tensionamento com os papéis tradicionais impostos ao feminino. 

Nesse sentido, a trilogia não apenas retrata a depressão — ela a encena em 

camadas simbólicas e visuais, desafiando o espectador a repensar a fragilidade e a 

força presentes nas subjetividades femininas. 

Assim, esta dissertação pretendeu contribuir para o debate sobre a 

representação do feminino no cinema contemporâneo, ao destacar como Lars von 

Trier explora o sofrimento psíquico e a imagem fílmica de maneira profundamente 

entrelaçada. A análise proposta reforça a importância de abordagens que 

considerem o entrecruzamento entre estética, narrativa e crítica social — 

especialmente quando se trata da representação de mulheres à margem do 

aceitável. Diante disso, fica evidente que a trilogia de von Trier é um campo fértil 

para pensar o cinema como espaço de elaboração simbólica do trauma, do desejo e 

da ruína — e, paradoxalmente, da possibilidade de recriação de si.  



114 
 

REFERÊNCIAS 

 

AALTONEN, Jouko. Lars von Trier as a cinematic researcher. In: AVANCA CINEMA 
INTERNATIONAL CONFERENCE, 2015, Avanca. Anais... Avanca: Cineclube 
Avanca, 2015. p. 235-240. 

AUMONT, Jacques. A estética do filme. Papirus Editora, 1995. 

AUMONT, Jacques; MARIE, Michel. Dicionário teórico e crítico de cinema. 
Papirus Editora, 2006. 

AUMONT, Jacques; MARIE, Michel. A análise do filme. Lisboa: Texto & Grafia, p. 
117-151, 2004. 

BADLEY, Linda. Lars von Trier. University of Illinois Press, 2010. 

BADLEY, Linda. Lars von Trier beyond depression: Contexts and collaborations. 
Columbia University Press, 2022.  

BAINBRIDGE, Caroline. The Cinema of Lars von Trier: Authenticity and Artifice. 
Wallflower Press, 2007. 

BORDWELL, David; THOMPSON, Kristin; SMITH, Jeff. Film art: An introduction. 
New York: McGraw-Hill, 2004. 

BUTLER, Rex; DENNY, David (Ed.). Lars Von Trier's Women. Bloomsbury 
Publishing USA, 2016. 

CHAUDHURI, Shohini. Feminist film theorists: Laura Mulvey, Kaja Silverman, 
Teresa de Lauretis, Barbara Creed. 1. ed. Londres: Routledge, 2006. 

DE OLIVEIRA, Fábio Crispim. A intermidialidade subversiva na narrativa 
cinematográfica de Lars Von Trier. 2008. 146 f. Dissertação (Mestrado em 
Comunicação) – Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2008. 

DE OLIVEIRA, Fábio Crispim. Espaços excludentes, corpos excluídos: a 
narrativa cinematográfica de Lars Von Trier. 2008. 210 f. Tese (Doutorado em 
Comunicação) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2008. 

DENNY, David. A postmodern family romance: Antichrist. In: BADLEY, Linda. 
Contemporary Film Directors: Lars von Trier. Urbana: University of Illinois Press, 
2011. p. 132–152. 

ELBESHLAWY, Ahmed. Woman in Lars von Trier's cinema, 1996–2014. Cham: 
Springer International Publishing, 2016. 

FIELD, Syd. Manual do roteiro. Rio de Janeiro: objetiva, 2001. 

FRIEDLANDER, Jennifer. How to face nothing: Melancholia and the feminine. In: 
BUTLER, Rex; DENNY, David (Org.). Lars von Trier’s women. Cham: Springer 
International Publishing, 2016. p. 201–214. 



115 
 

JOHNSTON, Claire. Women’s cinema as counter-cinema. In: JOHNSTON, Claire 
(Org.). Notes on women’s cinema. London: Society for Education in Film and 
Television, 1973. p. 24–31. 

JUNG, C. G. Psychology and alchemy. Princeton: Princeton University Press, 
1953. 

JUNG, C. G. The Structure and Dynamics of the Psyche. Princeton: Princeton 
University Press, 1968. 

LAINE, Tarja et al. Mea maxima vulva: Appreciation and aesthetics of chance in 
Nymphomaniac. In: BUTLER, Rex; DENNY, David (Org.). Lars von Trier’s women. 
Cham: Springer International Publishing, 2016. p. 233–250. 

MARTIN, Marcel. A linguagem cinematográfica. Tradução de Lauro António. 
Lisboa: Dinalivro, 2005. 

MULVEY, Laura. Visual pleasure and narrative cinema. Screen, Oxford, v. 16, n. 3, p. 
6–18, out. 1975. 

NERONI, Hilary. Lars von Trier’s fantasy of femininity in Nymphomaniac. In: 
BUTLER, Rex; DENNY, David (Org.). Lars von Trier’s women. Cham: Springer 
International Publishing, 2016. p. 215–231. 

OLIVEIRA, Weverton dos Santos. As formas da angústia: uma leitura 
semiótico-psicanalítica da trilogia da depressão, de Lars Von Trier. 2021. 150 f. 
Dissertação (Mestrado em Psicologia) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 
2021. 

PAUKA, Gabriela. Ofélia recriada em “Melancolia” de Lars Von Trier. Palimpsesto: 
Revista do Programa de Pós-Graduação em Letras da UERJ, Rio de Janeiro, v. 
23, n. 44, p. 514–538, 2024. 

PENAFRIA, Manuela. Análise de filmes: conceitos e metodologia(s). In: VI 
CONGRESSO SOPCOM, 2009, Lisboa. Anais... Lisboa: Universidade Lusófona, 
2009. p. 1–11. 

RANCIÈRE, Jacques. O destino das imagens. Tradução de André Telles. Rio de 
Janeiro: Contraponto, 2012. 

SCHEFFMANN, Dorthe. A feminine language in cinema. 2011. 120 f. Dissertação 
(Mestrado em Filosofia) – Auckland University of Technology, Auckland, 2011. 

SILVA, Márcio Corino Lantelme da. Realismo e vanguardismo no Dogma 95: o 
lugar do movimento na história do cinema e suas implicações estéticas e 
tecnológicas. 2010. 200 f. Dissertação (Mestrado em Comunicação) – Universidade 
de São Paulo, São Paulo, 2010. 

TIBURI, Feminicídio. In: Revista Cult, n. 176, fev. 2013. 

TIEZZI, Ricardo. Anatomia do anticristo: narrativa arquetípica no filme de Lars 
von Trier. 2013. 120 f. Dissertação (Mestrado em Comunicação) – Pontifícia 
Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2013. 



116 
 

TRIER, Lars von (Dir.). Antichrist. [S.l.]: Zentropa, 2009. 1 DVD (108 min), son., 
color. 

TRIER, Lars von (Dir.). Breaking the waves. [S.l.]: Zentropa, 1996. 1 DVD (159 
min), son., color. 

TRIER, Lars von (Dir.). Dancer in the dark. [S.l.]: Zentropa, 2000. 1 DVD (140 min), 
son., color. 

TRIER, Lars von (Dir.). Dogville. [S.l.]: Zentropa, 2003. 1 DVD (178 min), son., color. 

TRIER, Lars von (Dir.). Europa. [S.l.]: Zentropa, 1991. 1 DVD (113 min), son., color. 

TRIER, Lars von (Dir.). Epidemic. [S.l.]: Zentropa, 1987. 1 DVD (87 min), son., color. 

TRIER, Lars von (Dir.). Idioterne [Os idiotas]. [S.l.]: Zentropa, 1998. 1 DVD (117 
min), son., color. 

TRIER, Lars von (Dir.). Manderlay. [S.l.]: Zentropa, 2005. 1 DVD (139 min), son., 
color.​
TRIER, Lars von (Dir.). Melancholia. [S.l.]: Zentropa, 2011. 1 DVD (136 min), son., 
color. 

TRIER, Lars von (Dir.). Nymphomaniac: volume I. [S.l.]: Zentropa, 2013. 1 DVD 
(118 min), son., color. 

TRIER, Lars von (Dir.). Nymphomaniac: volume II. [S.l.]: Zentropa, 2013. 1 DVD 
(124 min), son., color. 

TRIER, Lars von (Dir.). The element of crime. [S.l.]: Zentropa, 1984. 1 DVD (97 
min), son., color. 

TRIER, Lars von (Dir.). Direktøren for det hele [O chefe de tudo]. [S.l.]: Zentropa, 
2006. 1 DVD (100 min), son., color. 

TRIER, Lars von. Entrevista concedida a Isabela Boscov. Veja, ed. 2127, ago. 2009. 
p. 46. 

VON TRIER, Lars. Lars von Trier: "I’m not a very nice person. I’m a very neurotic 
person". Entrevistadora: Lucy Cheung. The Guardian, Londres, 20 abr. 2015. 
Disponível em: https://www.theguardian.com/film/2015/apr/20/lars-von-trier-interview. 
Acesso em: 19 abr. 2025. 

YALGIN, Emre. Dogma/Dogme 95: Manifesto for contemporary cinema and 
realism. 2003. 150 f. Trabalho de conclusão de curso (Graduação em Cinema) – 
Bilkent Üniversitesi, Ancara, 2003. 

XAVIER, Ismail. O discurso cinematográfico: a opacidade e a transparência. 
1977. 

ZOLKOS, Magdalena. Violent affects: nature and the feminine in Antichrist. In: 
BUTLER, Rex; DENNY, David (Org.). Lars von Trier’s women. Cham: Springer, 
2017. p. 141–158. 

 


