
UNIVERSIDADE FEDERAL DE GOIÁS
FACULDADE DE ARTES VISUAIS

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ARTE E CULTURA VISUAL

GOIÂNIA
2025

‘‘CHÊRO, CHÊROSO!’’:
IMAGENS DO VESTIR EM

‘‘VENDEDORA DE CHEIRO’’ (1947) DE ANTONIETA FEIO 

AMANDA GATINHO TEIXEIRA



 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE GOIÁS 
FACULDADE DE ARTES VISUAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ARTE E CULTURA VISUAL 
 

 

 

 

AMANDA GATINHO TEIXEIRA  

​
​
​
​
​

 “CHÊRO, CHÊROSO!”:  
imagens do vestir em “Vendedora de Cheiro” (1947) 

de Antonieta Feio​
​
​
​
​
​
 

 

 

 

 

 

 

 
 

GOIÂNIA 
2025 



sei!
assinatura
eletrónicа

sei!
assinatura
eletrónicа

UFG





 

AMANDA GATINHO TEIXEIRA  

​
​
​
​
​
​
​
​

 “CHÊRO, CHÊROSO!”:  
imagens do vestir em “Vendedora de Cheiro” (1947) 

de Antonieta Feio 
 
 
 
 
 

​
Tese apresentada à Banca Examinadora do Programa 
de Pós-Graduação em Arte e Cultura Visual – 
Doutorado, da Faculdade de Artes Visuais da 
Universidade Federal de Goiás, como exigência 
parcial para obtenção do título de DOUTORA EM 
ARTE E CULTURA VISUAL, na área de concentração 
em Artes, Cultura e Visualidades, linha de pesquisa 
Imagem, Cultura e Produção Artística, sob orientação 
do Prof. Dr. Samuel José de Jesus e co-orientação da 
Profa. Dra. Rita Morais de Andrade.​
​
​
​
​
 

 

 

 

 
 
 
 
 
 

 
 

GOIÂNIA 
2025 



Ficha de identificação da obra elaborada pelo autor, através do
Programa de Geração Automática do Sistema de Bibliotecas da UFG.

CDU 7

Teixeira, Amanda Gatinho
      "Chêro, Chêroso!":  [manuscrito] : Imagens do vestir em
"Vendedora de Cheiro" (1947) de Antonieta Feio / Amanda Gatinho
Teixeira. - 2025.
      346, CCCXLVI f.: il.

      Orientador: Prof. Dr. Samuel José Gilbert de Jesus; co-orientador
Rita Morais de Andrade.
      Tese (Doutorado) - Universidade Federal de Goiás, Faculdade de
Artes Visuais (FAV), Programa de Pós-Graduação em Arte e Cultura
Visual, Goiânia, 2025.
     Bibliografia. Anexos.
      Inclui siglas, fotografias, lista de figuras.

      1. Vestir. 2. Vendedora de Cheiro. 3. Cultura Visual. 4. Mulheres
Populares. 5. Antonieta Feio. I. Jesus, Samuel José Gilbert de, orient.
II. Título.



UNIVERSIDADE FEDERAL DE GOIÁS

FACULDADE DE ARTES VISUAIS

ATA DE DEFESA DE TESE

Ata nº 12/2025 da sessão de Defesa de Tese de Amanda Gatinho Teixeira  que confere o
título de Doutora em Arte e Cultura Visual, na área de concentração em Artes, Cultura e Visualidades.

 

Aos quatro dias do mês de Julho de 2025, a partir das quatorze horas, por videoconferência,
realizou-se a sessão pública de Defesa de Tese intitulada "Chêro, chêroso!": Imagens do vestir em
"Vendedora de cheiro"  (1947) de Antonieta Feio”. Os trabalhos foram instalados pelo Orientador,
Professor Doutor Samuel José Gilbert de Jesus [FAV-UFG] com a participação dos demais membros da
Banca Examinadora: Professora Doutora Maria do Carmo Teixeira Rainho [Arquivo Nacional], membro
titular externo; Professor Doutor Aldrin Moura de Figueiredo [UFPA], membro titular externo; Professor
Doutor Fernando Augusto  Hage Soares [FAAP - SP] membro titular externo; Professora Doutora Rita
Morais de Andrade [FAV-UFG ], membro titular interno; Professora Doutora Lêda Maria de Barros
Guimarães [FAV-UFG], membro titular interno. Durante a argüição os membros da banca não fizeram
sugestão de alteração do título do trabalho. A Banca Examinadora reuniu-se em sessão secreta a fim de
concluir o julgamento da Tese tendo sido a candidata aprovada pelos seus membros. A banca destaca a
qualidade e a originalidade da pesquisa, assim como ela sugere a publicação da tese de doutorado.
Proclamados os resultados pelo Professor Doutor Samuel José Gilbert De Jesus, Presidente da Banca
Examinadora, foram encerrados os trabalhos e, para constar, lavrou-se a presente ata que é assinada pelos
Membros da Banca Examinadora, aos quatro dias do mês de julho de dois mil e vinte e cinco.

 

 

TÍTULO SUGERIDO PELA BANCA

 

Documento assinado eletronicamente por Leda Maria De Barros Guimaraes , Professora do
Magistério Superior, em 08/07/2025, às 15:39, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento
no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Documento assinado eletronicamente por Maria do Carmo Teixeira Rainho , Usuário Externo, em
08/07/2025, às 23:39, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do
Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Documento assinado eletronicamente por Rita Morais De Andrade , Professora do Magistério
Superior, em 09/07/2025, às 11:28, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do
art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Documento assinado eletronicamente por Samuel Jose Gilbert De Jesus , Professor do Magistério
Superior, em 10/07/2025, às 08:42, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do
art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Ata de Defesa de Tese 12 (5488840)         SEI 23070.034686/2025-71 / pg. 1



Documento assinado eletronicamente por Fernando Augusto Hage Soares , Usuário Externo, em
10/07/2025, às 09:47, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do
Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Documento assinado eletronicamente por Joao Dantas Dos Anjos Neto , Coordenador de Pós-
Graduação, em 11/07/2025, às 16:18, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do
art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site
https://sei.ufg.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0,
informando o código verificador 5488840 e o código CRC 8B2872E4.

Referência: Processo nº 23070.034686/2025-71 SEI nº 5488840

 

Ata de Defesa de Tese 12 (5488840)         SEI 23070.034686/2025-71 / pg. 2



 

AGRADECIMENTOS 
 
 

À espiritualidade,  
por guiar nesta caminhada. 

 
Aos professores do PPGACV, 

em especial à Profa. Rita Andrade. 
 

Ao professor Aldrin Figueiredo, 
pela generosa disponibilidade e pelas valiosas contribuições prestadas durante o 

meu Exame de Qualificação. 
 

Aos professores que integram a banca de defesa,  
pela leitura atenta, pelas críticas construtivas e pelas contribuições que muito 

colaboram para o aprimoramento desta pesquisa. 
 

Aos colegas de turma e à Bárbara Lyra, 
pelas ricas discussões. 

 
Aos meus pais, 

pelo amor e por acreditarem na educação como caminho. 
 

Aos meus felinos,  
Cúmplices silenciosos de tantas madrugadas, que, entre um salto sobre o teclado, 
um cochilo entre papéis e uma soneca em cima dos livros, me ensinaram a leveza 

do foco e a elegância da distração. 
 

À FAPEG, 
pelo apoio concedido por meio da bolsa nos primeiros meses desta pesquisa. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
“A mulher é, antes de tudo, uma imagem.  

Um rosto, um corpo, vestido ou nu. 
 A mulher é feita de aparências” 

 
Michelle Perrot 



 

RESUMO 
 
A pesquisa investiga, a partir da construção visual da personagem Vendedora de 
Cheiro (1947), de Antonieta Feio, com foco na análise do vestuário e dos adornos 
corporais como marcadores de identidade cultural e social de mulheres populares 
em Belém. A tese, de natureza transdisciplinar, articula história da arte, cultura 
visual, cultura material (acessórios) e estudos de moda sob uma perspectiva 
decolonial, valendo-se de um corpus composto por obras pictóricas, fotografias, 
narrativas de viajantes e textos literários produzidos entre os séculos XIX e primeira 
metade do século XX. A análise da figura representada, em diálogo com registros 
documentais e observações com erveiras contemporâneas, evidencia a 
permanência e a ressignificação de práticas estéticas afro-indígenas, revelando um 
ethos feminino amazônico que resiste à invisibilidade histórica. Desse modo, a 
visualidade construída em torno da Vendedora de Cheiro, não apenas registra uma 
prática social e econômica específica, mas expressa formas de existir, resistir e 
pertencer de mulheres paraenses. Seu modo de vestir e adornar não é apenas 
funcional ou decorativo, mas atua como linguagem simbólica que comunica saberes 
ancestrais e vínculos com a terra. A vestimenta, assim, torna-se um campo de 
afirmação identitária, onde o trabalho com ervas e cheiros se entrelaça à memória 
viva de outras mulheres que, ao longo do tempo, construíram formas próprias de 
ocupar os espaços urbanos. Ao tratar a personagem como sujeito histórico, a tese 
contribui para montar uma história da arte a partir de figuras femininas periféricas, 
confrontando paradigmas eurocêntricos e revelando como a artista negocia 
representações da Amazônia ao reinscrever a mulher negra com traços 
afro-indígenas como protagonista de sua própria visualidade. 
 
 
 
 
 
Palavras-chave: Vestir; Vendedora de Cheiro; Cultura Visual; Mulheres Populares; 
Antonieta Feio. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



 

ABSTRACT 
 

The research investigates, based on the visual construction of the character 
Vendedora de Cheiro (1947), by Antonieta Feio, focusing on the analysis of clothing 
and body adornments as markers of cultural and social identity of popular women in 
Belém. The thesis, which is transdisciplinary in nature, articulates art history, visual 
culture, material culture (accessories) and fashion studies from a decolonial 
perspective, drawing on a corpus composed of pictorial works, photographs, 
travellers' narratives and literary texts produced between the 19th century and the 
first half of the 20th century. The analysis of the figure represented, in dialogue with 
documentary records and observations of contemporary erveiras, highlights the 
permanence and re-signification of afro-indigenous aesthetic practices, revealing an 
Amazonian feminine ethos that resists historical invisibility. In this way, the visuality 
constructed around the Vendedora de Cheiro not only records a specific social and 
economic practice, but also expresses ways of existing, resisting, and belonging for 
women from Pará. Their way of dressing and adorning themselves is not only 
functional or decorative, but acts as a symbolic language that communicates 
ancestral knowledge and ties to the land. Clothing thus becomes a field of identity 
affirmation, where working with herbs and scents is intertwined with the living 
memory of other women who, over time, have built their own ways of occupying 
urban spaces. By treating the character as a historical subject, the thesis contributes 
to constructing a history of art based on peripheral female figures, confronting 
eurocentric paradigms and revealing how the artist negotiates representations of the 
Amazon by re-inscribing black women with afro-indigenous features as protagonists 
of their own visuality. 
 
 
 
 

 
Keywords: Dress; Vendedora de Cheiro; Visual Culture; Popular Women; Antonieta 
Feio. 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

RÉSUMÉ 
 

La recherche s'appuie sur la construction visuelle du personnage Vendedora de 
Cheiro (1947), d'Antonieta Feio, et se concentre sur l'analyse des vêtements et des 
parures corporelles en tant que marqueurs de l'identité culturelle et sociale des 
femmes populaires à Belém. Cette thèse, de nature transdisciplinaire, articule 
l'histoire de l'art, la culture visuelle, la culture matérielle (accessoires) et les études 
de mode dans une perspective décoloniale, en s'appuyant sur un corpus composé 
d'œuvres picturales, de photographies, de récits de voyageurs et de textes littéraires 
produits entre le XIXe siècle et la première moitié du XXe siècle. L'analyse de la 
figure représentée, en dialogue avec des documents d'archives et des observations 
auprès d'herboristes contemporaines, met en évidence la permanence et la 
redéfinition des pratiques esthétiques afro-indigènes, révélant une éthique féminine 
amazonienne qui résiste à l'invisibilité historique. Ainsi, la visualité construite autour 
de la Vendedora de Cheiro ne se contente pas d'enregistrer une pratique sociale et 
économique spécifique, mais exprime des formes d'existence, de résistance et 
d'appartenance des femmes du Pará. Leur façon de s'habiller et de se parer n'est 
pas seulement fonctionnelle ou décorative, mais agit comme un langage symbolique 
qui communique des savoirs ancestraux et des liens avec la terre. Le vêtement 
devient ainsi un champ d'affirmation identitaire, où le travail avec les herbes et les 
odeurs s'entremêle à la mémoire vivante d'autres femmes qui, au fil du temps, ont 
construit leurs propres façons d'occuper les espaces urbains. En traitant le 
personnage comme un sujet historique, la thèse contribue à construire une histoire 
de l'art à partir de figures féminines périphériques, confrontant les paradigmes 
eurocentriques et révélant comment l'artiste négocie les représentations de 
l'Amazonie en réinscrivant la femme noire aux traits afro-indigènes comme 
protagoniste de sa propre visualité. 
 
 
 
 
 
Mots-clés: Robe; Vendedora de Cheiro; Culture visuelle; Femmes populaires; 
Antonieta Feio. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

LISTA DE FIGURAS  
 

Figura 1: Exemplares de ervas usadas na confecção de banhos..............................47 
Figura 2: Banho de cheiro feito no alguidar e banhos engarrafados para a 
comercialização..........................................................................................................47 
Figura 3: Perfumes atrativos...................................................................................... 49 
Figura 4: Cheiro do Pará............................................................................................50 
Figura 5: Garrafadas.................................................................................................. 50 
Figura 6: Vendedora de Cheiro (1947) - Artista: Antonieta Feio................................ 56 
Figura 7: Detalhe do cesto com os cheiros do Pará.................................................. 58 
Figura 8: Beth Cheirosinha em frente à sua barraca de ervas na feira do  
Ver-o-Peso................................................................................................................. 60 
Figura 9: Simony Souza em frente à sua barraca de ervas na feira do  
Ver-o-Peso e sua guia de Zé Pilintra..........................................................................61 
Figura 10: Erveira Dona Coló.....................................................................................62 
Figura 11: Apresentação de carimbó do Grupo Yandê TransPará.............................66 
Figura 12: A cidade do lixo.........................................................................................73 
Figura 13: Carrocinha florida......................................................................................77 
Figura 14: Retrato de Alexandrina de William James................................................ 82 
Figura 15: Retrato de Alexandrina de Alphonse de Neuville......................................85 
Figura 16: Pente para cabelo em casco de tartaruga e ouro.....................................93 
Figura 17: Sua majestade Joana e seu pintor de David Widhopff........................... 109 
Figura 18: A Mulata Paraense.................................................................................. 111 
Figura 19: Espartilho do séc.XIX com a técnica da costura industrial......................114 
Figura 20: Sem título, s/d......................................................................................... 115 
Figura 21: Grupo de senhoras paraenses, representantes das classes abastadas da 
sociedade da borracha.............................................................................................122 
Figura 22: Anúncio da Loja Casa Africana...............................................................123 
Figura 23: Estrada de São José (1867) de Joseph Léon Righini, com detalhe da 
vendedora ambulante...............................................................................................134 
Figura 24: Escapulário............................................................................................. 135 
Figura 25:  Bolsa de Mandinga da África Ocidental (séc.XIX/XX)........................... 136 
Figura 26: Entrada do Arsenal de Marinha (1867) de Joseph Léon Righini, com 
detalhe da vendedora ambulante.............................................................................138 
Figura 27: Banco Commercial (1867) de Joseph Léon Righini, com detalhe da 
mulher negra............................................................................................................ 139 
Figura 28: Vendedora de frutas no Pará (1869) de Felipe Augusto Fidanza...........143 
Figura 29: Negra vendedora de frutas (1869) de Alberto Henschel.........................145 
Figura 30: Negras da Bahia - Salvador (1869) de Alberto Henschel....................... 147 
Figura 31: Quitandeiras (1875) de Marc Ferrez.......................................................149 
Figura 32: Cabocla (1869-1875) de Felipe Augusto Fidanza...................................151 
Figura 33: Cafuza (1869-1875) de Felipe Augusto Fidanza.................................... 154 



 

Figura 34: Mulata (1869-1875) de Felipe Augusto Fidanza.....................................155 
Figura 35: Negra (1869) de Felipe Augusto Fidanza............................................... 157 
Figura 36: Cabocla (1902) de José de Souza Irineu................................................160 
Figura 37: Coradouro de roupa (1903) de Carlos de Azevedo................................ 163 
Figura 38: Coqueiros (1905) de Carlos de Azevedo................................................168 
Figura 39: Mulher do Pará (1927) de Anita Malfatti................................................. 172 
Figura 40: Moça Morena (1932) de Carmen Souza.................................................174 
Figura 41: Largo da Glória (1822) de Henry Chamberlain.......................................179 
Figura 42: Negra tatuada vendendo caju (1827) de Jean Baptiste Debret..............181 
Figura 43: Chatelaine (1863 – 1885), provavelmente da Inglaterra.........................183 
Figura 44: Ferramenta de Ogum..............................................................................184 
Figura 45: Mulheres negras do Rio de Janeiro (1835) de Johann Moritz  
Rugendas.................................................................................................................187 
Figura 46: Sem título (século XIX / XX) de Adrien Henri Vital van Emelen..............189 
Figura 47: Preta Quitandeira (1893 e 1902) de Antônio Ferrigno............................ 191 
Figura 48: Vendedora de Tacacá (1937) de Antonieta Santos Feio........................ 193 
Figura 49: Carmem Miranda vestida de baiana....................................................... 199 
Figura 50: A Redenção de Cam (1895) de Modesto Brocos................................... 207 
Figura 51: No mundo dos feitiços.............................................................................233 
Figura 52: Tropical (1917) de Anita Malfatti............................................................. 234 
Figura 53: A Negra (1923) de Tarsila do Amaral......................................................235 
Figura 54: Fotografia da jovem Antonieta Santos Feio............................................251 
Figura 55: Interior de Cozinha (1907) de Oscar Pereira da Silva............................ 254 
Figura 56: Detalhe da obra Vendedora de Cheiro................................................... 258 
Figura 57: Retrato de Negra (1951) de Antonieta Feio............................................260 
Figura 58: Mendiga (1951) de Antonieta Feio..........................................................263 
Figura 59: Detalhe para o fio e a medalha presente em Mendiga........................... 264 
Figura 60: Bata da Vendedora de Cheiro.................................................................277 
Figura 61: Detalhe do folho no decote da bata........................................................ 278 
Figura 62: Aplicações de renda na manga em estilo tulipa......................................278 
Figura 63: Populares caminhando no Círio de Nazaré de 1902.............................. 281 
Figura 64: Anúncio Bazar Paraense........................................................................ 281 
Figura 65: Saia da Vendedora de Cheiro.................................................................284 
Figura 66: Detalhe do tecido.................................................................................... 284 
Figura 67: Exemplar de algodão Liberty (1920-1930/USA)..................................... 285 
Figura 68: Vestimentas pertencentes à Florinda Anna do Nascimento................... 286 
Figura 69: Detalhe do arranjo de flores nos cabelos da Vendedora de Cheiro....... 290 
Figura 70: Brinco da Vendedora de Cheiro..............................................................294 
Figura 71: Pulseira da Vendedora de Cheiro........................................................... 294 
Figura 72: Pendentes da Vendedora de Cheiro.......................................................295 
Figura 73: Palenkeras colombianas.........................................................................307 



 

LISTA DE ABREVIAÇÕES E SIGLAS 
 
 
IBGM              Instituto Brasileiro de Gemas e Metais Preciosos 

MAS               Museu de Arte Sacra 

PUC-SP         Pontifícia Universidade Católica de São Paulo  

MABE            Museu de Arte de Belém 

MUFPA          Museu da Universidade Federal do Pará 

MAB               Museu Afro Brasil 

IHGB              Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro  

IBGE              Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística  

MEP               Museu do Estado do Pará 

IEEP              Instituto Estadual de Educação do Pará   

 

 
 

               
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

SUMÁRIO   
 

INTRODUÇÃO........................................................................................................... 18 
Notas teórico-metodológicas sobre Cultura Visual e Moda................................ 34 
Estrutura da Tese..................................................................................................... 41 
 
1. RESISTÊNCIAS COTIDIANAS E VISUALIDADES ANCESTRAIS: A 
VENDEDORA DE CHEIRO ENTRE MEMÓRIA, IMAGINÁRIO E 
REPRESENTAÇÃO................................................................................................... 45 
1.1 A ressignificação da Mulata Paraense na atualidade e as narrativas visuais em 
Vendedora de Cheiro................................................................................................. 46 
1.2 A alegoria do “outro”: os modos de vestir e adornar das mulheres amazônidas 
sob a ótica dos viajantes............................................................................................79 
1.2.1 Alexandrina e o exotismo..................................................................................80 
1.2.2. Sob o olhar do viajante: os modos de vestir das mulheres populares de Belém 
no século XIX e início do século XX...........................................................................90 
1.2.3 A Mulata Paraense de David Widhopff e João Affonso.................................. 105 
1.3 Entre espartilhos e babados: a moda das mulheres abastadas na Belle Époque 
belenense.................................................................................................................120 
 
2. TRAMAS DA CIDADE: TRABALHO, RACIALIZAÇÃO E O VESTIR DE 
VENDEDORAS........................................................................................................ 125 
2.1 (Sobre)viver e labutar: o contexto social das mulheres populares em Belém... 126 
2.1.1 Entre ruas e vielas: o trabalho feminino por Joseph Righini........................... 132 
2.1.2 Negras, caboclas, mulatas e cafuzas: as mulheres escravizadas no estúdio 
fotográfico de Felipe Fidanza...................................................................................140 
2.1.3 A representação da Cabocla paraense por José Irineu..................................159 
2.1.4 Lavar, coarar e secar: o trabalho das lavadeiras por Carlos de Azevedo.......162 
2.1.5 Indesejáveis e toleradas: o comércio do prazer por Carlos de Azevedo........ 166 
2.1.6 A Mulher do Pará de Anita Malfatti..................................................................171 
2.1.7 A Moça Morena de Carmen Souza.................................................................173 
2.2 Narrativas visuais de vendedoras...................................................................... 175 
2.2.1  Chamberlain e o Largo da Glória................................................................... 178 
2.2.2 Debret e a Negra tatuada vendendo caju....................................................... 180 
2.2.3 Rugendas e As negras do Rio de Janeiro.......................................................186 
2.2.4 Van Emelen e a vendedora............................................................................. 188 
2.2.5 Ferrigno e a Preta Quitandeira........................................................................190 
2.2.6. Antonieta Feio e a Vendedora de Tacacá...................................................... 192 
 
3. COR, CORPO E NAÇÃO: A MULATA NA CULTURA BRASILEIRA.................201 
3.1 As teorias raciais e a mestiçagem no Brasil.......................................................202 
3.2 De degeneradas a símbolo nacional: imagens da mulata nas artes  
brasileiras................................................................................................................. 213 



 

4. ARTE, VESTIR E IDENTIDADE NA AMAZÔNIA DE ANTONIETA FEIO...........250 
4.1 Caminhos entre a Amazônia e a Itália: vida e obra da artista Maria Antonieta  
Rapisardi dos Santos Feio....................................................................................... 251 
4.1.2 Antonieta Feio: entre a pintura de gênero e a criação de uma identidade 
amazônica................................................................................................................255 
4.1.3 “Chêro, chêroso!”: a temática da obra Vendedora de Cheiro......................... 265 
4.1.4 Narrativas tecidas: imagens do vestir na representação da Vendedora de 
Cheiro.......................................................................................................................276 
4.1.4.1 Bata..............................................................................................................276 
4.1.4.2 Saia.............................................................................................................. 283 
4.1.4.3 Flores........................................................................................................... 290 
4.1.4.4 Adornos corporais........................................................................................ 293 
4.2 Memória social e hibridação cultural em Vendedora de Cheiro.........................298 
 
CONSIDERAÇÕES FINAIS.....................................................................................310 
 
REFERÊNCIAS........................................................................................................321 
 
ANEXO A................................................................................................................. 343 
 
ANEXO B................................................................................................................. 345 
 
 
 
 
 



 18 

INTRODUÇÃO 
 

Minha relação com os modos de vestir começou na infância, imersa em um 

ambiente de tecidos, máquinas de costura e revistas de moda, proporcionado por 

minha mãe, que sempre gostou de costurar. O universo das roupas me fascinava e 

me encantava a possibilidade de transformar simples pedaços de tecido em algo 

significativo e pessoal. Esse envolvimento com a criação de vestuário se manifestou 

desde cedo, quando passava horas desenhando e produzindo roupas para minhas 

bonecas, como muitas meninas faziam. Mas a atração não se limitava apenas ao 

vestir, pois também fui cativada pelos “enfeites” do corpo, como brincos e anéis, 

objetos que, de alguma forma, concediam uma identidade única a quem os usava.  

O interesse pelo mundo criativo, me fez escolher cursar Design Industrial no 

Centro Federal Tecnológico do Pará, em 2006. Naquele momento, desenvolvi um 

projeto de uma coleção de joias inspiradas na cultura amazônica. Paralelamente, 

cursava Artes Plásticas na Universidade Federal do Pará e, nas horas vagas, 

buscava aprofundar meus conhecimentos em  joalheria1, o que me levou a participar 

de cursos oferecidos pelo Polo Joalheiro2. Foi nesse contexto que assisti a uma 

palestra sobre História da Joalheria, ministrada por  Regina Machado3, consultora do 

Instituto Brasileiro de Gemas e Metais Preciosos (IBGM). 

Em sua apresentação, a designer exibiu slids com uma linha do tempo em 

que analisava a estética e as técnicas da joalheria em diálogo com a moda, a 

arquitetura e a história da arte, desde o período chamado pré-histórico até o século 

3 A arquiteta Regina Machado é consultora nas áreas de Design e Estilo do Instituto Brasileiro de 
Gemas e Metais Preciosos (IBGM), mestre em Comunicação dos Sistemas Simbólicos e doutora em 
Comunicação e Cultura do Consumo pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Disponível 
em: https://opticanet.com.br/secao/noticia/ImprimirMateria.aspx?matId=5780. Acesso: 01 Mai. 2023. 

2 O Polo Joalheiro do Pará, localizado em Belém, surgiu com a finalidade de possibilitar o maior 
escoamento da produção de minérios, além de funcionar como uma espécie de vitrine para o 
Programa. No ano de 2002, surge o Espaço São José Liberto (ESJL) que abriga o Polo Joalheiro. O 
prédio do ESJL é originário do século XVIII, ocasião em que era denominado Convento São José. 
Posteriormente, funcionou como depósito de pólvora, quartel, olaria, hospital e presídio. Como 
principal diferencial dos produtos produzidos e comercializados no ESJL, o Programa procurou 
apropriar-se da narrativa poética do imaginário cultural amazônico para criar coleções de joias, com 
ênfase na agregação de valor ao produto. Fonte: TEIXEIRA, 2019, p.10. 
 

1 A joalheria consiste na criação e feitura de objetos para servir de ornamento, usando metais como 
ouro e prata, por exemplo, associados ou não a pedras preciosas (e até mesmo a imitação simulando 
seu brilho). Ao lado de joalheria, é comum surgir ourivesaria que é responsável a conceder valor 
artístico a metais considerados preciosos, segundo as culturas e as épocas, não importando se os 
objetos com eles confeccionados sejam joias, armas, baixelas ou objetos utilitários. Ambas as 
definições são importantes na história da cultura material, embora hoje estejam bastante misturadas 
Fonte: GOLA, 2008, p.16.   
 



 19 

XX.  A partir dessa palestra, comecei a esboçar o tema que desenvolveria em meu 

Trabalho de Conclusão de Curso. Em 2010, apresentei a pesquisa intitulada Joia e 

Arte: o significado das joias através da representação pictórica, no qual discuto os 

valores atribuídos às joias a partir de representações de obras de arte. Nessa 

perspectiva, analisei as joias como portadoras de diversas valorações, que vão além 

do caráter ornamental, podendo funcionar como amuletos, expressar simbolismo 

religioso, entre outros significados. 

Em 2014, ingressei no mestrado em Antropologia da Universidade Federal do 

Pará e, em 2016, defendi a dissertação intitulada Cartografia de Joias Paraenses: 

Trajetórias, Saberes e Fazeres de Designers-Artistas do Polo Joalheiro em Belém do 

Pará. Nessa pesquisa, observei como essas mulheres elegeram o universo das joias 

como um verdadeiro exercício autobiográfico, revelando, por meio de repertórios 

criativos e compositivos, os mais variados temas, do regional amazônico ao 

tradicional universal, elaborados com o uso de elementos simbólicos materializados 

em suas produções. 

Nos anos seguintes, publiquei artigos acadêmicos, inicialmente sobre as 

chamadas Joias de Crioulas Afro-Brasileiras4, e tive a grata surpresa de ser 

referenciada no enredo Viradouro de alma lavada, da escola de samba campeã do 

carnaval do Rio de Janeiro em 2020, que homenageou as Ganhadeiras5 de Itapuã, 

escravizadas que atuaram até o final do século XIX na Bahia.  

5 Também chamadas de “negras de ganho” era uma atividade praticada exclusivamente pelas 
mulheres africanas, inicialmente escravas ou alforriadas, que se ocupavam da produção e 
comercialização de gêneros de primeira necessidade quer no próprio domicílio como através do 
comércio ambulante, sob tendas ou mesmo em vendas. Os produtos produzidos e comercializados 
eram muito variados, desde doces, frutas, hortaliças, queijo, marisco, alho, pomadas, agulhas, 
alfinetes, pratos confeccionados e aquecidos, peças de vestuário dos “trabalhadores de ganho” entre 
outros. Empreendedoras e boas comerciantes, conseguiram, em muitos casos, realizar poupanças 
que lhes permitiram investimentos econômicos [...]. Fonte: BORGES, 2004, p.11.  

4 São peças confeccionadas nos séculos XVIII e XIX no qual consistem em uma coleção de peças 
compostos por: colares, braceletes, pulseiras, brincos, anéis, penca de balangandãs entre outros 
objetos de adorno corporal direcionado exclusivamente para as mulheres africanas, mulatas ou 
crioulas no Brasil, sob a condição de escravizadas, alforriadas ou libertas (LODY, 2001, p.19). Ainda 
que essas joias tenham sido historicamente nomeadas com termo de cunho pejorativo e 
discriminatório  voltado às mulheres negras ou afrodescendentes, opto por denominá-las, na 
atualidade, como Joias de Subversão Afro-Brasileiras, enfatizando seu caráter de resistência 
simbólica e afirmação identitária.  
 



 20 

Ainda que o meu interesse inicial estivesse nos adornos6 corporais, senti 

gradualmente a necessidade de ampliar as pesquisas para o campo das 

vestimentas, a fim de compreender toda a carga simbólica expressa nessas artes do 

corpo. Nas primeiras investigações sobre o vestir, conheci a obra Três séculos de 

modas, de João Affonso7, por meio da leitura da tese do professor Aldrin Figueiredo, 

Eternos modernos: uma história social da arte e da literatura na Amazônia (1908 - 

1929). Nela, encontrei a descrição da Mulata8 Paraense, desenhada por Affonso em 

1916, com base em observações feitas “ao natural” em 1885. Ao lado desse 

desenho, há outro, de 1895, copiado de David O. Widhopff9,  que mostra uma figura 

com vestimentas mais simples.  

A figura da Mulata Paraense, registrada por João Affonso em suas andanças 

por Belém ainda no século XIX, respondeu a uma inquietação pessoal sobre o uso 

das Joias de Subversão Afro-Brasileiras por mulheres das camadas populares10 da 

cidade. Assim, pude constatar que o grupo de mulheres populares representadas 

10 Mulheres pertencentes às classes populares ou mulheres do povo podem ser definidas como 
aquelas que vivenciam, de forma persistente e historicamente reiterada, condições marcadas pela 
precariedade no acesso a empregos estáveis, à moradia digna, à alimentação adequada, à educação 
e a serviços básicos. Independentemente das transformações na composição social ou nos espaços 
urbanos em que habitam, essas mulheres enfrentam cotidianamente as múltiplas expressões da 
desigualdade, sendo protagonistas na luta pela sobrevivência e pelo sustento familiar, em contextos 
atravessados pela carestia e pela informalidade. 

9 David O. Widhopff (1867-1933), o desenhista russo com formação na França, residiu em Belém 
durante 1893 e 1895, lecionando desenho no Liceu Paraense, além de publicar ilustrações como a do 
tipo feminino no caderno ilustrado presentes nas edições de domingo do jornal Província do Pará, no 
ano de 1895. Fonte: HAGE, 2012, p.2. 
 

8 O termo mulata diz respeito a animalização de mulheres negras durante o período da escravidão, 
pois estas eram lidas como “mulas”, meras unidades de trabalho semoventes, cuja qualidade da vida 
era irrelevante, desde que estas exercessem suas tarefas. Fonte: BUENO, 2020, p.83. Tal termo além 
de pejorativo também desumaniza a população negra, este por sua vez é usado nesta tese para fins 
de referência temporal, indicando a fala do/a autor/a, sempre em itálico ou entre aspas. 
 

7 João Affonso do Nascimento nasceu em 1855 em São Luís do Maranhão e radicou-se em Belém. 
Foi tradutor, desenhista, jornalista, escritor, crítico literário, teatrólogo, crítico de arte e historiador. 
Para as pesquisadoras Maria do Carmo Teixeira Rainho e Rita Andrade, João Affonso é responsável 
pelo primeiro livro de moda escrito e publicado no Brasil: Três Séculos de Modas. Escrito entre os 
anos de 1915 e 1916, mas somente impresso no ano de 1923, o livro fez parte das comemorações do 
Tricentenário da Fundação de Belém. João Affonso faleceu na capital paraense em 17 de abril de 
1924. Fonte: HAGE, 2010, p.1-2. 
 

6 Geralmente usado no corpo é uma das primeiras características da joia, ao servir-se de materiais 
preciosos, metais e pedrarias (ou ao tentar imitá-los). E essa característica faz com que ela possa ser 
um artefato portador de significativo valor estético, ou seja, de valores considerados embelezadores 
na época em que foi realizada. Fonte: GOLA, 2008, p.16. Neste estudo, amplio o escopo do termo, 
estendendo sua aplicação a adornos corporais confeccionados com materiais não convencionais, isto 
é, que não envolvem necessariamente o uso de metais nobres. Essa ampliação permite reconhecer 
formas de ornamentação marcadas por criatividade e acessibilidade, frequentemente negligenciadas 
pelos cânones tradicionais da joalheria.  
 



 21 

pela Mulata Paraense, como vendedoras, cozinheiras, costureiras e as 

amassadeiras de açaí, usavam algumas dessas peças, como: colar de ouro com 

medalha na frente, e, nas costas enorme figa de azeviche, nos braços usavam 

pulseiras de contas de coral e anéis em quase todos os dedos (AFFONSO, 1976, 

p.223-224).  

Tal fato me animava diante de novas possibilidades investigativas, 

especialmente porque, até então, as joias analisadas em minhas pesquisas 

apareciam sobretudo nos corpos de mulheres da Bahia, do Rio de Janeiro e de 

Recife, retratadas por artistas como Carlos Julião, Jean Baptiste Debret, Johann 

Moritz Rugendas, e por fotógrafos como Alberto Henschel, Marc Ferrez e Rodolpho 

Lindemann.  

Porém, existiam elementos dos vestires da Mulata Paraense que a 

diferenciava da icônica imagem da Baiana e que ao longo dos anos sofreram 

adaptações, tanto que em 1947, essa mulher ainda transitava pelas ruas de Belém, 

sendo registrada pela artista plástica Antonieta Santos Feio como a Vendedora de 

Cheiro11. 

 
[...] com suas joias, tecidos floridos, roupas brancas, e como de costume, 
ramos de flores nos cabelos volumosos e sua relação com os perfumes. 
Pela idade, talvez a vendedora de Santos Feio seja a mesma mulata que na 
virada do século despertava a atenção no passeio público. Isso nos faz 
refletir como, a Mulata Paraense, é de certa forma, uma representação 
emblemática de um tipo destacável dentre as mulheres da região, por sua 
beleza, modo de vestir e presença no espaço multifacetado que é a cidade 
(HAGE, 2012). 
 

A partir dessas análises iniciais, publiquei dois artigos sobre os chamados 

“tipos” sociais femininos que circulavam pelas ruas de Belém durante a Belle 

Époque (1870-1912), os quais serviram de suporte para o projeto de pesquisa 

apresentado no processo seletivo do doutorado em Arte e Cultura Visual da UFG. O 

objetivo era investigar roupas e adornos corporais utilizados pelas mulheres das 

11 Conforme registro do jornal “A Vanguarda”  — cuja cópia, sem data de publicação, encontra-se na 
pasta da obra Vendedora de Cheiro no Acervo do Museu de Arte de Belém — , a pintura a óleo de 
Antonieta Feio participou do  8º Salão Oficial de Belas Artes em 1947 com o título A Mulata do Cheiro 
e foi adquirida pela Prefeitura de Belém por cinco mil cruzeiros. A solenidade de entrega à Pinacoteca 
contou com a presença da artista e da modelo, Ambrosia Ana dos Santos, que posou ao lado da obra 
para uma fotografia; no entanto devido à baixa qualidade de nitidez da imagem, optou-se por não 
incluí-la nesta pesquisa. Desde sua criação ou conclusão em 1947, a obra foi identificada por quatro 
títulos distintos: A Mulata, A Mulata Cheirosa, Mulata Cheirosa e A Mulata do Cheiro. No inventário do 
museu realizado em 1996, seu título foi oficialmente alterado para Vendedora de Cheiro.  



 22 

classes populares que transitavam pelas ruas de Belém nesse período, utilizando 

como suporte obras pictóricas, a fim de analisar as especificidades desses modos 

de vestir. 

Com minha aprovação no doutorado e, sob orientação da Profa. Dra. Rita 

Morais de Andrade, atualmente co-orientadora, o projeto passou por ajustes ao 

longo das orientações e foi refinada no exame de qualificação. Assim, me proponho 

a investigar de que maneira a construção visual da obra Vendedora de Cheiro 

(1947), de Antonieta Santos Feio, por meio da análise do vestuário e das joias, 

revela um ethos social que aponta para uma continuidade de práticas ancestrais de 

mulheres vendedoras de cheiros, banhos e perfumes atrativos em Belém. 

A pesquisa recebeu o título “Chêro, chêroso!”: imagens do vestir em 

“Vendedora de Cheiro” (1947) de Antonieta Feio, referindo-se a expressão que 

remete à forma como os belenenses costumavam anunciar o perfume pelas ruas da 

cidade, conforme registrado por Eneida de Moraes12 em Aruanda e Banho de Cheiro 

(1989). A escolha desse título busca evocar a dimensão sonora e popular da 

comercialização do produto, enquanto o subtítulo “imagens do vestir” alude ao 

enfoque na construção visual da personagem retratada por meio do vestuário e dos 

adornos corporais — expressão que considero suficientemente ampla para abarcar 

tanto os aspectos estéticos quanto simbólicos do vestir e do adornar. O subtítulo 

também delimita o objeto de análise (a obra Vendedora de Cheiro), sua data de 

produção e autoria. Importante comentar que o cheiro, ou cheiro do Pará, é uma 

mistura de raízes e paus aromáticos com flores como jasmins e rosas, e, por ser um 

produto típico da região, será grafado em itálico ao longo do texto, tal como o título 

da obra, cujas iniciais permanecem em maiúsculas. Ao referir-me ao grupo de 

mulheres que o comercializa, emprego o termo vendedoras de cheiro em itálico e 

com iniciais minúsculas, destacando sua sinonímia com “erveiras”. 

12  Eneida de Moraes (Pará, 1904-1971) foi uma das principais figuras da literatura paraense, 
iniciando sua trajetória aos 19 anos como colaboradora da revista “A Semana”. Atuou em publicações 
como Belém Nova e Para Todos, sendo agraciada com o Prêmio Muiraquitã em 1930. Transferiu-se 
para o Rio de Janeiro, onde se inseriu nos círculos modernistas e comunistas, convivendo com 
nomes como Vinicius de Moraes e Manuel Bandeira. Militante ativa, foi presa diversas vezes entre as 
décadas de 1930 e 1940, dividindo cela com figuras como Olga Benário. Foi uma das fundadora da 
União Brasileira de Escritores, envolveu-se também com o jornalismo feminista. Viveu em Paris nos 
anos 1950, escrevendo para veículos brasileiros, como a “Manchete”, e retornou ao país para se 
dedicar à pesquisa sobre folclore, cultura popular e o Carnaval, tema central de sua produção até sua 
morte, em 1971.  
Disponível em: https://bndigital.bn.gov.br/artigos/literatura-a-voz-poderosa-de-eneida/. Acesso: 19 
Dez. 2024. 



 23 

A composição vestimentar aqui analisada foi observada nas ruas de Belém 

até o início do século XX. Assim, a capital paraense configura-se, como o locus da 

pesquisa por ser um espaço em que as mulheres das classes13 populares marcavam 

presença constante nas vias públicas, especialmente em contextos de trabalho. As 

ruas de Belém tornaram-se, portanto, espaços de constituição da identidade14 e de 

visibilidade social; frequentemente silenciadas, essas mulheres elegeram o vestuário 

como linguagem de expressão de suas experiências laborais, culturais e/ou 

religiosas.   

É importante destacar que, em 1947, ano de criação da obra Vendedora de 

Cheiro, Belém vivia a nostalgia dos tempos áureos da chamada Belle Époque, 

impulsionada por uma combinação de fatores, entre os quais se sobressai o 

aumento da concorrência da borracha asiática (DAOU, 2004). A personagem 

retratada por Antonieta Feio já era, contudo, uma figura frequente nas ruas desde o 

século XIX, período em que a cidade se consolidou como referência na região Norte, 

notadamente como centro de distribuição e circulação de mercadorias.  

A economia da borracha provocou profundas transformações 

socioeconômicas na capital paraense, influenciando diretamente as formas de 

representação dos sujeitos e suas práticas vestimentares. Tanto que no auge da 

Belle Époque, os habitantes de Belém, especialmente das elites econômicas, 

buscavam imitar a moda e o estilo de vida dos grandes centros urbanos e culturais 

como expressão de um ideal de modernidade15. Nesse espaço urbano diverso, 

15 Entende-se, por modernidade, um tempo histórico específico, que se construiu no mundo ocidental, 
especialmente a partir do século XIX (1890-1940), no qual o fazer humano em diferentes âmbitos 
(artes, arquitetura, urbanismo, moral) assumiu formas que, ao mesmo tempo, atraiam, pasmavam e 
confundiam. A modernidade assinalou um processo e um projeto dirigidos para a afirmação de um 
modelo de sociedade, em que predominam o rompimento com o passado e a aproximação aos 
comportamentos e valores que exprimem a antecipação da percepção temporal, uma cultura de 
massas, o encantamento cotidiano com a técnica e seus artefatos, com o poder da ciência e suas 
realizações, o desejo pela monumentalidade arquitetônica e a defesa da superioridade do homem 
sobre a natureza. Fonte: PANTOJA, 2015. 

14 Para Meneses (1993, p.208), a identidade pressupõe, antes de mais nada, semelhanças consigo 
mesmo, como condição de vida biológica, psíquica e social. Ela tem a ver mais com os processos de 
reconhecimento do que de conhecimento.  
 

13  Utilizamos a concepção de classe social – ou também denominada como grupo social - a partir de 
Pierre Bourdieu (2005, p.144-145), representando “o conjunto de agentes que ocupam posições 
semelhantes e que, colocados em condições semelhantes e sujeitos a condicionamentos 
semelhantes, têm, com toda a probabilidade, atitudes e interesses semelhantes, logo, práticas e 
tomadas de posição semelhantes”. Isto é, possuir ou não algum tipo e quantidade de capital origina 
consequências para a posição ocupada pelo agente no espaço das relações sociais e para o 
pertencimento a determinada classe. Tal posse e pertencimento ganham significado na possibilidade 
do estabelecimento de comparações e distinções sociais. 
 



 24 

conviviam múltiplas expressões visuais: enquanto algumas mulheres desfilavam 

com peças da alta moda parisiense, as trabalhadoras populares se faziam notar por 

outras práticas vestimentares — cabelos enfeitados com flores, amplas saias, blusas 

rendadas e adornos como cordões, colares, rosários e bentinhos de ouro —, um 

modo de vestir e adornar o corpo que se manteve visível até o início do século XX. 

Diante do exposto, no que concerne à problemática da pesquisa, partiu-se do 

seguinte questionamento: o que a construção visual da obra Vendedora de Cheiro 

(1947), de Antonieta Feio, por meio da análise do vestuário e dos adornos, pode 

revelar sobre a agência dessas mulheres? Parte-se do pressuposto que a imagem 

evidencia a permanência, a ressignificação e a sobrevivência de práticas culturais 

ancestrais de mulheres populares em Belém, em diálogo com representações 

visuais e literárias anteriores. 

Para o alcance de tal tarefa, lancei mão dos seguintes objetivos: o principal foi 

analisar como a representação do vestuário e dos adornos corporais na obra 

Vendedora de Cheiro (1947), de Antonieta Feio, expressa um ethos social e remete 

à permanência de práticas culturais de mulheres populares de Belém, em diálogo 

com representações visuais e literárias anteriores. 

Quanto aos objetivos específicos, elencamos: analisar como se dá o processo  

de ressignificação das visualidades da Mulata Paraense, representada pelas 

vendedoras de cheiro, na atualidade;  

Investigar como Antonieta Feio, ao representar a personagem Vendedora de 

Cheiro, negocia imaginários sobre a mulher popular amazônica e articula heranças 

visuais e culturais provenientes de diferentes temporalidades — especialmente dos 

séculos XIX e XX — por meio do diálogo com fontes iconográficas e narrativas de 

viajantes, bem como com representações anteriores em gravuras, fotografias, 

pinturas e literatura;  

E por fim, identificar os códigos visuais do vestuário e dos adornos corporais 

presentes em Vendedora de Cheiro, analisando suas relações com práticas 

cotidianas, sociais e religiosas das mulheres populares amazônidas. 

Para tal análise, a metodologia empregada consiste na abordagem 

qualitativa, haja vista que, como ramo da pesquisa social, possibilita a investigação 

de relações e processos inseridos em um dado ambiente social (ALLUM, BAUER, 

GASKELL, 2002). 



 25 

Em vista disso, parte-se da hipótese de que a representação da personagem 

Vendedora de Cheiro, de Antonieta Feio, ao retratar uma mulher do cotidiano urbano 

de Belém, funciona como condensação visual de um ethos ancestral feminino, 

revelando práticas culturais, estéticas e de resistência das mulheres populares 

amazônidas. Nessa perspectiva, a vestimenta e os adornos corporais presentes na 

obra não operam como simples recursos formais, mas como dispositivos simbólicos 

que expressam camadas profundas de memória, adaptação e construção identitária, 

que, na visualidade contemporânea, reaparecem de forma ressignificada, 

articulando passado e presente por meio da permanência e transformação dessas 

expressões culturais. 

A escolha da obra Vendedora de Cheiro como objeto de análise central da 

pesquisa, fundamenta-se na potência simbólica da figura representada: uma mulher 

periférica que encarna uma dupla exclusão — por ser mulher e negra, com traços 

afro-indígenas. Essa configuração permite múltiplos desdobramentos analíticos, 

envolvendo questões de gênero, raça, classe e visualidade. A seleção da obra 

também se justifica por um interesse pessoal, motivado pela precisão quase 

fotográfica com que são retratados a vestimenta e os adornos corporais da 

personagem. Como pesquisadora nascida e criada em Belém, meu olhar já estava 

sensibilizado pela produção visual local; entretanto, foi o primeiro contato com essa 

obra específica, em 2006, que despertou especial atenção, não apenas pela riqueza 

formal, mas por narrar visualmente a história de uma figura singular do extremo 

norte do país, evocando memórias, identidades e imaginários que vão além da mera 

representação. Ideia corroborada por Fernandes (2013), ao observar que, nas obras 

de Antonieta Feio que retratam personagens anônimos, há uma ênfase nos traços 

individualizantes desses sujeitos, ainda que se recorra a convenções iconográficas 

amplamente difundidas, como a figura da vendedora ambulante. Embora a pose, o 

vestuário e os adornos remetam a uma tradição visual já estabelecida na arte 

brasileira, a artista introduz elementos que singularizam a cena, como o cesto de 

palha com raízes aromáticas e a elaboração particular do plano de fundo. 

No levantamento bibliográfico realizado, observou-se que os estudos sobre 

moda concentram-se, em sua grande maioria, nas vestimentas de mulheres das 

elites sociais, favorecidos pela maior disponibilidade de registros visuais e textuais16.  

16 Entre as pesquisas realizadas no Brasil sobre vestuário das classes economicamente favorecidas, 
merecem menção a dissertação Visto, logo existo: moda, sociabilidade feminina e consumo em 



 26 

Como efeito, as práticas vestimentares das mulheres das camadas populares, 

apesar de sua centralidade nas dinâmicas sociais e culturais de seu tempo, foram 

sistematicamente marginalizadas17. Verifica-se também certa escassez de pesquisas 

que utilizem obras pictóricas como fonte primária para a análise das práticas 

vestimentares de mulheres pertencentes a grupos periféricos, tanto no campo das 

artes quanto nas demais áreas das humanidades. Soma-se a isso a lacuna 

acadêmica sobre a história do vestuário das classes subalternas18 no Brasil, com 

especial carência de estudos dedicados à memória visual das mulheres populares 

em Belém. Diante desse cenário, esta pesquisa busca contribuir para a valorização 

dessas mulheres como agentes históricos ativos e complexos, desafiando a visão 

eurocêntrica que historicamente privilegiou imagens idealizadas. 

Ao lançar mão de fontes visuais e registros documentais muitas vezes 

deixados à margem nos estudos sobre arte e moda no Brasil, e ao propor um 

diálogo a partir da obra Vendedora de Cheiro, de Antonieta Feio, esta investigação 

propõe uma releitura do passado sob uma ótica decolonial. Nessa perspectiva, os 

saberes cotidianos e as escolhas estéticas das erveiras — expressas por meio de 

suas vestimentas e adornos corporais — são reconhecidos como manifestações 

culturais legítimas.  

Além disso, a obra evidencia que o estudo das práticas vestimentares de um 

determinado grupo pode revelar seus respectivos modos de vida, aproximando a 

vestimenta de uma dimensão histórica essencial para a compreensão das 

experiências sociais que a atravessam. 

18 Sandra Almeida, em prefácio do livro de Spivak, “Pode o Subalterno Falar?” (2010),  afirma que a 
mulher subalterna encontra-se em uma posição ainda mais periférica pelos problemas subjacentes às 
questões de gênero. Portanto, conforme Spivak: “a tarefa do intelectual pós-colonial deve ser a de 
criar espaço por meio dos quais o sujeito subalterno possa falar para que, quando ele ou ela o faça, 
possa ser ouvido(a). Para ela, não se pode falar pelo subalterno, mas pode-se trabalhar ‘contra’ a 
subalternidade, criando espaços nos quais o subalterno possa se articular e, como consequência, 
possa também ser ouvido”.   

17 Com o avanço do debate sobre moda decolonial, tem crescido, nos últimos anos, o número de 
pesquisas que privilegiam os modos de vestir de mulheres historicamente marginalizadas. Um 
exemplo relevante é a pesquisa de doutorado em andamento na Pontifícia Universidade Católica de 
São Paulo (PUC-SP), intitulada Histórias do vestir de Catharina Mina: costurando ideias iniciais sobre 
as modas de uma mulher africana no Maranhão oitocentista, de Hanayrá Negreiros de Oliveira 
Pereira. 
 

Belém no limiar do século XX (2010), de Rui Jorge Moraes Martins Júnior, e a tese Ser elegante: 
mulher, moda, corpo e sociabilidade em São Luís/MA (1890-1920) (2016), de Camila Ferreira Santos 
da Silva. 
 



 27 

Do ponto de vista acadêmico, é relativamente recente a preocupação de 

pesquisadores em recuperar “outras histórias”, o que tem possibilitado a inclusão 

das mulheres e o questionamento das formas de exclusão a que foram submetidas, 

em grande parte devido a um discurso universalizante de viés masculino (DIAS, 

2001). Nesse contexto, surgem investigações voltadas à compreensão das 

experiências femininas, buscando dar sentido às múltiplas situações enfrentadas por 

essas mulheres no cotidiano. Torna-se, portanto, imprescindível voltar o olhar às 

atrizes sociais, suas práticas de resistência e subversão, bem como aos 

comportamentos que desafiam os estereótipos tradicionais, em vez de limitar a 

análise à obediência silenciosa às normas vigentes. 

Mais do que descrever as formas de vestir, esta pesquisa analisa como os 

hábitos vestimentares atuam como narrativas visuais das práticas sociais, 

especialmente aquelas desenvolvidas no ambiente de trabalho. A prática 

vestimentar, nesse contexto, é entendida não como simples ornamento, mas como 

uma linguagem que expressa funções, hierarquias, pertencimentos e resistências no 

cotidiano das mulheres representadas. 

Este estudo assume importância ao articular cultura visual, história da arte e 

história dos vestires alinhando-se ao pensamento decolonial, evidenciando como as 

imagens pictóricas funcionam como documentos que expressam e constroem 

representações sociais, identitárias e políticas. Ao considerar as imagens não 

apenas como reflexos, mas como agentes de produção de sentidos, conforme 

Schwarcz (2014) e Martins (2010), a investigação propõe uma leitura crítica que 

reconhece as camadas simbólicas e performativas do vestuário e dos adornos 

corporais.​ 

A abordagem decolonial, inspirada em Mignolo (2007) e Santos (2020), 

desafia as narrativas eurocêntricas que historicamente marginalizaram os modos de 

vestir de populações não ocidentais, propondo uma redefinição do conceito de moda 

que reconhece a diversidade cultural e temporal desses modos. Assim, a pesquisa 

contribui para a ampliação do campo da história dos vestires, incorporando 

perspectivas que valorizam a pluralidade de experiências e expressões culturais, e 

promovendo uma compreensão mais inclusiva das práticas vestimentares. 

A busca por fontes que permitissem uma análise mais aprofundada sobre o 

significado do uso das vestimentas representadas na obra Vendedora de Cheiro 

revelou uma produção de estudos dedicados à obra que aos poucos, está ganhando 



 28 

novos olhares e desdobramentos. Entre as publicações consultadas, destaca-se a 

dissertação defendida no Programa de Pós-Graduação em História da Universidade 

Federal Fluminense por Caroline Fernandes (2009), posteriormente transformada no 

livro (2013), de mesmo título O moderno em aberto: o mundo das artes em Belém do  

Pará e a pintura de Antonieta Santos Feio19. A autora insere a Vendedora de Cheiro 

em um panorama mais amplo da produção artística paraense, abordando sua 

inserção no circuito institucional das artes em Belém nas décadas de 1940 e 1950, 

com ênfase no papel de Feio no contexto da arte moderna em Belém, nos salões 

oficiais e na formação da Pinacoteca Municipal. Um recorte dessa mesma pesquisa 

foi também publicado por Fernandes no artigo História de vendedoras: arte e 

visualidade no Brasil (2008)20.  

Fernandes demonstra que Antonieta Feio buscou inspiração no trabalho 

urbano das vendedoras para compor a Vendedora de Cheiro, recorrendo a registros 

visuais produzidos por diversos artistas entre os séculos XIX e XX — abordagem 

que também orienta a presente pesquisa. Entre os exemplos mencionados pela 

autora estão as obras Mendiga (1951) e Vendedora de Tacacá (1937), ambas de 

autoria da própria Feio, além da ilustração Mulata Paraense, de João Affonso e 

David O. Widhopff (1895), e das pinturas A Negra (1923) e Tropical (1916), de 

Tarsila do Amaral, bem como Mulher do Pará (1927), de Anita Malfatti — também 

analisadas nesta pesquisa por abordarem temáticas semelhantes.  

Aldrin Figueiredo também tece sua análise sobre a obra Vendedora de Cheiro 

no catálogo Janelas do Passado, espelhos do presente: Belém do Pará, arte, 

imagem e história (2011). Há também o artigo de Fernando Hage, Olhares e 

imagens da mulher paraense atravessando a cidade entre os séculos XIX21 (2012), 

que foi fundamental para o refinamento do meu objeto de pesquisa, sendo uma das 

primeiras referências que consultei sobre os modos de vestir das mulheres 

populares em Belém no século XIX. O autor analisa a figura da Mulata Paraense, 

21 Disponível em: 
https://www.academia.edu/5091122/Olhares_e_Imagens_da_Mulher_Paraense_atravessando_a_cida
de_entre_os_s%C3%A9culos_XIX_e_XX. Acesso: 10 Abr. 2025. 

20 Disponível em: 
https://encontro2008.rj.anpuh.org/resources/content/anais/1214367255_ARQUIVO_Historiadevended
oras-CarolineFernandes.pdf. Acesso: 10 Abr. 2025. 
 

19 Disponível em: 
https://www.historia.uff.br/stricto/teses/Dissert-2009_Caroline_Fernandes_Silva-S.pdf. Acesso: 10 Abr. 
2025. 
 



 29 

representada por João Affonso no livro Três Séculos de Modas, como um tipo 

feminino característico da região amazônica entre os séculos XIX e XX. Com base 

em relatos de viajantes, Hage examina os modos de vestir e a presença urbana 

dessas mulheres, articulando tais elementos à construção de uma identidade visual 

marcada pela sensualidade, elegância e destaque social. Ao relacionar essa figura 

com a obra Vendedora de Cheiro, o autor sugere que a personagem de Feio 

possivelmente seja a mesma mulata  que, na virada do século, chamava atenção no 

passeio público de Belém. 

As obras Vendedora de Cheiro (1947) e Mendiga (1951), também são 

analisadas na dissertação Análise de representações negras na pintura paraense na 

primeira metade do século XX e o ensino de arte: perspectiva à aplicação da Lei 

10.639/200322, de Rosangela do Socorro Ferreira Modesto, defendida em 2013, no 

Programa de Pós-Graduação em Artes da Universidade Federal do Pará. Nela, a 

autora investiga as representações negras na pintura paraense da primeira metade 

do século XX, examinando como essas imagens colaboram para a visibilidade da 

identidade afrodescendente em Belém, articulando sua pesquisa à proposta da 

referida lei, propondo uma reflexão crítica sobre o papel da arte na valorização da 

diversidade cultural e na desconstrução de referenciais eurocêntricos na história da 

arte paraense. 

Já o artigo de Sissa Aneleh, Africanidade, Arte Feminina e Ritualidade na 

Amazônia Brasileira23 (2016), propõe uma análise da arte feminina contemporânea 

na região Norte do Brasil, enfatizando práticas artísticas entendidas como rituais que 

articulam religiosidade afro-brasileira, identidade cultural e ativismo político. Ao 

destacar artistas como Antonieta Feio e Dhalia Déa, a autora evidencia como figuras 

negras e mestiças foram representadas por essas mulheres na primeira metade do 

século XX, em obras que conjugam resistência simbólica e valorização de heranças 

africanas, onde a menção à Vendedora de Cheiro insere-se nesse contexto.   

Outra pesquisa de suma importância para a construção desta tese é a  

dissertação de Francisco Augusto Lima Paes, Vestígios do Sagrado: a obra de arte 

como possibilidade de mediação entre religião e cultura na pintura de Antonieta 

23 Disponível em http://www.cbha.art.br/coloquios/2016/anais/pdfs/2_sissa%20analeh.pdf. Acesso: 10 
Abr. 2025. 

22 Disponível 
em:https://repositorio.ufpa.br/jspui/bitstream/2011/7954/1/Dissertacao_AnaliseRepresentacoesNegros
.pdf. Acesso: 10 Abr. 2025. 
 



 30 

Santos Feio24, defendida em 2016, no Programa de Pós-Graduação em Ciências da 

Religião da Universidade do Estado do Pará. O autor investiga as intersecções entre 

arte e religião na produção da artista paraense, compreendendo a religião como 

expressão do sagrado e a arte como meio de mediação simbólica entre cultura e 

religiosidade. Para o autor, a artista revela “vestígios do sagrado” que permitem uma 

leitura interpretativa das figuras representadas, como Vendedora de Tacacá (1937), 

Vendedora de Cheiro (1947), Mendiga (1951) e Retrato de Negra (1951). Essas 

análises foram fundamentais para a compreensão da dimensão religiosa incutida 

nas obras da artista, especialmente no que se refere às vestimentas e aos adornos 

corporais. Além dessas obras, Paes também examinou Redenção de Cam (1895), 

de Modesto Brocos, e Cafuza (1870), de Felipe Fidanza, estabelecendo pontos de 

tangência com a presente pesquisa. 

Paes publicou, em 2017, um livro com o mesmo título de sua dissertação, 

além de artigos derivados da pesquisa: Paul Tillich e a pintura amazônica de 

Antonieta Santos Feio: Interfaces entre arte e religião na tela Mendiga (2014) e 

Vestígios do sagrado: a obra de arte como possibilidade de mediação entre religião 

e cultura na pintura de Antonieta Santos Feio (2017).  

As obras Vendedora de Cheiro (1947) e Mendiga (1951) também são 

analisadas a partir da presença simbólica dos tapumes na arte paraense, retratando 

mulheres negras em condições de subemprego ou mendicância na tese de Gil Vieira 

Costa, Arte em Belém, do abstracionismo à visualidade amazônica (1957-1985): 

transições movediças e tensões globais25, apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Pará em 2019. O autor 

destaca que esses elementos funcionam como cenário e metáfora visual de 

marginalização social, revelando uma interseção entre materialidade urbana e 

representação de grupos subalternizados.  

A dissertação de Silvia Raquel de Souza Pantoja, Mulheres negras 

visualizadas e ignoradas: uma análise de narrativas expográficas no Museu de Arte 

25 Disponível em:  https://repositorio.ufpa.br/jspui/handle/2011/12188. Acesso: 10 Abr. 2025. 
 

24  Disponível em: 
https://sucupira-legado.capes.gov.br/sucupira/public/consultas/coleta/trabalhoConclusao/viewTrabalho
Conclusao.jsf?popup=true&id_trabalho=5548578. Acesso: 10 abr. 2025. 
 



 31 

de Belém (MABE)26, apresentada em 2022,  ao Programa de Pós-Graduação em 

Museologia da Universidade Federal da Bahia, analisa a exposição de longa 

duração Janelas do passado, espelhos do presente, com foco em sete retratos de 

mulheres negras categorizadas como “tipos populares”. Entre as obras examinadas, 

a autora também analisa Vendedora de Tacacá (1937), Vendedora de Cheiro (1947), 

Mendiga (1951), todas de Antonieta Feio, e Coradouro de roupa (1903), de Carlos 

de Azevedo. Para Pantoja, a curadoria reforça narrativas de invisibilidade e 

estereótipos, ao mesmo tempo em que propõe novas formas de olhar para essas 

representações no campo museal. 

Laura Camila Silva da Silva, em sua dissertação O russo David Widhopff e a 

representação de temáticas brasileiras entre a França e Belém do Pará 

(1895-1910)27, apresentada recentemente em 2024, ao Programa de 

Pós-Graduação em História da Arte da Universidade Federal de São Paulo, analisa 

as ilustrações de temática brasileira produzidas pelo artista David Widhopff, tanto 

durante sua passagem por Belém, entre 1893 a 1896, quanto após seu retorno a 

Paris. Ao tratar das representações populares nos jornais paraenses, Silva discute a 

obra Mulata Paraense (1916) e estabelece um diálogo com a fotografia Mulata 

(1869-1875), de Felipe Fidanza, e com a pintura Vendedora de Cheiro (1947).  

Embora diversos estudos tenham abordado a obra Vendedora de Cheiro sob 

perspectivas como a inserção institucional da artista Antonieta Feio, as 

representações negras, a religiosidade, os aspectos museológicos e os contextos 

urbanos e simbólicos, esta tese se distingue ao propor uma análise microanalítica 

centrada na construção visual do vestuário e dos adornos corporais da figura 

representada, articulando-os a categorias de identidade, raça, classe e gênero. Ao 

compreender a personagem como sujeito histórico e agente cultural, esta pesquisa 

investiga não apenas a iconografia, mas também os códigos visuais e sociais que 

informam a imagem da erveira, atuando em um nível simbólico ainda pouco 

explorado pelas abordagens anteriores, além de analisar como essas mulheres 

ressignificam suas práticas vestimentares na atualidade. 

27 Disponível em: https://repositorio.unifesp.br/items/6501af6f-d70f-44e0-be5d-61e49c6967f8. Acesso: 
10 Abr. 2025. 

26  Disponível em:  
https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/36463/1/disserta%c3%a7%c3%a3o%20SilviaPantoja.pdf. 
Acesso: 10 Abr. 2025. 
 



 32 

Ainda sobre a produção de pesquisas sobre a obra analisada, ressalto que 

nos últimos anos, escrevi artigos e apresentei comunicações centradas na obra de 

Antonieta Feio. Dentre elas, destaco: Práticas vestimentares amazônicas e o 

trabalho feminino no século XX em Belém do Pará28, apresentado no 16º Colóquio 

de Moda, realizado de forma on-line em 2021, que  recebeu o prêmio Gilda de Mello 

e Souza como melhor trabalho apresentado no GT4 - Moda, Cultura e Historicidade: 

Histórias e modos de vestir invisíveis e excluídos. Cito ainda o convite para a escrita 

do artigo Uma pintora paraense tangencia o modernismo29 (2022),  que integrou a 

edição especial “100 anos da Semana de Arte Moderna (1922-2022)” da Revista do 

Memorial da América Latina. Por fim, menciono o artigo publicado na Revista Moda 

Palavra, As mulheres “cheirosas” do Pará: notas sobre a visualidade do modo de 

vestir da “Vendedora de Cheiro” (1947)30, com co-autoria de Rita Andrade, que 

compõe o dossiê Artes, Moda e Cultura Visual, publicado em 2023.  

A presente pesquisa é desenvolvida sob a perspectiva da linha de pesquisa 

Imagem, Cultura e Produção Artística, a qual está ancorada em uma abordagem 

transdisciplinar, pautada nos estudos sobre história da arte, cultura visual e estudos 

de moda sob uma perspectiva decolonial. 

No que se refere ao corpus documental da pesquisa, foram selecionadas 

obras de arte, com destaque para a pintura a óleo Vendedora de Cheiro, além de  

narrativas de viajantes, desenhos, litografias, caricaturas, fotografias, pinturas, 

folhetins e obras literárias com destaque para poemas e prosas, situadas no 

contexto belenense do século XIX e primeira metade do século XX. Em âmbito 

nacional, foram selecionadas pinturas, fotografias, além de uma gravura, uma 

aquarela, uma litografia, uma obra literária, uma peça teatral e comentários em 

jornais, compondo um conjunto de produções que dialogam com os temas 

investigados. Em ambos os contextos, predomina o  maior número de imagens, as 

quais são consideradas como fontes norteadoras, construtivas e estruturais para o 

30Disponível em: https://www.revistas.udesc.br/index.php/modapalavra/article/view/22746/15123. 
Acesso: 10 Abr. 2025. 

29 Disponível em: 
https://memorial.org.br/wp-content/uploads/2022/02/Nossa-Am%C3%A9rica-58_vers%C3%A3o-digita
l.pdf. Acesso: 10 Abr. 2025. 
 

28 Disponível em: 
https://anais.abepem.org/getTrabalhos?chave=Pr%C3%A1ticas+vestimentares+amaz%C3%B4nicas+
e+o+trabalho+feminino+no+s%C3%A9culo+XX+em+Bel%C3%A9m+do+Par%C3%A1&search_colum
n=titulo. Acesso: 10 Abr. 2025. 
 



 33 

desenvolvimento do estudo, uma vez que tais imagens “assumem-se algumas 

possibilidades de uso e interpretação [...] tais como suas prováveis funções de 

descrever, testemunhar, rememorar, demonstrar, ilustrar ou documentar” (GARCIA; 

ANDRADE, 2012, p. 137).  

É importante destacar que seria inviável abarcar a totalidade das produções 

visuais existentes em um único estudo. Por essa razão, a pesquisa concentra-se em 

recortes temáticos, de gênero, raça e classe social, que possibilitam uma análise 

mais detalhada. 

A escolha por não centrar “somente” em representações visuais, se dá pela   

proposta de Meneses (2003), ao argumentar que o objeto de uma história visual 

deverá ser sempre a sociedade, propondo a formulação de problemas históricos, 

para serem encaminhados e resolvidos por intermédio de fontes visuais, associadas 

a quaisquer outras fontes pertinentes e objetivando examinar a dimensão visual da 

sociedade. 

Diante deste corpus documental, tento produzir diálogos entre obras de 

acervos institucionais e uma obra particular, reproduções fotográficas, matérias 

jornalísticas, texto de catálogo, entrevistas, artigos, livros, dissertações e teses, 

entre outros tipos de dados.  

Optou-se por esse corpus documental pela sua capacidade de revelar, de 

forma multifacetada, as representações sociais e visuais das mulheres populares no 

contexto belenense e nacional entre os séculos XIX e início do XX. Ao reunir 

registros iconográficos e literários (como pinturas, fotografias, caricaturas, litografias, 

narrativas de viajantes, obras literárias e peças teatrais), a pesquisa busca 

compreender não apenas a configuração visual da figura da erveira, mas também os 

códigos culturais e simbólicos que permeavam sua construção social. A diversidade 

e a predominância das imagens no corpus permitem acessar as múltiplas camadas 

de sentido atribuídas a essas mulheres, ampliando a análise para além da 

documentação escrita tradicional e explorando a articulação entre imagem, discurso 

e prática social. 

Quanto à natureza do corpus documental da pesquisa este é constituído por 

documentos “públicos”, disponíveis em museus e em sites institucionais. No caso de 

uma obra pertencente à coleção particular, utilizei a reprodução publicada 

oficialmente, disponível para consulta e download. Durante o levantamento das 

fontes, alguns acessos institucionais apresentaram limitações: embora tenha sido 



 34 

feito contato formal, com explicação dos objetivos acadêmicos e apresentação de 

termo de autorização, em alguns casos, a indisponibilidade de técnicos para 

acompanhamento restringiu o acesso direto às obras. Durante a fase de pré-seleção 

das obras, solicitei uma visita mediada e a possibilidade de acesso à reserva 

técnica, mas, por motivos operacionais, o atendimento foi substituído pelo envio de 

imagens por e-mail, o que, em parte, limitou a observação detalhada dos trajes e 

dos adornos corporais nas representações selecionadas, motivo pelo qual não 

adicionei outras obras. 

Em outro momento, coloquei-me à disposição para fotografar algumas obras 

e sugeri disponibilizar as imagens ao museu como forma de retribuição, mas a 

proposta não foi acolhida. Na tentativa de acessar registros específicos, a pessoa 

responsável me forneceu o telefone de um pesquisador que já havia realizado esse 

serviço, porém o contato não estava mais ativo; mesmo após localizar seu e-mail e 

solicitar as imagens, não obtive retorno. Reconheço que o museu passava por 

reformas naquele período, o que poderia justificar parte das dificuldades, mas 

acredito que teria sido possível viabilizar um atendimento breve e proveitoso para 

ambas as partes. Ainda assim, apesar dos obstáculos, consegui realizar, durante 

exposições, as fotografias necessárias para o desenvolvimento da pesquisa.  

Em razão das limitações impostas pelas frequentes viagens profissionais, 

optei por não realizar entrevistas formais com as erveiras, uma vez que o rigor 

metodológico exigido por abordagens de história oral e etnográficas demandaria 

mais tempo e inviabilizaria a conclusão da pesquisa no prazo previsto. Apesar disso, 

estabeleci diálogos informais com essas mulheres, a partir dos quais foi possível 

obter informações relevantes para a construção da análise. 

Notas teórico-metodológicas sobre Cultura Visual e Moda 

Sabe-se que as imagens visuais representam uma importante fonte para os 

estudos de história da moda e dos modos de vestir, haja vista a proximidade 

percebida entre a aparência e a visualidade. Isto pode ocorrer principalmente pelas 

características visuais informadas nas vestimentas. Conforme Rainho (2008) as 

imagens, como as roupas, podem revelar as sutilezas referentes ao gênero, à idade, 

às aspirações sociais e nacionais, além das regionalidades e localidades. Assim, 

nesta tese, pressupõe-se que as imagens sejam um construto ético-estético desde a 

sua origem e pela sua vida social, uma vez que estas possuem: “interesses 



 35 

específicos, são produzidas, circulam e são consumidas, com o objetivo de reforçar 

ou resistir a articulações com os mais variados objetivos políticos, econômicos, 

culturais etc” (MITCHELL, 1995 apud PEGORARO, 2011, p.45). 

No que tange a atualização simbólica da construção visual dessas mulheres, 

a concepção de “imagem dialética” de Benjamin (2006), que propõe a emergência 

do passado no presente em lampejos de atualidade, a análise reconhece na 

personagem da erveira a sobrevivência de memórias ancestrais que tensionam a 

linearidade histórica. Didi-Huberman (2010) amplia essa noção ao destacar a 

ambiguidade e a instabilidade das imagens dialéticas, concebendo-as como campos 

de força em perpétua transformação, enquanto Warburg, com seu conceito de 

Nachleben, ilumina a sobrevivência de gestos e símbolos que ressurgem em novas 

temporalidades e contextos. Nesse horizonte, a construção visual das vendedoras 

de cheiro contemporâneas, encarna a montagem de temporalidades heterogêneas, 

expressando uma memória viva que resiste à fixidez e renova sentidos identitários 

no presente. 

Embora as imagens constituam um campo fecundo para investigações no 

âmbito das artes, da história e da cultura visual, é fundamental reconhecer seus 

limites enquanto fonte de pesquisa. No caso da análise da obra Vendedora de 

Cheiro, de Antonieta Santos Feio, o estudo se concentra na construção visual da 

personagem por meio de seu modo de vestir e adornar-se, mas sem acesso direto 

às vestimentas representadas, já que estas não se preservaram materialmente. A 

interpretação, portanto, será conduzida exclusivamente a partir da imagem pictórica, 

que permite inferências sobre práticas culturais, mas impõe desafios quanto à 

identificação precisa de materiais, técnicas e tecnologias têxteis. Assim, ainda que 

os trajes e adornos retratados possam sugerir certos materiais, será necessário 

recorrer ao cruzamento com outras fontes documentais e iconográficas para 

alcançar maior rigor na análise e evitar interpretações anacrônicas ou imprecisas. 

Sobre esta relação Schwarcz (2014, p.421) comenta que, para “ler” uma tela, 

devemos estar munidos de outras fontes a contrastar a interpretação, como os 

elementos da tradição pictórica do pintor e também elementos retirados da história e 

do contexto. Assim, “situar” não implica somente localizar o contexto político em que 

a obra foi produzida, mas também enfrentar as convenções artísticas que formaram 

e informaram o autor.  



 36 

As obras pictóricas fazem parte do grandioso universo das imagens que são 

possibilidades de fontes documentais. Portanto, esta tese pretende usar esse 

material não como ilustrações, mas como documentos, que constroem modelos e 

concepções.  Neste sentido, as imagens são consideradas:  

 
Não como reflexo, mas como produção de representações, costumes, 
percepções, e não como imagens fixas e presas a determinados temas ou 
contextos, mas como elementos que circulam, interpelam, negociam 
(SCHWARCZ, 2014, p.393). 

 

Para Martins (2010, p.25) as imagens visuais devem ser tratadas como 

potencial dialógico pois apresentam, “[...] múltiplas possibilidades de interpretação, 

como uma forma de compreensão da experiência articulando processos 

performativos para relatar, descrever uma história, ou seja, para construir 

narrativas”. 

Um outro desafio ao trabalhar com imagens diz respeito à temporalidade e a 

espacialidade da obra em análise. Para Gombrich (2009) as obras foram feitas para 

uma ocasião definida e um propósito determinado, que estavam presentes na mente 

do artista durante todo o processo de criação. Em pinturas, o recorte, as cores, as 

poses, a iluminação, entre outros fatores, podem ser “forjados” segundo  os 

interesses daqueles que as realizaram. Dessa maneira, deve-se atentar para a 

compreensão do contexto de produção da imagem, evitando pressupostos 

anacrônicos que possam prejudicar a análise (TAYLOR, 2005 apud GARCIA; 

ANDRADE, 2012, p.141). 

 Outro ponto importante é a do historiador da arte Jules Prown (1982, p.3) ao 

considerar que os objetos (imagens) incorporam e refletem sistemas de crenças 

culturais. Para o autor, a análise de uma determinada imagem busca compreender 

como a cultura se expressa: por ser uma produção humana, as imagens refletem por 

si e em si, no que mostram e não mostram, sendo um reflexo da sociedade em que 

foram produzidas. O autor também sugere que os objetos sejam investidos de valor. 

Entretanto, para Ulpiano Bezerra de Meneses (2003, p.28), “as imagens não têm 

sentido em si, imanentes [...]. É a interação social que produz sentidos, mobilizando 

[…] determinados atributos para dar existência social (sensorial) a sentidos e valores 

e fazê-los atuar”.  



 37 

A partir do olhar, de que o valor é atribuído pelo ser humano, Prown (1982) 

afirma que o valor  pode ser intrínseco ao objeto (dado à raridade do material de que 

é feito), relacionado à utilidade do objeto (que continua valioso enquanto mantiver 

sua função) e que alguns objetos possuem valor estético, outros valores religiosos, 

ou valores expressos em relação a outros indivíduos ou ao ambiente. 

Há ainda que se considerar a circulação das fontes visuais. Assim, investigar 

vestimentas e adornos através de imagens, neste caso as fontes pictóricas, implica 

em interpretar a sua agência na vida social, ou como visualidade. Numa perspectiva 

da Cultura Visual, esta se:  
 
[...] constitui como prática social que mobiliza a memória do ver, aciona e 
entrecruza sentidos da memória social construída pelo sujeito. Influenciadas 
pelo imaginário do lugar social as interpretações configuram processos de 
construção de sentidos e significados (MARTINS, 2006, p.73). 

 

Também é válido ressaltar o destaque que a Cultura Visual concede à 

interpretação crítica de imagens, haja vista que além da subjetividade dos 

intérpretes, os significados atribuídos podem mudar, embora concomitantemente 

reacendem uma parte do nosso pensamento coletivo, imaginário ou social. 

A interpretação é um ato complexo que se realiza a partir da interpelação de 

várias práticas sócio-ideológicas e, por esta razão, está implicada em relações de 

concordância, resistência ou crítica a algo já valorado e de alguma maneira 

organizado, algo diante do qual se adota, de modo responsável, uma posição 

valorativa (MARTINS, 2006, p.75). 

Para o referido autor descrever e caracterizar a Cultura Visual configura em 

um tipo de miscigenação artístico-imagética e em um campo emergente, 

transdisciplinar e transmetodológico, que procura discutir e tratar a imagem não 

apenas pelo seu valor estético, mas, buscando compreender o papel da imagem na 

vida da cultura, bem como nos processos de interpretação crítica (MARTINS, 2006, 

p.70-71).  

​Assim, para compreendermos as imagens de acordo com a Cultura Visual 

devemos observar os processos, os aspectos culturais e as relações cotidianas dos 

sujeitos, bem como suas práticas do olhar, além de frisar que tal compreensão não 

se limita à simples interpretação de seus conteúdos sejam eles estéticos e/ou 

estruturais. 



 38 

Outro ponto que merece destaque é a chamada visualidade, que segundo 

Rose (2001) possui grande significado na construção cultural da vida social, onde 

diversos sentidos podem ser apreendidos a partir das imagens. As visualidades, 

expressas por meio de imagens presentes na história da indumentária, inserem os 

sujeitos no contexto da cultura material, dedicando-se à materialidade das roupas e 

das especificidades de sua inserção social.  

​A autora sugere ainda uma abordagem metodológica crítica segundo os 

preceitos da Cultura Visual, ao propor que o pesquisador adote algumas posturas 

diante das imagens que estão sendo analisadas, são elas: observar a imagem 

cuidadosamente em seu contexto social, sem assumir que ela se reduza a esse 

contexto; considerar criticamente que as representações visuais dependem e 

produzem inclusões e exclusões sociais, ou seja, elas revelam e também omitem 

sentidos; considerar que o olhar do pesquisador – um ser constituído a partir de 

determinado contexto histórico, geográfico, cultural e social – não é de forma alguma 

inocente e, portanto, devemos considerar de forma crítica como esse olhar é 

desenvolvido. E,  pensar a respeito das condições sociais e efeitos dos objetos 

visuais, encarando que as práticas culturais permitem a articulação de significados a 

respeito do mundo, em negociação a conflitos sociais, na produção dos sujeitos 

sociais (ROSE, 2001, p.15-16). 

Rose (2001, p.6) também nos aponta a diferença entre visão e visualidade, 

em que a visão é o que o olho humano é fisiologicamente capaz de ver, enquanto 

visualidade se refere às diferentes formas como a visão é construída, e ambas 

terminologias, são culturalmente construídas. 

Ainda sobre métodos e abordagens de pesquisa que atravessam a Cultura 

Visual, Taylor (2002) expõe que a representação imagética está condicionada a 

diversos agentes, são eles: fatores socioculturais e convenções artísticas da época 

em que são produzidas, preferências pessoais dos artistas, subjetividades 

envolvidas na elaboração de retratos, convenções estéticas, entre outros. O que 

pode gerar certa confusão ao “[...] aceitar fontes visuais diante de valores aparentes 

porque as relações entre imagens e seus significados culturais são complexos e 

possuem múltiplas camadas” (TAYLOR, 2002, p.115). 

Taylor (2002) compactua com Rose (2001) ao considerar que as imagens que 

tratam de produtos artísticos refletem a visão do artista e com as convenções 

estéticas, os quais são moldados de acordo com o seu respectivo  período.  



 39 

Ao compreendermos que a moda está intrinsecamente ligada à cultura de 

uma sociedade, reconhecemos seu valor como chave interpretativa do cotidiano e 

das formas de representação de determinados grupos sociais em recortes 

específicos da história. Diante da complexidade do tema, adotamos uma abordagem 

de perspectiva histórica, articulada com os campos das artes e da moda, a fim de  

ampliar os horizontes analíticos para além das narrativas eurocentradas.  

Neste sentido, insere-se a contribuição do pensamento decolonial, que, como 

aponta Mignolo (2007), emergiu como uma reação crítica intrínseca ao próprio 

surgimento da modernidade, ganhando força sobretudo na América Latina, em razão 

da resistência dos saberes indígenas e afro-caribenhos, e também em contextos 

asiáticos e africanos, onde se associou a movimentos de oposição ao imperialismo 

britânico e ao colonialismo francês, isto é, em contextos historicamente 

marginalizados.  

Embora atualmente a decolonialidade esteja presente em diversas áreas do 

conhecimento, nos estudos sobre moda e história do vestir ainda se apresenta como 

um campo relativamente recente, já que as teorias predominantes tendem a localizar 

o surgimento da moda no século XIX, em um contexto de estratificação social em 

que os grupos economicamente privilegiados passaram a ser imitados por camadas 

menos favorecidas e por sociedades fora do eixo europeu, motivando uma busca 

constante por distinção visual por parte das elites (LIPOVETSKY, 2009). 

Diante desse contexto, Santos (2020) afirma que o conceito de moda  

também deve ser “girado”. Dessa forma, o discurso da moda decolonial não se trata 

de incluir outros sistemas de moda na história da moda contemporânea, mas de 

revalorizar e reconhecer uma diversidade de formas de moldar o corpo, bem como 

suas histórias e estética; não se trata de apagar a diferença, mas de eliminar a 

desigualdade (JANSEN, 2020, p.825). 

Para Santos (2020), a concepção moderna ocidental tende a enquadrar os 

modos de vestir de sociedades não ocidentais como “indumentária” ou “costume”, 

categorias que reforçam uma noção de paralisia temporal e reservam à Europa a 

exclusividade da inovação e da mudança. Essa perspectiva, ainda conforme a 

autora, revela o uso do conceito de moda como instrumento do aparato ideológico 

colonial, ao deslegitimar a relação dessas culturas com o tempo e negar-lhes a 

existência de moda. Como contraponto, Santos propõe uma redefinição do termo, 

sugerindo que moda seja entendida como “formas de se relacionar com o vestuário", 



 40 

o que permitiria reconhecer a presença de diferentes modas também em contextos 

fora do eixo ocidental. 

Assim, foi escolhido o uso dos termos: “vestir”, “vestires”, “modos de vestir”, 

“práticas vestimentares” e “composição vestimentar”, os quais são empregados 

como sinônimos ao longo da pesquisa. É válido destacar que inclui tanto o vestuário 

quanto os adornos corporais, além de não estarem associados à ideia de 

estagnação temporal. 

Segundo Lampert (2008, p.1164), a moda é uma linguagem que organiza e 

articula sistemas de expressão: a indumentária, compreendida como roupas e 

adornos corporais, tendo o corpo como suporte. Para esta pesquisa, atribui-se ao 

termo moda o sentido mais amplo, o de “maneira de”, e não restrito a um fenômeno 

moderno e ocidental (KAWAMURA, 2005). O vestuário pode ser compreendido 

como um dos fatores de distinção social da história da humanidade. Visto como 

objeto de investigação, a vestimenta e os adornos possibilitam identificar alguns dos 

valores a elas associados relativamente aos diferentes contextos sociopolíticos e 

culturais nos quais é produzida e circulada. A imagem da moda centra-se nesta 

pesquisa imbricada à discussão sobre o campo da cultura que tem caráter 

interdisciplinar por apresentar diferentes e múltiplas camadas de significados 

culturais. 

Para Gilda de Mello e Souza (1987, p.19-20), a moda consiste nas 

“transformações sucessivas por que passa a ornamentação do indivíduo – a 

vestimenta, o penteado, a máscara fisionômica”. A autora também expõe que a 

moda serve à estrutura social, acentuando a divisão em classe; reconcilia o conflito 

entre o impulso individualizador de cada um de nós (necessidade de afirmação 

como pessoa) e o socializador (necessidade de afirmação como membro do grupo); 

exprime ideias e sentimentos, pois é uma linguagem que se traduz em termos 

artísticos.  

Sob o ponto de vista de Crane,  

[...] a escolha do vestuário propicia um excelente campo para estudar como 
as pessoas interpretam determinada forma de cultura para seu próprio uso, 
forma essa que inclui normas rigorosas sobre a aparência que se considera 
apropriada num determinado período [...]. Sendo uma das mais evidentes 
marcas de status social e gênero – útil, portanto, para manter ou subverter 
fronteiras simbólicas – o vestuário constitui uma indicação de como as 
pessoas, em diferentes épocas, vêem sua posição nas estruturas sociais e 
negociam as fronteiras de status (2006, p.21). 



 41 

Assim como as imagens, as roupas também possuem seus múltiplos 

significados para além da materialidade, o que fica evidenciado em  Andrade (2008), 

ao “[...] considerar a roupa como objeto de estudo implica entendê-la no espectro de 

fatores materiais e simbólicos historicamente e culturalmente variáveis”. Neste 

sentido, quando se inserem as roupas e os adornos corporais entre os documentos 

de análise material e visual, pretende-se interpretar a vida social desde um ponto de 

vista das visualidades do corpo 

Estrutura da Tese 

A pesquisa foi estruturada em quatro capítulos. O primeiro intitulado 

“Resistências cotidianas e visualidades ancestrais: a Vendedora de Cheiro entre 

memória, imaginário e representação”, analisa a ressignificação contemporânea da 

figura da Mulata Paraense por meio das vendedoras da atualidade e da 

representação da Vendedora de Cheiro, obra da artista Antonieta Feio.  

Assim, parto de uma incursão ao mercado do Ver-o-Peso e dos registros 

literários e visuais do século XIX e início do XX para demonstrar como o imaginário 

construído em torno dessa mulher negra e/ou afro-indígena, marcada pela 

sensualidade e exotização no olhar de viajantes e intelectuais, é atualizado na 

contemporaneidade por meio do vestuário, adornos corporais e práticas ligadas ao 

uso ritualístico das ervas. Entendo que a obra de Feio revela uma ruptura com a 

tradição erotizada e passiva da mulata, atribuindo à vendedora protagonismo 

cultural, econômico e simbólico. O capítulo propõe que a visualidade dessas 

mulheres expressa uma memória ancestral em constante atualização, 

ressignificando não apenas seus vestires, mas também os saberes e práticas 

tradicionais frente às transformações sociais, culturais e urbanas de Belém.  

Ao final do capítulo, julgo pertinente apresentar o outro extremo do espectro 

social que coexistia no espaço público. Assim, traço brevemente um panorama das 

vestimentas de mulheres financeiramente abastadas, evidenciando o luxo ostentado 

em seus corpos como expressão de seu poder econômico.  

O segundo capítulo da tese “Tramas da cidade: trabalho, racialização e o 

vestir de vendedoras”, reconstrói o contexto social das mulheres populares em 

Belém entre o século XIX e início do XX, evidenciando suas condições de vida, 

trabalho e moradia frente ao avanço da modernização urbana impulsionada pela 

Belle Époque. Comento como essas mulheres, muitas vezes negras, mulatas ou 



 42 

caboclas, foram alvos de práticas de disciplinamento moral, espacial e laboral, 

vivendo em cortiços e exercendo ofícios como vendedoras ambulantes, lavadeiras 

ou meretrizes. Através da análise de vestimentas e dos adornos atribuídos às 

mulheres populares belenenses, representadas em litografias, fotografias e pinturas, 

o capítulo identifica visualidades que desafiam os estereótipos impostos pela elite e 

pela moral burguesa, ao mesmo tempo em que incorporam elementos da 

ancestralidade africana e indígena. Também se discute a exotização e a fetichização 

desses corpos nas imagens, revelando como esses suportes artísticos contribuíram 

para consolidar estigmas e hierarquias raciais e de classe.  

Por fim, o segundo capítulo propõe uma leitura de representações visuais 

produzidas entre o século XIX e parte do século XX, sobre o trabalho de vendedoras 

e quitandeiras em outros estados brasileiros, evidenciando os elementos que 

compõem a construção da visualidade dessas figuras femininas. Observa-se, ainda, 

como Antonieta Feio abordou essa temática em suas representações de vendedoras 

de tacacá e de cheiro. 

O terceiro capítulo da tese, “Cor, Corpo e Nação: A mulata na cultura 

brasileira”, trata da construção histórica e cultural da figura da mulata no Brasil, 

destacando como ela foi sistematicamente moldada por discursos científicos, 

literários e artísticos entre os séculos XIX e XX. Procuro mostrar como as teorias 

raciais, como o darwinismo social e o mito das três raças, promoveram a 

mestiçagem ora como sinal de degenerescência, ora como símbolo nacional, 

ressaltando o papel central da mulher mestiça, especialmente a Mulata Paraense, 

nesse processo. Ao refletir sobre essas questões, considero a obra Vendedora de 

Cheiro, de Antonieta Feio, como uma subversão crítica dessa imagem, ao resgatar a 

agência das mulheres negras e afro-indígenas diante da exotização e da 

objetificação históricas.  

Reviso também obras literárias, crônicas e imagens do século XIX e parte do 

século XX, mostrando como a vestimenta, os cheiros e os adornos corporais 

compõem visualidades recorrentes associadas à sensualidade e à marginalização 

dessas mulheres, mas que também revelam estratégias de afirmação cultural. Ao 

discutir o conceito de colorismo  procuro evidenciar que, embora a democracia racial 

tenha sido exaltada em alguns momentos da história do Brasil, a desigualdade e a 

sexualização do corpo feminino negro ainda persistem como marcas da 

colonialidade brasileira. 



 43 

O quarto e último capítulo, “Arte, vestir e identidade na Amazônia de 

Antonieta Feio”, apresenta a trajetória artística de Antonieta Feio, contextualizando 

sua formação na Itália e suas influências estéticas, especialmente dos movimentos 

Macchiaioli e Verismo, que orientaram sua produção pictórica marcada pelo realismo 

e pelo retrato de figuras populares amazônicas. Destaco como sua obra dialoga com 

os preceitos do modernismo, sobretudo ao valorizar cenas do cotidiano belenense e 

dar visibilidade a sujeitos historicamente marginalizados, como mulheres negras e 

afro-indígenas.  Entre as múltiplas possibilidades artísticas para retratar a identidade 

amazônica, a artista optou por destacar as vestimentas e os adornos corporais, 

evidenciando a condição social, o trabalho ou a ausência dele, os saberes 

ancestrais  e a religiosidade, reconhecendo na prática vestimentar uma potente 

carga simbólica, comunicacional e visual. Nesse contexto, “recorto” a obra 

Vendedora de Cheiro, para aprofundar a análise de como a artista, por meio da 

construção visual e da escolha simbólica dos elementos, elaborou com cuidado a 

imagem do vestir, revelando um ethos social amazônico em conexão com a  

permanência e reinvenção de saberes herdados. Ao aproximar a representação da 

vendedora paraense das palenkeras31 colombianas e das tradições afrodiaspóricas, 

busco evidenciar a permanência, a adaptação e a reinvenção de identidades 

culturais na Amazônia, em diálogo com processos históricos mais amplos de 

circulação e hibridação atlântica. 

A partir da articulação dos quatro capítulos, a tese defende que a obra 

Vendedora de Cheiro, de Antonieta Feio, ressignifica a imagem histórica da mulher 

negra e afro-indígena em Belém, deslocando-a de um lugar de exotização e 

erotização para o de protagonista cultural, social e econômico. Combinando análise 

visual e histórica, o trabalho demonstra como a visualidade dessas mulheres 

expressa uma memória ancestral viva, recriada nas práticas cotidianas, nos vestires 

e nos adornos corporais, em resistência às narrativas coloniais. Assim, a tese 

sustenta que, ao privilegiar a imagem do vestir e os saberes tradicionais em suas 

representações, Feio atualiza e complexifica as identidades amazônicas, 

revelando-as como parte de um processo dinâmico de permanência, adaptação e 

reinvenção. Nesse sentido, ao articular análises de vestimentas, adornos corporais e 

práticas tradicionais, o trabalho oferece uma leitura que evidencia as dinâmicas de 

31 Optou-se por adotar a grafia palenkera, conforme a língua palenquera, em vez da forma 
hispanizada palenqueras. Fonte: FREIRE, 2024. 



 44 

memória, resistência e reinvenção identitária na visualidade amazônica. Assim, 

amplia o debate sobre visualidades decoloniais no Brasil, integrando práticas 

artísticas, saberes populares e processos de racialização na construção das 

imagens, contribuindo para uma compreensão mais complexa das representações 

de sujeitos historicamente marginalizados na história da arte. Espero que esta 

pesquisa traga contribuições ao tema abordado, mitigando eventuais imprecisões 

que porventura tenham ocorrido. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 



RESISTÊNCIAS COTIDIANAS E
VISUALIDADES ANCESTRAIS: A
VENDEDORA DE CHEIRO ENTRE

MEMÓRIA, IMAGINÁRIO E
REPRESENTAÇÃO

1



 46 

1.1 A ressignificação da Mulata Paraense na atualidade e as narrativas visuais 
em Vendedora de Cheiro 
 

Andar pelas ruas da maior feira livre a céu aberto da América Latina, o 

Mercado do Ver-o-Peso, é uma verdadeira experiência estético-sensorial. Localizada  

em Belém do Pará, no bairro da Campina, às margens da Baía do Guajará, o 

espaço exala aromas, sabores e tradições da Amazônia.  

Seu histórico remonta ao século XVII, em data imprecisa,  quando na área do 

igarapé do Piri, os portugueses instalaram um posto para fiscalizar o comércio, 

controlar o peso das mercadorias e arrecadar tributos,  então chamado de “Casa de 

Ver o Peso” (CAMPELO, 2002). No início do século XIX, em 1803, o igarapé do Piri 

foi aterrado a fim de atender às necessidades urbanísticas dos moradores de Belém. 

Somente em 1899, após a demolição da Casa, foi construído o Mercado de Ferro, 

inaugurado dois anos depois, com as linhas arquitetônicas que encontramos na 

atualidade (CHAVES; GONÇALVES, 2013).   

A feira nunca descansa! Pela manhã, o movimento é intenso; paraenses e 

turistas circulam de um lado para o outro, vendendo ou comprando mercadorias. Os 

sons se misturam: o vozerio dos feirantes, o ruído do trânsito, o som da maresia e a 

batida inconfundível do brega32 e de ritmos caribenhos ecoam pelos alto-falantes33. 

Nosso percurso nos leva a um dos setores mais populares do Ver-o-Peso: as 

barracas de ervas, síntese do conhecimento ancestral e do universo simbólico da 

Amazônia. O comércio de ervas (Fig.1), banhos (Fig.2), perfumes atrativos (Fig.3), 

cheiro do Pará (Fig.4) e garrafadas (Fig.5) é realizado pelas chamadas erveiras, que 

recebem o conhecimento pela oralidade, geralmente transmitido de forma 

33 Para a maior compreensão acerca das ervas, banhos, perfumes atrativos e do cheiro do Pará, 
comercializados na Feira do Ver-o-Peso, convido o(a) leitor(a) a fazer uma incursão à chamada “ala 
das erveiras” e a se deparar com as especificidades culturais e simbólicas da Amazônia. Ainda que 
meu objetivo principal não seja realizar uma etnografia, embora neste primeiro momento estabeleça 
um breve diálogo com ela, aproprio-me do pensamento de Peirano (2006) ao destacar que, após os 
anos 1990, a Antropologia voltou seu olhar para o “nós”, ou seja, para a alteridade próxima. A autora 
situa as observações feitas por um cidadão sobre seu próprio povo como “o resultado de um trabalho 
feito por um nativo entre nativos. Se é verdade que o autoconhecimento é o mais difícil de alcançar, 
então, sem dúvida, uma antropologia de seu próprio povo é a mais árdua, mas também a mais 
valiosa conquista de um pesquisador de campo”.  

32 Segundo Costa (2003) a música brega, típica de Belém Pará, remonta aos boleros tocados nas 
“gafieiras” e nos “cabarés” das periferias da cidade dos anos 60 e 70. Contudo, a sua construção 
como um estilo musical típico inicia-se em fins da década de 70 e começos de 80, principalmente 
com a difusão nas rádios locais de um estilo musical originado da mistura de elementos do bolero, do 
merengue, e de outros ritmos evocados por seus compositores. 
 



 47 

intergeracional, contribuindo para que tal atividade se organize como um negócio de 

família. 

 

 
Figura 1: Exemplares de ervas usadas na confecção de banhos 

Fonte: TEIXEIRA, 2025 
Fotografia realizada pela autora no dia 01 de março de 2025 na feira do Ver-O-Peso. 

 
 
 

 
Figura 2: Banho de cheiro feito no alguidar e banhos engarrafados para a comercialização  

Fonte: TEIXEIRA, 2024 
Fotografia realizada pela autora  no dia 24 de junho de 2024 na feira do Ver-O-Peso. 

 
 

 
Nas imagens acima, temos o banho de cheiro já preparado para o uso. Este 

possui o caráter sagrado, relacionado ao sincretismo do Catolicismo, das matrizes 

africanas do Candomblé e da Umbanda, e aos rituais afro-indígenas da pajelança 

cabocla.  



 48 

A composição do banho atrativo inclui ervas como o “abre-caminho” (Justicia 

gendarussa Burm.), que possui a finalidade de abrir os caminhos para o amor, 

proteção, prosperidade financeira e sorte na vida.  

As ervas são maceradas com as mãos dentro de alguidares ou bacias.  

Podem ser fervidas com água ou apenas misturadas com água em temperatura 

ambiente, não indo ao fogo. Tal preparação, por vezes, se dá ao som de rezas e/ou 

pedidos. Outro ponto que merece ser mencionado é que o banho de cheiro dentro 

do alguidar é exposto somente no período junino e nas festas de fim de ano, quando 

a procura pelo produto é maior. Ao longo do ano, vimos o banho cheiroso já 

engarrafado, pronto para o uso, bastando apenas diluí-lo em água, como mostram 

as imagens.  

A ritualística de banhar-se com o banho de cheiro, muitas vezes, precede o 

uso do banho de descarrego, que objetiva retirar toda a carga energética negativa 

do usuário, sobretudo o “mau-olhado”34. Esse banho deve ser realizado somente do 

pescoço em direção aos pés, após o banho de higiene. Tal prática é realizada para 

promover a “limpeza” do corpo físico e espiritual da pessoa, para então de “corpo 

limpo”, receber o banho cheiroso, o qual pode ser feito diretamente no orí35, embora 

existam casos em que ele é despejado somente a partir da região do “pescoço para 

baixo”. 

 Outra finalidade do banho, muito apreciada pelos moradores de Belém, é o 

“banho de negócios e prosperidade”, em que os proprietários de estabelecimentos 

comerciais diluem a infusão em água para lavar o local, a fim de atrair clientes e  

ganhos financeiros.  

É interessante pontuar que, na imagem central, temos um altar sincrético 

composto por uma figa em madeira, um terço, uma estrela de David, a imagem de 

Padre Cícero e a imagem de Ogum entrelaçado por guias36. 

36 É um colar usado por adeptos de religiões como o candomblé e a umbanda, sendo um emblema 
social e religioso que marca um compromisso ético e cultural entre o/a portador(a) e o santo. Também 
chamado de fio-de-contas são, como o próprio nome diz, contas enfiadas em cordões ou fios de 
náilon. Convencionalmente eram enfiadas na palha-da-costa que, em tempo posterior, foi substituída 
pelo cordão feito de algodão e, recentemente, pelo náilon. As cores e tipos de materiais que formam 
cada fio-de-contas variam conforme a  identificação de santos, a intenção, podendo marcar 
hierarquia, situações especiais, uso cotidiano, além de identificar o tipo de Nação, ora por cor, ora por 

35 Orí é uma palavra iorubá que significa "cabeça". 
 

34 O chamado “mau-olhado” faz parte das crenças folclóricas e sociais da cultura amazônica, 
possuindo a conotação de inveja e quebranto, causando malefícios e infortúnios gerados pelo 
suposto efeito de tal olhar, direcionado a uma pessoa ou planta.   
 



 49 

 
 

Figura 3: Perfumes atrativos 
Fonte: TEIXEIRA, 2025 

Fotografia realizada pela autora  no dia 01 de março de 2025 na feira do Ver-O-Peso. 
 
 
 

Os perfumes atrativos também recebem destaque no Mercado do Ver-o-Peso. 

Eles são comercializados em pequenos frascos de vidros, que custam em média 

R$5,00. De diversas cores e aromas, eles possuem a finalidade de atrair boas 

energias, relacionadas principalmente ao amor e às relações sexuais. “Chega-te a 

mim”, “chora nos meus pés”, “pega não me larga”, “faz querer quem não me quer” e 

o famoso “perfume atrativo da bota” figuram entre os mais conhecidos e antigos. 

Atualmente, esses perfumes disputam a atenção com outros mais inovadores e 

contemporâneos, como:  “chama homem”, “chama mulher”, “afasta homem liso”, 

“chama mulher rica e gostosa”, “faz um pix pra mim” e “chama o velho da lancha”.  

Ao lado desses perfumes, também encontramos o “afasta olho gordo”, 

“desmancha tudo”, “quebra inveja”, “combate as forças do mal”, “arruda” e “quebra 

barreira”, que têm a finalidade de romper possíveis energias negativas dos usuários.  

emblema. Os materiais mais encontrados são as massas, vidros, cerâmica e por último o plástico, 
além da combinação de certas contas especiais como canutilhos em coral, “seguis” e “firmas 
africanas” que servem como arremates dos fios (Adaptado de LODY, 2001). 



 50 

 
Figura 4: Cheiro do Pará 

Fonte: Frames de vídeo postado no Instagram de Zé do Cheiro 
Disponível em: https://www.instagram.com/p/C3YaHuLutL-/.  Acesso em: 01 Fev. 2025. 
 

 

O cheiro do Pará é uma combinação de raízes e paus aromáticos, macerados 

e misturados a flores diversas, como jasmins e rosas. Depois de prontos, são 

embrulhados em pequenos pedaços de papel de seda para, então, serem vendidos 

com a função de perfumar ambientes, roupas, gavetas e armários. Nas imagens 

acima, vemos a preparação, o processo de embalagem e o cheiro pronto para a 

venda. É importante comentar que essas imagens foram extraídas de frames de um 

vídeo postado na página do Instagram do Zé do Cheiro. Embora a venda de cheiro 

seja quase exclusivamente realizada por mulheres, o vendedor atua na cidade 

desde 1952. 

 
Figura 5: Garrafadas 

Fonte: TEIXEIRA, 2025 
Fotografia realizada pela autora no dia 01 de março de 2025 na feira do Ver-O-Peso. 



 51 

Outro exemplar encontrado na barraca das erveiras são as garrafadas. Essas 

infusões de diversas ervas, raízes e outros elementos naturais são geralmente 

maceradas em álcool ou outro líquido, usadas com finalidades medicinais, 

energéticas ou afrodisíacas. A infusão é vendida em garrafas de plástico ou de vidro 

como remédio natural. Na fig.5, temos as garrafadas destinadas às mulheres que 

desejam engravidar e para o tratamento de inflamações uterinas. 

​ Diante desse universo infindável de cheiros amazônicos, a imagem das 

erveiras merece nossa atenção. Basta informar o tipo de problema, e elas 

apresentam a solução. Sempre simpáticas, sorridentes e convidativas, essas 

vendedoras oferecem seus produtos utilizando toda a lábia para atrair os clientes, 

chamando-os de forma persuasiva ou até pegando-os pelo braço, a fim de mostrar 

suas ervas e poções “milagrosas”.  

​ Atualmente, a grande maioria delas se apresenta aos consumidores vestida 

com roupas de lojas de departamento, que possuem como principais características 

a produção em larga escala, a comercialização em lojas de grande varejo, cortes 

padronizados, estilos voltados para atender demandas cotidianas e preços 

acessíveis. No contexto atual, referir-se a roupas básicas e consideradas comuns 

implica destacar peças como camisetas lisas, jeans, vestidos simples e sapatos 

funcionais, cuja estética priorizam praticidade e neutralidade, afastando-se de 

tendências de alta moda ou personalizações artesanais (ENTWISTLE, 2015). Essas 

roupas são combinadas ou não com colares de miçangas e/ou por biojoias, 

prevalecendo o uso de adornos feitos com sementes, associados a pedras sintéticas 

presentes em colares, pulseiras e anéis. Por vezes, algumas erveiras usam flores 

artificiais para ornar os cabelos ou carregam, atrás de uma das orelhas, um ramo de 

arruda, ao qual se atribuem diversos poderes de proteção. Tal prática remonta ao 

Brasil Imperial, documentado por Debret, em 1827, na litogravura O vendedor de 

arruda37, que mostra o comércio da erva realizado na rua, entre um  vendedor e três 

mulheres negras, duas a usam atrás da orelha, e uma a carrega também entre os 

seios.  

37 “[...] é a superstição que mantém em voga a erva de arruda, espécie de amuleto muito procurado e 
que se vende todas as manhãs nas ruas do Rio de Janeiro. Todas as mulheres da classe baixa, em 
que constituem as negras os cinco sextos, a consideram um preventivo contra os sortilégios, por isso 
têm sempre o cuidado de carregá-la nas pregas do turbante, nos cabelos, atrás da orelha e mesmo 
nas ventas. As mulheres brancas usam-na em geral escondida no seio” (DEBRET, 1940, t.2, p.168 
apud SILVA, 2005, p.73). 



 52 

​ Ao entrarmos na ala das erveiras do Ver-o-Peso, vimos que essas mulheres 

ressignificam sua imagem, atualizando-a para o momento presente. Essa imagem 

foi e é produzida a partir de um modelo de representação de vestuário e de adornos 

corporais (que pode ser o mesmo da tela de Feio), revelando uma visualidade 

amazônica38, um ethos social e um modo de ser ancestral e cultural de mulheres 

paraenses que trabalhavam e ainda trabalham com a comercialização de cheiros, 

banhos e perfumes.   

​ Nossa análise tem início no século XIX, período em que diversos viajantes 

europeus viam a região amazônica como uma espécie de grande laboratório natural, 

onde buscavam “matéria-prima” a fim de explorar cientificamente o conhecimento 

referente à natureza, à zoologia, à botânica e à geologia. Adicionalmente a estes 

registros, em muitos casos, os estrangeiros relataram suas impressões do colorismo 

racial, das atividades de trabalho, da sociabilidade em festas religiosas e dos modos 

de vestir dos habitantes de Belém, considerada, naquele período, um lugar longe da 

chamada civilização. 

​ Como é o caso do pintor francês François Biard39, ao comentar que “[...] em 

nenhum outro lugar vira gente de cor se trajar com tanto requinte como no Pará” 

(2004, p.138). O estranhamento e o deslumbre diante do “requinte” no trajar de 

negras e mulatas, revelam a surpresa e o questionamento sobre a existência de 

indivíduos devidamente vestidos na "selvagem" Amazônia. 

​ A composição vestimentar das mulheres belenenses pertencentes à classe 

trabalhadora, às quais Biard e outros homens se referem, seguia basicamente um 

modelo composto pelo uso de blusa rendada e saia longa. Elas adornavam seus 

corpos com joias, muitas vezes de forma excessiva, e davam especial atenção ao 

uso de amuletos. Além disso, enfeitavam seus cabelos com flores naturais, 

principalmente com rosas e jasmins, e exalavam de seus corpos o forte perfume de 

ervas aromáticas e flores. 

39  François Auguste Biard (França, 1798–1882) estudou na escola de Belas Artes de Lyon e teve 
como mestre Pierre-Henri Révoil, sua primeira exposição no Salão de Lyon foi em 1822. Biard 
também se torna retratista oficial da corte de Luis Filipe, monarca francês da época. É neste posto 
que o artista viaja para o Brasil em 1858, custeando de seu bolso a expedição que percorreu, de 
norte a sul, vários estados brasileiros por dois anos. Ao retornar para a França publica o livro Deux 
Aneèe au Brésil (1862), no qual relata sua experiência de viagem pelo território nacional. Fonte: 
ARAÚJO, 2017. 

38 O conceito de visualidade amazônica é discutido por Gil Vieira Costa (2019)  em sua tese: “Arte em 
Belém, do abstracionismo à visualidade amazônica (1957-1985): transições movediças e tensões 
globais”.  
 



 53 

​ Tal composição aparece repetidamente ao longo dos relatos, com algumas 

variações. Os registros com os quais dialogamos também revelam a beleza, a 

elegância das roupas, a faceirice, o luxo e o cuidado com a limpeza corporal. 

Contudo, em outras ocasiões, esses comentários estavam relacionados à 

libertinagem e aos “maus costumes”, atribuições que, segundo o pensamento da 

época, eram consideradas “próprias” da raça negra, percepção que será analisada 

mais adiante.  

As imagens que os naturalistas estrangeiros construíram a respeito das 

mulheres amazônidas associam-se às de outros intelectuais e artistas, paraenses ou 

não, que viveram em Belém no século XIX e no início do século seguinte. Estes, por 

sua vez, tiveram a “responsabilidade”, segundo Sevcenko (1983), de construir uma 

identidade para um Brasil Novo e, especialmente, para a região amazônica. Os 

interesses e as referências em comum produziam imagens e discursos que 

dialogavam com os debates do período, como a valorização dos chamados “tipos”, 

bem como as questões higienistas e as comemorações referentes à República.  

 
A raça negra tinha numerosos especimens em Belém, numa proporção de 
cem vezes mais que atualmente. Eram negros por toda parte, vendedoras 
de tacacá40, amassadeiras de açaí, lavadeiras, doceiras, cozinheiras, [...]. E 
quando em gala, gostavam imenso do traje branco, [...] as mulheres com 
saias de roda, imitando a crinoline. Estas, então, usavam ouro em profusão; 
cordões, medalhas, broches, brincos, anéis... Traziam sempre sandálias de 
salto alto, e andavam nas pontas dos pés. Usavam penteados altos cheios 
de cheiros excitantes, e tratavam-se por "Nhá Fulana", "Nhá Sicrana"... 
Enchiam os bairros do Ladrão, Umarizal, Jurunas... Os seus divertimentos 
eram os bumbás, os cordões de marujos e os batuques (MENEZES, s/d, 
apud MARANHÃO, 2000, p.55). 
 

 

40 Alimento composto de goma de tapioca, tucupi, jambu, camarão-seco e molho de pimenta de 
cheiro, com sal. Preparado à maneira indígena, o tacacá tem certos requisitos na sua fórmula, desde 
o cozimento da goma (sem sal), do tucupi, dos camarões, do jambu, à preparação do molho extra, 
com alho e pimenta. É posto na vasilha (cuia), “traçando” com a goma e o tucupi, para ser bebido 
pela borda da cuia; da vasilha, pegam com os dedos os camarões e o jambu para comer. Fonte: 
MENEZES apud CASCUDO, 1977, p.69. 



 54 

De acordo com Murilo Menezes41, em seu texto sobre “os habitantes na 

virada do século”, nos revela as especificidades do início do século XX, 

destacando-se a  presença significativa da população negra em Belém, ressaltando 

sua participação no trabalho. As mulheres são retratadas com vestimentas 

elegantes, joias abundantes e penteados sofisticados, além de usarem o “Nhá”42 

como forma de tratamento social. Os bairros mencionados, assim como as 

festividades citadas, indicam espaços de sociabilidade e resistência cultural, 

sugerindo uma identidade negra participativa na cidade.  

O autor menciona que o traje dessas mulheres pertencente às camadas 

populares era usado em momentos de “gala”. Contudo, ao longo dos diversos 

registros, que serão comentados a seguir, observamos que esse vestuário foi 

transportado a partir da vestimenta de trabalho, tornando-se a marca registrada e 

inconfundível da chamada Mulata Paraense, que representa a figura da mulher 

negra trabalhadora, presença frequente nas ruas, becos e vielas de Belém, que se 

transformou em uma categoria social atravessada por signos de raça e gênero43.  

Essa mulher foi descrita pelo olhar de literatos, jornalistas, cronistas, 

cientistas e viajantes, quase sempre homens, cujas narrativas carregavam uma forte 

carga de exotização e erotização. Tais relatos enfatizavam atributos físicos e 

gestuais, conferindo à Mulata do Pará, mais especificamente de Belém, um caráter 

sensual que a distanciava da figura da mulher branca idealizada. Assim, a 

construção dessa imagem não apenas intensificava hierarquias raciais e de gênero,  

como também a associava a um imaginário ainda colonial de desejo e inferioridade. 

43 Para Joan Scott (1995), o gênero é um elemento constitutivo de relações sociais baseado nas 
diferenças percebidas entre os sexos; de outro lado, o gênero é uma forma primeira de significar as 
relações de poder. As mudanças na organização das relações sociais satisfazem a mudança nas 
representações de poder, porém, a direção da mudança não segue um sentido único. A proposta da 
autora seria motivada pelo mesmo objetivo que levou as historiadoras feministas, especialmente as 
francesas, a escreverem a história das mulheres, apontando e modificando as desigualdades 
existentes entre homens e mulheres, e assim sugere uma investigação de como as hierarquias de 
gênero são construídas e legitimadas. 

42 Diminutivo de “Sinhá” que era a forma com a qual escravizadas e escravizados tratavam a senhora 
 

41 Murilo Castro Menezes (Ceará, 1890 - 1966) mudou-se muito cedo para o Pará com sua família. 
Com aptidão para a escrita, passou a trabalhar como colaborador para vários jornais e revistas de 
Belém, escrevendo crônicas sobre a região amazônica, descrevendo os costumes populares, o 
folclore regional e as paisagens naturais dos locais nos quais viajava. Escreveu bastante para os 
jornais Folha do Norte e para a Província do Pará, como era de costume para muitos escritores da 
época. Disponível em: 
https://obrasraras.fcp.pa.gov.br/publication/file/catalogos/catalogo-murilo-de-menezes/6/#zoom=z. 
Acesso: 10 Jan. 2025. 
 



 55 

Importante comentar que, segundo Motta-Maués (2002), o “modelo original” 

da famosa mulata brasileira era proveniente de uma etnografia amazônica e na 

personagem Mulata Paraense, que mesmo desaparecida da paisagem urbana 

desde meados da primeira metade do século XX, ela continuou a percorrer, 

especialmente, as páginas dos poemas e romances, para ressurgir no Rio de 

Janeiro, como personagem de divulgação nacional, figurando como a “mulata tipo 

exportação”, dos shows e das escolas de samba.  

​ Em uma disposição cronológica, o primeiro relato apresentado nesta tese 

acerca da Mulata Paraense data de 1825/1829, descrito pelo viajante Hércules 

Florence44. A imagem ganha a visualidade a partir dos registros de João Affonso45, 

em 1885, e de David Widhopff, em 1895, que podem ter servido como suporte visual 

para o próprio Affonso construir a referida imagem em 1916. Anos mais tarde, em 

1947, a artista paraense Antonieta Feio registra imageticamente  sua visão sobre a 

Mulata Paraense por meio da obra Vendedora de Cheiro (Fig.6), que constitui  o 

principal objeto de estudo desta pesquisa. Diante desse recorte, temos mais de cem 

anos de construção visual dessa personagem. 

45 A referida imagem está presente na página 111, a qual acompanha uma longa interpretação.  

44 Antoine Hercule Romuald Florence (Nice, França 1804-1879) desenhista, pintor, fotógrafo, 
tipógrafo, litógrafo, professor, inventor. Chega ao Brasil em 1824. Trabalha no comércio e numa 
empresa tipográfica, antes de ingressar na Expedição Langsdorff como desenhista, entre 1825 e 
1829, ocasião na qual concebe um método para a transcrição do canto dos pássaros denominado 
zoophonia. Reside na Vila de São Carlos (atual Campinas), onde inventa um processo fotográfico em 
1833, batizado de photographie [fotografia]. É responsável por diversas outras invenções, entre elas a 
polygraphie [poligrafia], um sistema de impressão simultânea de todas as cores primárias. É autor de 
vários livros, entre os quais se destaca Viagem Fluvial do Tietê ao Amazonas, publicado em 1875. 
Disponível em: https://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoas/1519-hercule-florence. Acesso: 14 Dez. 
2024. 
 



 56 

 
 Figura 6: Vendedora de Cheiro (1947) - Artista: Antonieta Feio 

Óleo sobre tela com dimensões: 105,6 x 74,3 cm 
Fonte: Acervo MABE. 



 57 

A referida obra pode ser caracterizada como pintura de gênero, que de 

acordo com Nogueira (2016) consiste em um  estilo pictórico cuja temática centra-se 

nas representações de cenas do cotidiano, rejeita os grandes temas “históricos”, 

servindo-se de temas populares, íntimos e anedóticos. As cenas de gênero têm 

como protagonistas homens, mulheres e crianças em situações habituais, que é a 

temática da referida obra, ao expor uma mulher exercendo sua profissão em mais 

um dia de trabalho. 

Ela também pode ser considerada como pintura de retrato, que segundo 

Bittencourt (2005):  

 
O retrato, assim como todos os gêneros artísticos, é uma estrutura 
narrativa, sintetizada por certos modelos visuais, profundamente 
engendrados pela cultura. Este gênero está relacionado à representação 
que busca, através da semelhança, remeter à identidade da pessoa 
representada. No entanto, embora o reconhecimento das características 
físicas que permitam a identificação do indivíduo seja importante, a 
definição mesma de identidade vai além da dimensão material do corpo. A 
imagem de um retrato deve revelar aos olhos a articulação entre a 
existência física de um indivíduo, e sua individualidade invisível, subjetiva e 
abstrata. 

 

Assim, a  identidade é fundamental para o retrato, a qual não deve ser fixa e 

sim, ser vista como um processo dinâmico que ocorre nas relações entre retratados, 

artistas e observadores nos contextos culturais e históricos em que estão imersos.  

A modelo que posou para a artista chamava-se Ambrosia Ana dos Santos, 

não sabemos se a mesma era de fato uma vendedora de cheiro, mas quando 

observamos a obra46 ou sua reprodução, percebemos o cuidado quase fotográfico 

que Antonieta possui ao retratar o rosto de sua personagem, em especial as 

fisionomias com características afro-indígenas, utilizando técnicas realistas de 

pintura. Tal semelhança nos faz termos a impressão de (re)conhecer essa mulher 

pelas ruas de Belém, dado o apuro de observação e sensibilidade da artista ao 

representar tão realisticamente o povo amazônico, característica essa que também 

se encontra na obra Vendedora de Tacacá, que será analisada mais adiante. 

​ Quanto a descrição da obra, em primeiro plano, observamos uma mulher 

afro-indígena amazônida, aparentemente de meia idade, vestida com blusa branca 

46  Aqui, refiro-me a fruição realizada especificamente pelo público paraense. A obra Vendedora de 
Cheiro estava exposta na Bienal de Arte Contemporânea das Amazônias, em Belém no mês de 
agosto a novembro de 2023. Quando visitei a exposição, aproveitei para fotografar alguns detalhes 
da referida obra, até que fui interpelada por um jovem que me pediu licença para também fotografá-la 
e disse: “Ela é igualzinha à minha avó! Quero tirar uma foto dela para mostrar pra minha mãe”.  



 58 

rendada, saia florida e adornada com brincos, pulseira e um colar do qual pendem 

um crucifixo e uma figa. Além disso, ela enfeita os cabelos com pequenos ramos de 

flores brancas e vermelhas. A mulher apoia a mão direita na cintura e, com a 

esquerda, segura um cesto repleto de cheiros do Pará (Fig.7). O plano de fundo da 

obra remete à arquitetura vernacular, muito comum nas periferias de Belém, feita de 

feixes de madeira dispostos lado a lado. Interessante pontuar que a artista optou 

pelo uso desse tipo de plano de fundo, o que, como observa Costa (2019), opera 

simultaneamente como cenário e metáfora visual da marginalização social, 

evidenciando a intersecção entre a materialidade urbana e a representação de 

grupos historicamente subalternizados. Tal decisão contrasta com a tradição 

iconográfica do “paraíso tropical”, frequentemente promovida pelas narrativas dos 

“conquistadores”, como discute Pizarro (2012). 

 

 

Figura 7: Detalhe do cesto com os cheiros do Pará 
Fonte: TEIXEIRA, 2023 

Fotografia realizada pela autora no dia 27 de outubro de 2023 na Bienal das Amazônias  
em Belém - PA. 

 

Neste sentido, a mulher retratada na condição de Vendedora de Cheiro narra 

visualmente o ofício diretamente ligado às tradições amazônicas, em que os 

elementos simbólicos presentes na personagem contribuem para assinalar sua 

identidade e religiosidade. Antonieta Feio, ao dialogar com os modos de vestir, 

atualiza essa narrativa por meio de uma perspectiva moderna, positiva e identitária, 



 59 

que não apenas resgata a memória dessas mulheres, mas também contribui para a 

construção da imagem icônica da mulher paraense. 

​ Vale ressaltar que a artista traz à tona o protagonismo de uma mulher afro- 

indígena que é uma agente ativa no manejo e na venda desses elementos 

sensoriais típicos da região amazônica. Ao reinterpretar essa trabalhadora,  

atribuímos a ela um papel cultural, econômico e identitário, ressignificando o 

simbolismo das ervas e dos aromas, subvertendo a visão passiva da mulata, ao 

destacá-la como uma mulher que possui total domínio sobre o próprio corpo e sobre 

os cheiros que carrega.  

​ Outro ponto que merece nossa atenção é a retirada da carga erótica e 

sensual do corpo da retratada, além da artista  não a descrever de forma passiva, tal 

como ocorreu nos registros literários e nos relatos de viajantes. Também podemos 

elencar a expressão fatigada em seu rosto, possivelmente indicando exaustão física 

após longas horas de trabalho sob o sol amazônico. Tal expressão aproxima-se das 

representações recorrentes de mulheres negras na história da arte brasileira, nas 

quais a exaustão e a melancolia são tematizadas ao longo dos séculos como 

marcas de sua condição social e histórica.  

​   

 



 60 

 
Figura 8: Beth Cheirosinha em frente à sua barraca de ervas na feira do Ver-o-Peso 

Fonte: TEIXEIRA, 2023 
Fotografia realizada pela autora, com autorização da fotografada, no dia de São João, 24 de junho de 

2023 em Belém. 
​  

 

Os correntões de bolas, os rosários, os bentinhos e colares grandes em ouro, 

muitas vezes descritos pelos viajantes, foram substituídos, com o passar dos anos, 

por colares de miçangas, sementes, pedras sintéticas e/ou por guias, no caso de as 

erveiras serem iniciadas em religiões de matriz africana, muitas vezes persistindo o 

caráter hiperbólico desses adornos. Quando indaguei o motivo, Beth Cheirosinha 

comentou que esses adornos chamam “menos atenção” em prováveis situações de 

furto, o que denuncia a pouca segurança do local.   

As erveiras também substituíram os arranjos de flores naturais nos cabelos, 

optando por inserirem flores artificiais, pequenos ramos de arruda atrás das orelhas 

ou, ainda, raízes de patchouli, como observamos na imagem de Beth Cheirosinha, 

atualmente uma das vendedoras mais antigas em atividade no Ver-o-Peso. Sobre 

esta perspectiva:  

 

 



 61 

Atualmente, o vestuário tradicional continua a adaptar-se, misturando a 
modernidade com a tradição para se manter relevante. Esta evolução 
demonstra que estas peças de vestuário não são relíquias, mas sim 
elementos dinâmicos de expressão cultural, preservando a sua essência ao 
mesmo tempo que abraçam a inovação (SHURMAN; QAQISH, 2024, p.2, 
tradução nossa). 

 

Outro exemplo dessa adaptabilidade do vestuário considerado tradicional é 

observado pela erveira Simony Souza (Fig.9), que trabalha há duas décadas no 

Ver-o-Peso. Segundo ela, o saber sobre ervas e perfumes de atração lhe foi 

transmitido por sua mãe e sua tia. No dia a dia, especialmente nos períodos de calor 

intenso, Simony opta por vestir shorts jeans e camiseta, priorizando o conforto. 

Contudo, em ocasiões festivas, faz questão de vestir uma saia de chita, geralmente 

combinada com uma camiseta branca básica ou até mesmo com tops, como ela 

mesma explica: “tem dias que o calor tá demais!”. Em algumas dessas ocasiões, 

incorpora à vestimenta uma guia de Zé Pelintra, por acreditar que a entidade a 

protege e favorece suas vendas. 

 

  
Figura 9: Simony Souza em frente à sua barraca de ervas na feira do Ver-o-Peso e  

sua guia de Zé Pilintra 
Fonte: SOUZA, 2024 

Fotografia enviada por Simony Souza, ao acervo pessoal da autora, via WhatsApp. 
 
 

Em minhas incursões ao mercado, tanto nos períodos festivos quanto ao 

longo dos anos, pude constatar que são as vendedoras mais antigas que ainda 



 62 

usam a clássica vestimenta, cristalizada na obra de Antonieta Feio. Nesse sentido, 

existe certa resistência ao uso dessas vestimentas pelas erveiras mais jovens. 

Segundo Beth Cheirosinha, o uso não contínuo da clássica vestimenta se dá pela 

“quentura”, haja vista as altas temperaturas que fazem parte da realidade climática 

de Belém, e porque tal vestimenta “acaba ficando abafada” no corpo, levando-as a 

preferir roupas mais leves e curtas. 

​ Outra erveira muito conhecida pelo público paraense é Dona Coló (Fig.10), 

que trabalhou no Ver-o-Peso por mais de 40 anos, administrando e vendendo ervas, 

banhos, perfumes e garrafadas, em uma tradição e conhecimento herdados dos 

avós e da mãe. Ela tornou-se referência do ofício, além de ter uma presença 

marcante na mídia local e nacional, participando de diversos programas televisivos. 

No entanto, parou suas atividades em 2022 para cuidar da saúde e das sequelas 

ocasionadas por um AVC, e sua filha assumiu a barraca de ervas, tornando-se 

membro da quarta geração de erveiras da família. Ao buscar imagens da famosa 

erveira, observamos que ela era uma das poucas vendedoras que usavam 

frequentemente a icônica vestimenta.  

 

 
Figura 10: Erveira Dona Coló 

Fonte: Google imagens 
Disponível em: https://bloggiramundo.com/?p=7097   

https://www.oliberal.com/belem/dona-colo-segue-internada-e-com-quadro-estavel-nesta-terca-15-03-1
.509649. Acesso: 01 Fev. 2025. 

 

A erveira prendia os cabelos com fivelas de flores artificiais, quase sempre 

combinando a cor destas com a cor predominante da roupa. Tinha predileção por 

batas no estilo ombro a ombro, confeccionadas em tecidos lisos de algodão ou chita 

estampada. Algumas batas recebiam detalhes em renda nos folhos, enquanto outras  



 63 

eram feitas com guipir ou richelieu47. A saia longa com pala também possui folhos 

em sua composição e recebe aplicação de renda na barra.   

​ Quanto aos adornos corporais, Dona Coló geralmente era vista usando uma 

pimenta com um ramo de arruda, que usava como brincos. Seus braços recebiam 

pulseiras de plástico ou prata, ela usava anéis, do mesmo metal, em quase todos os 

dedos. Seu colo sempre exibia colares, feitos de pedras sintéticas, sementes e/ou 

madeira. Em outros momentos, usava um colar mais simples com a medalha de São 

Jorge. Tais colares eram usados junto ao guia verde de Oxóssi e ao guia de sete 

linhas, composto por sete cores, cada uma representando um orixá.  

​ Com base nas ideias de Walter Benjamin, Aby Warburg e Georges 

Didi-Huberman, a representação da Vendedora de Cheiro, de Antonieta Feio, pode 

ser interpretada como uma conexão dialética entre o passado e o presente, entre a 

contemporaneidade e a ancestralidade, destacando a continuidade de formas 

culturais em um processo incessante de ressignificação.  

Walter Benjamin (2006), em sua concepção de “imagem dialética”, sugere 

que o passado só adquire atualidade quando se torna perceptível no presente. 

Nesse contexto, a imagem surge como o ponto em que "o ocorrido encontra o agora 

em um lampejo". Na representação da Vendedora de Cheiro, fragmentos de 

memórias ancestrais emergem no presente, constituindo uma dialética na 

imobilidade que rompe com a progressão linear do tempo. Essa dialética destaca a 

permanência de elementos culturais e sociais do passado na contemporaneidade, 

permitindo que a imagem funcione como um dispositivo de rememoração 

involuntária.  

Didi-Huberman (2010) aprofunda a discussão sobre “imagem dialética” ao 

afirmar que:  

 

 

47 Provavelmente antes do aparecimento das técnicas das rendas de agulha e de bilros, na Europa do 
século XV, desenvolveu-se uma técnica híbrida entre a renda e o bordado. Essa técnica carrega 
marcas do Oriente, no uso de tecidos e outros adornos trazidos pelos cruzados. Os primeiros ensaios 
para esses bordados, tecidos abertos, estão na técnica do quintin, na qual o fundo é aberto e os fios 
do tecido são rebordados e seguem os desenhos do ponto cortado. Essa técnica também passou a 
ser conhecida como bordado de ponto cortado de Veneza, ou ponto de Veneza. Elementos como 
flores, arabescos e folhas, que eram temas constantes desse ponto, espalham-se como uma técnica 
orientalizada, especialmente para as roupas do clero e da nobreza. O ponto de Veneza 
popularizou-se na Europa e chegou à América com o nome de richelieu.[...] As indumentárias rituais 
de matriz africana trazem ainda o richelieu como um resultado estético integrado e formador de uma 
identidade afrodescendente. Fonte: LODY, 2015, p.30.                                        



 64 

Há  de fato uma estrutura em obra nas imagens dialéticas, mas ela não 
produz formas bem-formadas, estáveis ou regulares: produz formas em 
formação, transformações, portanto efeitos de perpétuas deformações. No 
nível do sentido, ela produz ambiguidade.  
 
 

Para o autor, a “imagem dialética” é crítica porque é “uma imagem que critica 

a imagem” ou “uma imagem que critica nossas maneiras de vê-la”. Assim, a 

“imagem dialética” é uma representação do passado cultural que frustra o 

conhecimento histórico como algo fixo, mas evidencia uma tensão dinâmica entre 

forças (FERNANDES PINTO, 2023).  

Em relação à Vendedora de Cheiro, existe uma tensão entre a cristalização 

de um tipo social, a Mulata Paraense, e a transformação dessa figura em um 

emblema identitário. A vestimenta usada por essas mulheres no passado é, 

simultaneamente, um signo de memória coletiva e um campo de negociação na 

contemporaneidade, pois, conforme mencionado anteriormente, entre as 

vendedoras mais jovens há uma resistência a esse legado em prol do conforto e da 

adaptação ao presente.  

Atualmente, o vestir das erveiras revela uma composição que combina roupas 

de departamento com elementos da vestimenta tradicional, como saias volumosas, 

longas ou abaixo dos joelhos, e blusas do tipo bata com aplicações de rendas. 

Frequentemente, utilizam bijuterias ou as misturam com uma ou duas joias, 

geralmente alianças ou anéis em ouro. Essa composição visual se articula com o 

conceito de Nachleben, de Aby Warburg, discutido por Didi-Huberman (2013), 

segundo o qual símbolos de temporalidades passadas, aparentemente desconexos, 

ressurgem no presente como ecos culturais que dialogam com um novo contexto, 

criando uma continuidade que é simultaneamente transformadora e anacrônica. 

Em contrapartida, o conceito warburguiano de Nachleben (sobrevivência das 

imagens), propõe que as imagens não estão limitadas a um tempo ou lugar 

específicos, mas carregam múltiplas temporalidades, fazendo com que o passado 

insiste no presente e o presente reconfigura o passado, em um entrelaçamento 

contínuo entre o local e o global.  

No Atlas Mnemosyne, Aby Warburg demonstra como certas imagens, como 

gestos, vestimentas e símbolos, persistem e retornam em diferentes períodos 

históricos, carregando consigo o ethos que se atualizam em novos contextos. Nesse 

sentido, podemos estabelecer um  diálogo com a figura da mulata paraense que 



 65 

atravessou diferentes períodos, remontando ao século XIX, e voltou a ser tema na 

obra Vendedora de Cheiro, onde alguns símbolos ainda são perceptíveis na 

contemporaneidade. 

A conexão entre passado e presente revela uma complexa trama de 

temporalidades que se interpenetram, o que é materializado nas memórias 

vestimentares presentes hoje nas imagens das vendedoras de cheiro do Ver-o-Peso. 

Como afirma Oviedo (2011), em Didi-Huberman “toda imagem é portadora de uma 

memória, acomoda uma montagem de tempos heterogêneos e descontínuos que, 

sem dúvida, se conectam e se interpenetram”  (tradução nossa). A construção visual 

das vendedoras de cheiro contemporâneas reflete um processo dinâmico de 

ressignificação da memória vestimentar, em que a tradição é evocada, mas não 

rígidamente preservada. Apesar de ocasionalmente usarem a vestimenta tradicional 

relacionada a essa prática, no cotidiano, essas mulheres incorporam trajes que 

dialogam com a moda atual e as necessidades práticas da vida urbana. 

Esse trânsito entre o tradicional e o contemporâneo reforça a ideia de 

Didi-Huberman (2018) sobre o "conhecimento por montagem", à medida em que as 

vendedoras atualizam e reinterpretam símbolos culturais, desmontando uma visão 

linear do passado e criando novas camadas de significado. Ao adotar e, em alguns 

momentos, subverter o chamado traje tradicional, elas desafiam a fixidez da 

memória visual e afirmam sua agência na construção de identidades em 

transformação. Assim, a imagem dessas vendedoras não se restringe a um retrato 

estático do passado, mas se torna um campo em constante de ressignificação, no 

qual as tensões entre memória, tradição e modernidade se entrelaçam. 

Para João Affonso (1976), a Mulata Paraense já havia desaparecido 

inteiramente das ruas de Belém no início do século XX. Porém, esse modo de vestir 

da personagem foi transportado  do universo de trabalho para a sociabilidade do 

lazer nas rodas de carimbó (Fig.11) seguindo o mesmo padrão vestimentar: saias 

coloridas, volumosas e rodadas, a fim de gerar um efeito visual ao serem 

movimentadas durante a dança; as blusas, podem ser confeccionadas em cetim ou 

chitões estampados ou em uma única cor, geralmente, são batas brancas ou blusas 

no modelo ombro a ombro, e, por vezes, recebem aplicação de rendas, As 

dançarinas não usam sapatos ou sandálias. Quanto aos adornos corporais, elas  



 66 

utilizam colares de contas48 ou sementes e diversas pulseiras nos pulsos, além de 

enfeitarem os cabelos com flores artificiais e, por vezes, patchouli.  

 

 

 
Figura 11: Apresentação de carimbó do Grupo Yandê TransPará 

Fonte: Instagram Yandê TransPará - Fotografia de Bruna Montanari, 2023.  
Fotografia realizada no dia 21 de Novembro de 2023 em SP. 

Disponível em: https://www.instagram.com/p/C0ZqQOdPuvw/?igsh=MXhnd2xtMzFpaHkyZA== 
Acesso: 03 Fev. 2024. 

 

 

O carimbó é o gênero musical que dá identidade à capital paraense e a 

grande parte do estado. Segundo Costa (2015), ele funciona como a referência 

central da identidade sonora do “povo” da Amazônia e/ou do Pará, sendo a música 

“popular” por excelência e também uma das marcas de definição desse mesmo 

“povo” como “caboclo”. 

O ritmo afro-indígena possui a base percussiva do “curimbó”, que consiste em 

um tambor artesanal do qual se originou o nome da manifestação cultural. Sobre as 

origens étnico-raciais do carimbó, Bruno de Menezes49 afirmava que “estava viva a 

49  Bento Bruno de Menezes Costa (Belém - Pará, 1893-1963) poeta e folclorista, foi uma espécie de 
anunciador do modernismo em Belém. Sua poesia canta a raça negra, a cidade que o tempo levou, 
as tradições e o amor. A necessidade de inserir a literatura local paraense no contexto modernista 
nacional levou Bruno de Menezes a promover vários debates sobre a renovação literária no Pará. 

48  Conta é uma designação geral para tudo que é processado por enfiamento. Fonte: LODY, 2001, 
p.63. 
 



 67 

maneira do toque indígena no instrumento, que tem ressonâncias africanas” 

(MENEZES, 1958 apud Costa, 2015). Ele também comentou sobre a aparência 

física dos músicos de carimbó: “todos morenos acaboclados” e os apreciadores da 

música eram, sobretudo, homens e mulheres de “pigmentação acusando resíduos 

raciais de nossa formação étnica”. Essa perspectiva é corroborada nas linhas 

abaixo, no que diz respeito à representação étnica da mulher paraense:  

 
Avança, Morena, avança 
Não te manda arrebaixá 

Eu nasci pra te amar,  
Só eu, iaiá!  

 
O carimbó não é meu 
O carimbó é da mulata  
Fique sabendo menina  

A quem Deus promete não falta.  
  

      (CORREIA, 1953  apud SALLES; SALLES, 1969: 260). 
 

 

O carimbó também foi alvo do olhar proibitivo e repressivo contra as 

manifestações da cultura popular negra ou mestiça, prática comum no Brasil do 

século XIX. Em busca pela “civilidade”, muitos intendentes brasileiros, sob a ótica 

euro-ocidental, promoveram a “limpeza cultural” de suas cidades, baseados em uma 

perspectiva higienista, atingindo especialmente as camadas marginalizadas e suas 

representações artísticas. O que fica expresso na Lei n. 1.028, de 5 de maio de 

1880, do Código de Posturas de Belém: 

 
É proibido, sob pena de 30.000 réis de multa: (...) Fazer bulhas, vozerias e 
dar altos gritos sem necessidade. Fazer batuques ou samba. Tocar tambor, 
carimbó, ou qualquer outro instrumento que perturbe o sossego durante a 
noite (Código de Posturas de Belém apud SALLES; SALLES, 1969, p. 260). 

 

​Quanto à origem da vestimenta usada pelas dançarinas e dançarinos do 

carimbó, não foram encontrados registros que explicassem a procedência das 

vestimentas e dos adornos corporais, havendo apenas comentários que descrevem 

Seu ideal no Pará o levou, na juventude, a formar com outros companheiros o grupo "Vândalos do 
Apocalipse" e, mais tarde, o grupo "Peixe Frito", deste último fazendo parte Dalcídio Jurandir e 
Jacques Flores, entre outros de sua geração. Fundou em 1923, a revista Belém Nova, que abrigou 
trabalhos tanto dos modernistas como de antigos companheiros. Em 30 de maio de 1944 tornou-se 
membro da Academia Paraense de Letras. Disponível em: 
https://obrasraras.fcp.pa.gov.br/book-author/bruno-de-menezes/. Acesso: 15 Dez. 2024. 



 68 

sua composição vestimentar. Como comentado anteriormente, essas roupas foram 

transportadas das atividades de trabalho para as rodas de carimbó, haja vista que 

nos relatos de cronistas e viajantes, que veremos à frente, esse era o padrão 

vestimentar de indígenas, negras, caboclas e mulatas, que exerciam as mais 

variadas profissões, em Belém no século XIX, como cozinheiras, costureiras, 

lavadeiras, amassadeiras de açaí, vendedoras de cheiro e tacacá, entre outras. 

Além do uso nas atividades profissionais, tais vestimentas também foram descritas 

em ambientes festivos e religiosos, evidenciando que esse padrão se estendia para 

além do cotidiano laboral, consolidando-se como um vestir multifuncional. 

Outro ponto relevante a destacar é que essas trabalhadoras eram 

frequentemente descritas como estando descalças ou usando pequenas chinelas, 

que eram naturalmente apertadas. Esse calçado limitado deveria dificultar os 

movimentos durante a dança do carimbó, levando-as a retirá-los para obter maior 

conforto e liberdade ao dançar. 

A apropriação simbólica pode ter decorrido em diversos contextos, como no 

caso em que as trabalhadoras, ao concluírem suas jornadas de trabalho, muitas 

vezes seguiam diretamente para os batuques, carregando não somente o cansaço 

do dia, mas também suas vestimentas cotidianas. Assim, dançavam com a “roupa 

do corpo”, o que revela a continuidade entre o ambiente de trabalho e o ambiente 

festivo, sugerindo a ausência de uma separação entre esses dois universos na 

experiência dessas mulheres.  

Esse trânsito direto entre o ambiente de trabalho e o festivo destaca a 

importância das celebrações como momentos de sociabilidade e resistência, nos 

quais essas mulheres reafirmaram seu pertencimento cultural e ocupavam espaços 

coletivos. Além dessas especificidades, podemos afirmar que esse vestuário usado 

pelas mulheres populares não era somente utilitário, uma vez que também 

funcionava como um marcador visual de pertencimento a uma classe trabalhadora.  

Retomando a obra Vendedora de Cheiro, observamos que Antonieta Feio, 

além de dar visibilidade ao “tipo regional”, protagonizado por uma mulher de 

ancestralidade afro-indígena, evidenciou o universo sincrético amazônico. Isso se 

manifesta visualmente no uso das flores como enfeite de cabelo, nos adornos 

corporais, na construção vestimentar e no saber-fazer, assim como nas tradições 

relacionadas ao banho de cheiro, aos perfumes atrativos e aos medicamentos 

naturais provenientes da floresta, bem como às práticas de cura por meio de 



 69 

diferentes ervas. Certamente, essa mulher também conhecia rezas, orações e 

benzimentos para todos os fins e praticava tanto a pajelança quanto a macumbaria, 

o que é reafirmado no comentário de Bruno de Menezes50, que destaca o caráter 

retratístico de suas obras, bem como seu amplo conhecimento sobre os elementos 

da cultura local: 

 
Antonieta Santos, nos seus retratos e copias da natureza, dá à tela a 
impressão do acabamento paciente. Os typos de seus creoulas são 
authenticos especimens da proliferação de Kan, redempcionados pelo 
batuque, a macumba, o despacho e a oração. 

 

​ A perspectiva regionalista estava presente no conjunto de obras da artista, 

como fica evidente ao analisarmos outras telas de sua autoria. Antonieta Feio 

preocupava-se em decodificar os traços fenotípicos de seus personagens, 

imortalizando-os em suas pinturas, o que fica expresso ao olharmos para a 

Vendedora de Cheiro, na qual notamos que, além da cor negra, a figura retratada  

também possui traços indígenas. 

​ De acordo com Sarraf Pacheco (2012), as raízes genealógicas de muitos 

habitantes da Amazônia estão profundamente enraizadas nas matrizes africanas e 

indígenas, evidenciando interconexões que estruturam as cosmologias cotidianas da 

região. Nesse sentido, o pesquisador sugere que as populações amazônicas, 

moldadas pelos códigos afro-indígenas, podem reconhecer e assumir essa 

identidade híbrida, que sustenta o tecido histórico-social da Amazônia e reafirma a 

resistência cultural frente às dinâmicas de apagamento impostas por grupos 

hegemônicos. 

​ O afroindigenismo também espraia-se no saber-fazer das práticas 

ritualísticas, especialmente no conhecimento sobre o uso de ervas para a produção 

de medicamentos naturais, banhos de cheiro e outras poções consideradas 

mágicas. Essas práticas são resultado de um longo processo de intercâmbio cultural 

e interações interétnicas. Como destaca Santos (2000), essas tradições incorporam 

conhecimentos de diversas origens, incluindo a fitoterapia da medicina popular 

europeia, a influência indígena e elementos advindos das culturas africanas e 

nordestinas, que também apresentam seus próprios processos sincréticos.  

50 Museu da UFPA, Reserva Técnica, Pasta 54. FEIO, Antonieta Rapisardi dos Santos. Foi transcrita 
a grafia original da citação.  



 70 

A noção do saber-fazer articula a integração entre o conhecimento prático e 

as habilidades adquiridas pela experiência, destacando formas de conhecimento 

que vão além da erudição acadêmica. Conforme Albuquerque (2015), o saber 

envolve competências práticas, habilidade, sabedoria e vivências que não se limitam 

ao conhecimento científico ou erudito, abrangendo uma compreensão e execução 

mais amplas. Já Certeau (1998) reforça essa perspectiva ao destacar as “maneiras 

de fazer” como práticas cotidianas de reapropriação do espaço social e cultural, 

permitindo que indivíduos desafiem e negociem com as estruturas hegemônicas de 

poder. Nesse sentido, o saber-fazer pode ser compreendido como a capacidade de 

mobilizar saberes tradicionais, intuitivos ou empíricos para lidar com as dinâmicas 

sociais, resistindo à lógica sistematizadora do conhecimento institucionalizado e 

afirmando modos alternativos de existência.   

A pajelança na Amazônia pode ser compreendida como uma manifestação 

emblemática dessa identidade híbrida afro-indígena, na qual saberes ancestrais e 

práticas espirituais se entrelaçam em um sistema de cura e mediação com o mundo 

espiritual. Segundo Maués (1994, p.73), a "pajelança cabocla", é muito popular, 

sobretudo na Amazônia rural, sendo composta por: 

 
um conjunto de práticas de cura xamanística, com origem em crenças e 
costumes dos antigos índios Tupinambá, sincretizados pelo contato com o 
branco e o negro, desde pelo menos a segunda metade do século XVIII .A 
pajelança cabocla se fundamenta na crença nos "encantados", seres 
invisíveis que se apresentam durante os rituais incorporados no "pajé" (isto 
é, o xamã), que é a figura central da sessão de cura [...] Tendo 
provavelmente, segundo Galvão (1976), origem na pajelança dos grupos 
tupis, esse culto, que hoje se integra em um novo sistema de relações 
sociais, incorporou crenças e práticas católicas, kardecistas e africanas, 
recebendo atualmente uma forte influência da umbanda. 

 

O autor também comenta que, diferentemente da medicina ocidental, que se 

desenvolveu a partir de uma tradição individualizante, a pajelança, assim como 

outras práticas medicinais populares da Amazônia e de diversas regiões do mundo, 

adota uma abordagem holística. Por meio dos métodos de tratamento realizados 

pelo pajé, essa prática considera o indivíduo em sua totalidade, buscando não 

apenas a cura de doenças físicas, mas também a resolução de conflitos psíquicos e 

questões relacionadas às interações sociais. 

A pajelança também foi combatida em Belém na virada do século XIX, assim 

como os furtos - grandes ou pequenos -, a mendicância, o contrabando e a 



 71 

prostituição, eram considerados práticas ilegais pois “feriam moralmente os códigos 

de honra de qualquer ‘bom’ cidadão, mas que encontravam legitimidade dentro de 

um determinado grupo ou entre alguns segmentos sociais” (TRINDADE, 1997, 

p.94-95).   

​ Neste sentido, a pajelança cabocla revela-se como um campo dinâmico de 

resistência cultural, no qual as populações amazônicas reafirmam seus vínculos com 

as matrizes africanas e indígenas, desafiando as tentativas de silenciamento e 

apagamento cultural. Ao incorporar elementos sincréticos dessas tradições, a 

pajelança não apenas preserva conhecimentos ancestrais, mas também reforça a 

continuidade de cosmologias presentes na vida cotidiana na região.  

​ Ainda no contexto da obra Vendedora de Cheiro, destacamos que os 

perfumes ocupam um lugar singular na cultura paraense, refletindo não apenas a 

riqueza da flora regional, mas também suas tradições e os modos de vida. Nos 

relatos analisados nesta tese, observa-se, de forma recorrente, a descrição dos 

perfumes nos cabelos e nos corpos das mulheres populares, com a predileção por 

fragrâncias como baunilha, patchouli, priprioca e jasmim. 

​ Os cuidados com o corpo e com o exalar de um perfume agradável eram 

práticas presentes em todas as classes sociais, o que é corroborado pelo médico 

Américo de Campos (1912)51: “São minimamente cuidadosos com a limpeza do 

corpo, os paraenses. Raro, raríssimo mesmo, é quem não usa tomar banho 

diariamente [...]”.  Assim, como uma tentativa de prolongar a sensação de limpeza, 

aliada ao uso dos recursos disponíveis na floresta, essas mulheres amavam “[...] o 

asseio e os perfumes fortes” (AFFONSO, 1976). 

​ Para Alain Corbin (1987), na obra Saberes e Odores, os odores tornaram-se 

um dos elementos centrais na construção das diferenças de classe. A burguesia 

desenvolveu um discurso ideológico que valorizava o aspecto olfativo como sinal de 

distinção social. Na França do século XVIII, para ser reconhecido, não bastava 

acumular riqueza, era fundamental manter a higiene pessoal e dominar a linguagem 

refinada dos perfumes florais. Em contrapartida, as classes populares eram 

associadas ao mau cheiro, reforçando estereótipos que as vinculavam a 

características animalescas. 

51 Américo de Campos foi um médico higienista paraense, membro da Sociedade Médico Cirúrgico do 
Pará e um dos editores da Revista Pará-Médico. Disponível em: 
https://obrasraras.fcp.pa.gov.br/book-author/americo-de-campos/. Acesso: 18 Dez. 2024. 



 72 

Corbin expõe a relação ambígua da burguesia com os odores e os perfumes 

no século XVIII. De um lado, a burguesia critica os cheiros considerados 

desagradáveis, associando-os às classes populares. Por outro, embora sejam 

marcadores de refinamento, os perfumes não alcançam um status elevado entre os 

burgueses, pois, para eles, o perfume sinaliza algo efêmero e inútil, já que sua 

volatilidade simboliza desperdício, contrariando o ideal burguês de acumulação de 

recursos. Enquanto os excrementos podem ser reaproveitados e transformados em 

lucro, o perfume, ao se dissipar no ar, não gera nenhum retorno material.  

 
O perfume, [...], dissipa-se em fumaça. O que esvanece, se volatiliza, 
simboliza a dilapidação. O fugaz não pode ser acumulado. A perda é 
irremediável. Pode-se sonhar em recuperar, em reutilizar os restos, em 
rentabilizar o excremento; mas a evaporação é sem esperança. Há algo de 
intolerável para o burguês ao sentir se esvanecer desse modo os produtos 
entesourados pelo seu labor. O perfume, acusado de traduzir a debilidade, a 
desordem e o gosto pelo prazer, é antinômico do trabalho (CORBIN, 1987, 
p.94-95). 
 
 
 

O autor comenta a oposição simbólica entre o perfume e o trabalho, uma vez 

que o perfume é associado ao prazer sensorial e, consequentemente, torna-se 

incompatível com a disciplina exigida no ambiente de trabalho.  

Diante desse contexto, a obra Vendedora de Cheiro desafia a noção 

burguesa de que o perfume é antinômico ao trabalho, pois o referido ofício mostra 

como o perfume, ao contrário de ser apenas um luxo volátil, pode ser um meio de 

subsistência para as mulheres do povo.   

Outro ponto que podemos elencar é que, para o historiador, o processo de 

desodorização se dissemina com o surgimento do mundo burguês. Assim, os odores 

que, até então, eram tolerados tornaram-se vilões responsáveis por alastrar doenças 

e até mortes.  

Em 1889, com a instauração da República, houve um processo de 

remodelação espacial em diversas cidades brasileiras, por meio de políticas 

saneadoras e na mudança de hábitos da população. Tal modelo foi implementado na 

França por meio das reformas de Haussmann e chegou em Belém por meio das 

políticas urbanas implementadas pelo então intendente Antônio Lemos (1897/1910).  

 

 



 73 

Era preciso alinhar a cidade aos padrões da civilização europeia. Desse 
modo, a destruição da imagem da cidade desordenada, feia, promíscua, 
imunda, insalubre e insegura fazia parte de uma nova estratégia social no 
sentido de mostrar ao mundo civilizado (entenda-se Europa) que a cidade 
de Belém era o símbolo do progresso, imagem que se transformou na 
"obsessão coletiva da nova burguesia" (SARGES, 2010, p.20). 
 

 

A questão do lixo urbano e, consequentemente, da limpeza de Belém, já 

ocupava as páginas dos jornais antes do período lemista (Fig.12): 

 
A estratégia higienista procurou dirigir a luta contra o lixo ameaçador [...]. 
Isto leva-nos a perceber a importância do papel da imprensa que se achava 
porta-voz dos habitantes, ao denunciar o perigo que representava à 
população as epidemias, associada ao zelo pelo aspecto da cidade diante 
da impressão que causaria aos visitantes (SARGES, 2010, p.171). 
  

 

 
Figura 12: A cidade do lixo 

Fonte: Microfilme da ilustração de João Affonso presente no jornal   
A Vida Paraense de 20 de novembro de 1883. 

Fotografia realizada pela autora no dia 06 de Novembro de 2017, no Acervo da Biblioteca Pública 
Arthur Vianna.  

 
 

 

A  ilustração presente no jornal A Vida Paraense de 20 de novembro de 1883, 

após abordar a matéria sobre a cremação do lixo na cidade, finaliza a edição com 



 74 

essa ilustração satírica, dedicada à “illustrissima camara”, evidenciando a 

negligência do poder público em relação ao saneamento. A figura feminina central 

representa uma alegoria da cidade de Belém como a “cidade do lixo”, que, embora 

esteja ricamente adornada por joias e vestida de forma considerada elegante, tem 

seu corpo e traje sujos e em farrapos, sugerindo um contraste entre a aparência 

“civilizada” e a decadência material. A personagem está em um cenário repleto de 

lixo, urubus e até o símbolo da morte com a figura da “ceifadora” e a frase “febre 

amarela” escrita na foice,  o que reforça a ideia de insalubridade pela qual Belém era 

atingida.  

 
[...] as políticas urbanas higienistas são diretamente influenciadas pelas 
epidemias que acometeram a capital da província ao longo do século XIX. 
Em 1850, chegou ao Pará a febre amarela, e, 5 anos depois, em 1855, o 
cólera. Já a varíola transitou no Pará de 1851 até 1890, com surtos de curta 
duração, porém, igualmente fatais (MIRANDA et al. 2015). 

 

 

Diante das ideias higienistas que associavam os odores fétidos à doença e à 

degradação social, a figura da Vendedora de Cheiro, que já circulava pelas ruas de 

Belém no século XIX, adquire um papel ambíguo: por um lado, suas essências 

provenientes do cheiro poderiam mascarar os odores desagradáveis da cidade, 

oferecendo uma solução efêmera em um ambiente ainda marcado por deficiências 

sanitárias. Por outro, sua presença revela as práticas populares de cuidado com a 

limpeza e o cheiro exalado pelos corpos, o que pode ajudar a explicar sua 

“aceitação” no espaço urbano. Assim, a  referida personagem, além de ser uma 

figura fundamental neste contexto de higienização da cidade ao remeter a um ofício 

feminino ligado ao universo sensorial, também atua como mediadora entre a 

experiência das classes populares e as transformações urbanas que tentaram 

aniquilar os vestígios de desordem olfativa e social. 

O perfume é uma questão de destaque na cultura paraense, tanto que, no 

século XX, surgiram duas grandes perfumarias em Belém: a Orion e a Phebo.  

A loja da Orion foi fundada em 1927 por Antônio Santos Agra Gomes, tio-avô 

de Manuel, que chegou em Belém em 1914, vindo de Portugal. A partir dos produtos 

naturais e de origem amazônica, é realizado o trabalho manual de transformação 



 75 

das essências, que são misturadas para dar origem aos perfumes comercializados 

na loja física e no site52.  

A Perfumaria Phebo foi fundada em Belém no ano de 1930 pelos primos 

portugueses Antonio e Mario Santiago, que, em 1946, inovaram com o lançamento 

da Colônia Seiva de Alfazema53. Embora a flor de alfazema não seja cultivada no 

Brasil devido às condições climáticas, a fragrância tornou-se uma das preferidas 

entre os brasileiros. Após ter sido administrada por multinacionais do segmento de 

higiene, em 2004, a marca Phebo, bem como os produtos que fabricava em Belém, 

foi incorporada à Granado Pharmácias54. 

Os cheiros no Pará, desde os aromas naturais da floresta até os perfumes 

artesanais, configuram elementos fundamentais na construção da identidade 

paraense, que articula relações entre corpo, território e memória coletiva. Assim, o 

perfume transcende sua função inicial e se torna um marcador simbólico de 

pertencimento e de afirmação cultural.  

 Um exemplo atual sobre essa relação foi visto e sentido no desfile de 

carnaval de 2025 da escola de samba Acadêmicos do Grande Rio, que trouxe para 

a avenida o enredo “Pororocas Parawaras: as águas dos meus encantos nas contas 

dos curimbós”, que conta a história de três princesas turcas que passaram pelo 

processo de encantamento no oceano e chegaram como caboclas às praias do 

norte e nordeste brasileiro, tornando-se protagonistas do Tambor de Mina Paraense.  

O desfile apresentou diversos elementos representativos da cultura paraense, 

com destaque para o último carro alegórico, chamado de “Noite de festa: a felicidade 

está me esperando a felicidade mandou me buscar”, que trouxe barcos com os 

nomes das princesas Herondina, Jarina e Mariana, pintados respeitando um tipo 

local da escrita desenvolvido pelos “abridores de letras”. Entre outros símbolos, 

destacavam artefatos de palha, representações da arquitetura vernacular de casas 

ribeirinhas, com seus tabuados de madeira coloridos, além de garças e urubus, aves 

icônicas da região. O carro também exibiu representações de camarões e peixes, 

como o pirarucu, mergulhando em um rio composto por inúmeras garrafas de 

perfumes atrativos, fazendo referência aos cheiros do Pará. Como parte da 

54 Informações obtidas no site: https://www.phebo.com.br/nossa-historia. Acesso: 12 Jan. 2025. 

53 Até hoje, a Colônia Seiva de Alfazema é muito usada em banhos e processos de purificação na 
Pajelança Cabocla e Umbanda, tanto do Pará quanto dos demais estados brasileiros.  
 

52 Informações obtidas no site: https://orionperfumaria.com.br/. Acesso: 12 Jan. 2025. 
 



 76 

experiência sensorial, esse carro alegórico borrifou o perfume de patchouli, 

remetendo ao tradicional banho de cheiro tão presente na cultura paraense.  

A cultura do banho de cheiro remonta ao período de colonização do estado 

do Pará, conforme explica o historiador Márcio Neco (2023) ao comentar sobre a 

tradição dos portugueses de se banharem nos rios da região na véspera do São 

João. Dessa forma, ocorreu uma interação cultural com as ervas utilizadas nas 

práticas e saberes dos povos originários que aqui viviam55.  

Esse costume, por sua vez, foi homenageado em versos e prosas por 

intelectuais ao longo dos anos, como Raimundo Morais, Napoleão Figueiredo, 

Eneida de Moraes, Osvaldo Orico e Bruno de Menezes, que serão abordados ao 

longo desta tese. 

Peregrino Júnior56, no livro “Vida Futil” de 1923, também relata a sua 

experiência com o banho de cheiro. O autor narra que, mesmo morando no Rio de 

Janeiro, lembrou-se com saudades de que: “[...] hontem era a vespera da festa 

deste amavel e bucolico São João, que encheu de alegria e sonho a meninice de 

todos nós [...]. Lembrei-me então do primeiro ‘banho de cheiro’ que tomei57”. O 

escritor questiona o leitor se este sabe o que é o banho de cheiro e, em seguida, 

responde:  

 
É um lindo costume paraense - um costume que é uma superstição e um 
encanto [...]. Desde manhã cedo, era singular e festivo o aspecto das ruas. 
Sob o ouro quente do sol matinal, passavam os vendedores de hervas e 
folhas aromaticas. E o espectaculo pittoresco das carrocinhas floridas, dos 
taboleiros verdes de folhas e raizes, dos homens engrinaldados de ramos e 
lianas, imprimia à vida urbana, uma nota singularmente [...] original, curiosa 
(JUNIOR, 1923, p.59-60). 

57 A citação de Peregrino Júnior segue a grafia do período. O referido texto é datado ao fim: “Junho - 
1922”.  

56 João Peregrino Júnior da Rocha Fagundes (Rio Grande do Norte,  1898 - 1983) foi um jornalista, 
médico, contista e ensaísta. Proibido de estudar na sua cidade, mudou-se em 1914 para Belém, onde 
terminou o curso secundário no Ginásio Pais de Carvalho. Em A Folha da Tarde ocupou, 
gradativamente, as funções de suplente de revisor, repórter de polícia e redator. Trabalhou, ainda, em 
A Tarde e A Rua, além de secretariar A Semana.  Trabalhou em diversos jornais, sobretudo como 
cronista e como colaborador de numerosas revistas literárias e científicas do Brasil e do estrangeiro. 
Disponível em: https://www.academia.org.br/academicos/peregrino-junior/biografia. Acesso: 12 Jan. 
2025. 
 

55 Informação presente na matéria “Belém mantém viva tradição centenária do ‘Banho de Cheiro’”, de 
23 de junho de 2023. Disponível em: 
https://sbtnews.sbt.com.br/noticia/brasil/251067-belem-mantem-viva-tradicao-centenaria-do-banho-de
-cheiro. Acesso: 12 Jan. 2025. 
 



 77 

O jornalista comenta sobre o espetáculo pitoresco das “carrocinhas floridas”, 

que compõem uma tradição cultural em Belém, especialmente durante a quadra 

junina. Esses carros ambulantes (Fig.13), geralmente feitos de madeira, com 

estrutura metálica e rodas adaptadas, percorrem as ruas do comércio local, 

vendendo enfeites de cabelo, como tiaras e laços estilizados com patchouli e/ou 

flores artificiais, além de chapéus de palha para uso masculino, algumas carrocinhas 

também comercializam bandeiras juninas, vidrinhos de cheiro do Pará e raízes 

cheirosas de patchouli.  Atualmente, esse comércio ambulante é pouco visto em 

Belém, mesmo no mês de junho.  

 

 
Figura 13: Carrocinha florida  

Fonte: TEIXEIRA, 2023 
Fotografia realizada pela autora no dia 24 junho de 2023 no centro comercial de Belém. 

 

 

Retomando a obra de Peregrino Júnior, o autor relata o espanto que sentiu ao 

ver os vendedores de ervas pela  primeira vez e segue narrando uma conversa com 

o personagem Edmundo, que lhe pergunta do que se trata: 

 

-​ São vendedores de folhas, hervas e raizes sylvestres. 

-​ Então, aqui, os vegetarianos… 

-​ Não, homem de Deus! É para o "banho de cheiro". 



 78 

-​ "Banho de cheiro"? 

-​ Sim. Um costume cá da terra. Genuinamente indigena. É um banho 

milagroso: tira o azar e dá felicidade. 

-​ Felicidade?... 

-​ Na vida e no amor! 

-​ Singular! 

-​ É interessante. 

-​ E ha aqui quem creia nisso? 

-​ Por que não? Firmemente. E garanto-lhe que é um prodigio. Em cousas de 

amor, então... nem se fala. Não ha mortal que resista ao encanto de uma 

"curibóca" que tenha tomado o "banho de cheiro"... 

-​ Que perigo!... 

-​ Mas é só uma vez por anno, no São João… 

-​ Hoje, então?.. 

-​ É verdade. À meia-noite em ponto. 

-​ E como se faz isso? 

-​ Muito simples. Faz-se uma infusão de hervas, folhas e raizes do matto 

(periperioca, injuara-tasseu, jasmins, copahiba e outras). Mistura-se n'agua, e 

ahi temos o "banho de cheiro". 

 

O Edmundo calou-se, muito sério. E eu grave, olhei-o com indulgencia, 

pendurado no galho oscillante de uma duvida... 
 

O autor segue comentando que apenas aqueles que nunca experimentaram 

diretamente a exuberância da natureza são incapazes de compreender o fascínio do 

espírito amazônico. Ao destacar a experiência sensorial e emocional de quem vive 

ou visita esses espaços, ele reforça que as lendas e os costumes dos “caboclos 

sonhadores e mansos” permanecem na memória de quem os conhece. Ao mesmo 

tempo em que enaltece as “lendas maravilhosas”, o escritor também considera os 

costumes locais como “superstições ingenuas” e “costumes primitivos”. 

 
 
O Pará innegavelmente tem comsigo o segredo de tornar impressionantes e 
lindas, as superstições ingenuas e as lendas maravilhosas que nascem, 
como um filão encantado, na penumbra verde e mal-assombrada das 
mattas virgens. Uma dellas é o "banho de cheiro". Ha outras; mas esta é 



 79 

porventura uma das mais interessantes e caracteristicas. E só aqueles que 
ainda não subiram, em noite branca de luar, a corrente de um "igarapé" 
tranquillo, ou não penetraram ainda, em dias calidos de verão, a sombra 
espessa de uma matta phantastica, pódem desconhecer o encanto singular 
e doce da alma amazonica, desabotoando em flores de poesia e sonho. 
Quem, entretanto, uma vez menos, subiu aquelles rios formidaveis, ou 
varou aquellas florestas negras - nunca mais esquece as lendas e os 
costumes primitivos daquelles caboclos sonhadores e mansos (JUNIOR, 
1923, p.61-62). 
 
 
 
 

 ​ A partir dessa análise inicial, é possível perceber que a figura da Vendedora 

de Cheiro, tal como representada pela artista Antonieta Feio, sintetiza séculos de 

construções simbólicas sobre a mulher amazônica, especialmente no que diz 

respeito à sua relação com o comércio de ervas e ao sincretismo religioso.  Essa 

personagem emerge em um ponto de confluência entre tradição e modernidade, no 

qual elementos visuais, como a vestimenta e os adornos corporais, reafirmam a 

identidade cultural da mulher paraense em meio às transformações urbanas, sociais 

e econômicas. Se, por um lado, o vestir considerado “típico” resiste como um 

marcador de memória nas rodas de carimbó,  por outro, as erveiras mais jovens 

adotam uma estética adaptada ao cotidiano e às demandas do presente. Assim, a 

obra de Feio não apenas cristaliza uma imagem icônica da mulher paraense, mas 

também evidencia as continuidades e rupturas que permeiam as práticas culturais e 

a visualidade desse ofício, reafirmando a importância dessas mulheres na 

manutenção e reinvenção do patrimônio imaterial amazônico. 

 

1.2 A alegoria do “outro”58: os modos de vestir e adornar das mulheres 
amazônidas sob a ótica dos viajantes  
 
​ Este tópico investiga como os modos de vestir e adornar das mulheres 

amazônidas foram representados pelos viajantes que transitaram pela região entre 

os séculos XIX e início do XX, revelando as percepções exotizantes e etnocêntricas 

que moldaram essas narrativas visuais e literárias. Através da literatura de viagem e 

da iconografia produzida nesse período, observamos a construção do “outro” 

58 Os cientistas no século XIX, usavam a expressão “outro” para referir-se aos habitantes das regiões 
estudadas. Ao encontrarem estes “outros”, os viajantes os representavam em seus escritos a partir 
da lógica racialista, tomando como base de interpretação teorias que, principalmente na segunda 
metade do século XIX, buscavam responder ao questionamento da diferença observada. Fonte: 
ARAÚJO, 2017. 



 80 

amazônico, em especial das mulheres populares de Belém, que eram descritas e 

retratadas a partir de uma ótica estrangeira, frequentemente marcada pela 

idealização, erotização e/ou exotismo. Ao longo da análise, evidencia-se como 

elementos do vestuário, dos adornos e da corporalidade foram utilizados como 

marcadores culturais, tensionando visões coloniais e, simultaneamente, 

documentando práticas cotidianas que dialogam com a formação identitária da 

Amazônia urbana. 

 

1.2.1 Alexandrina e o exotismo  
 

Desde a chegada dos europeus à América, o Brasil recebeu inúmeras 

incursões de estrangeiros, que nos deixaram um vasto material documental, 

conhecido como “literatura de viagem”, descrevendo a fauna, a flora e seus 

habitantes.  

No século XIX, as diversas transformações ocorridas na sociedade moderna 

impuseram novos processos às cidades, ampliando a circulação de informações. 

Santos (2005) pontua alguns aspectos, são eles: a valorização da leitura entre 

camadas populares impulsionou a literatura de ficção do gênero aventura, assim, 

quem não podia realizar grandes viagens pela América, África ou Ásia, podia 

fazê-las através das páginas dos livros. Com a profissionalização do fazer científico, 

as expedições científicas para colônias e ex-colônias ganham destaque ao serem 

locus de estudo para aqueles que desejavam, por exemplo, observar aspectos 

“originais” da formação das espécies animais, da geologia, da botânica e das “raças” 

humanas. Neste sentido, a Amazônia tornou-se um local privilegiado para 

descobertas.  

A autora também cita outros fatores que contribuíram para a abertura das 

terras brasileiras à visitação estrangeira, como a independência do Brasil, em 1822, 

e a abertura dos portos à navegação internacional, em 1866. Desse modo, durante o 

final do século XVIII e ao longo do século XIX, o Brasil tornou-se alvo de viajantes 

vindos de vários países da Europa e da América do Norte. 

O século XIX trouxe mudanças significativas para a Amazônia em 

comparação com as descrições feitas pelos primeiros viajantes dos séculos XVI e 

XVII.  Enquanto esses exploradores frequentemente retratavam a região sob uma 

perspectiva etnocêntrica da Europa iluminista, aliada à visão romântica e muitas 



 81 

vezes exagerada da selva impenetrável repleta de riquezas inexploradas, essa 

imagem começou a dar lugar a estudos mais sistemáticos e a uma exploração mais 

organizada. A presença de naturalistas, cientistas e exploradores com propósitos 

menos aventureiros e mais científicos permitiu que o conhecimento sobre a 

biodiversidade, os recursos naturais e as populações indígenas da Amazônia fosse 

ampliado e documentado com maior precisão. 

 
No século XIX, várias das populações amazônicas já haviam sido 
destruídas social e fisicamente, e as que resistiram encontraram estratégias 
de convivência com o elemento “branco”, formando uma sociedade 
marcada pela diversidade de culturas e de cores. A importância dos relatos 
de viagem para a Amazônia encontra-se principalmente na visibilidade que 
estes darão à região dentro e fora do Brasil e na contribuição para a 
reflexão sobre seu papel na nação que se formava (SANTOS, 2005, p.18). 

 

Aqui, apresentaremos relatos de viajantes, em sua maioria estrangeiros, que 

transitavam pelas ruas de Belém durante os séculos XIX e início do XX, 

evidenciando as mulheres por meio de seus traços e seus modos de vestir.  

Antes, porém, de nos debruçarmos sobre esses relatos, trazemos o que pode 

ter sido a primeira imagem de uma mulher cafuza, considerando a classificação de 

cor/raça do século XIX (SAMPAIO, 2015), haja vista sua importância para a 

discussão que segue nesta tese, mesmo que a personagem retratada fosse natural 

de Tefé, uma vila da província do Amazonas.           

​ Alexandrina (Fig.14) foi retratada durante a Expedição Thayer, uma das 

principais expedições científicas da segunda metade do século XIX, que explorou 

uma vasta área do território brasileiro entre 1865 e 1866. Liderada por Louis 

Agassiz59, a expedição partiu do Rio de Janeiro e seguiu até o Amazonas. O grupo 

era composto por 12 integrantes, incluindo  geólogos, um desenhista, um ornitólogo, 

um taxidermista e um grupo de assistentes.  

 

59 Louis Agassiz (Môtier, 1807 - 1873) foi um suíço com formação em botânica e medicina, que tinha 
seus estudos principais voltados para a área da ictiologia, lecionou zoologia na Universidade de 
Harvard, onde fundou o Museum for Comparative Zoology, também nos Estados Unidos conheceu e 
casou com a norte-americana Elizabeth Cary. Fonte: ARAÚJO, 2017. 



 82 

 
Figura 14: Retrato de Alexandrina de William James. 

Fonte: AGASSIZ; AGASSIZ, 2000, p.238. 
 

 

Agassiz tornou-se um dos críticos mais veementes da teoria da evolução por 

seleção natural proposta por Darwin. 

 
[...] o objetivo da viagem de Louis Agassiz ao Brasil não era outro senão 
provar que Darwin estava errado, utilizando argumentos pautados no 
mesmo tipo de observação que este utilizara anteriormente após sua 
viagem no Beagle (SANTOS, 2005, p.14). 
 
 

Elizabeth60, esposa de Agassiz, também fazia parte do grupo e foi 

responsável por descrever o cotidiano feminino e registrar suas impressões da 

natureza local. Em seu diário de viagem, ao descrever Alexandrina, ela foca 

primeiramente em sua aparência física: “deve ter nas veias uma mistura de sangue 

índio e sangue negro. Ela promete muito e parece reunir a inteligência do índio à 

adaptabilidade maior do negro” (AGASSIZ; AGASSIZ; 2000, p.221). Entretanto, não 

foram seu conhecimento e destreza que lhe garantiram destaque no relato, ainda 

60 Elizabeth Cabot Agassiz (EUA, 1822 - 1907) foi uma educadora, naturalista e escritora americana. 
Participava ativamente nas expedições junto ao seu marido  Louis Agassiz. Os escritos de Elizabeth 
Agassiz sobre a Amazônia demonstram o contraste entre as imagens das mulheres locais – índias e 
mestiças, habitantes de um mundo diferente e desconhecido – e a sua própria condição de mulher e 
‘civilizada’. Os capítulos IV ao XI de Viagem ao Brasil, nos quais está documentada a passagem da 
expedição Thayer pelas províncias do Pará e Amazonas, trazem importantes referências sobre a vida 
feminina na região, questão relegada a segundo plano em outros registros. Disponível em: 
https://revistahcsm.coc.fiocruz.br/a-mulher-amazonica-na-visao-de-uma-dama-de-boston-do-seculo-xi
x/. Acesso: 28 Mai.2024. 



 83 

que recebesse a alcunha de “ajudante de naturalista” devido seus trabalhos 

domésticos e “também científicos”. 

A maior atenção voltada para Alexandrina se deu por conta do “arranjo 

extraordinário da cabeleira dessa rapariga” (AGASSIZ; AGASSIZ; 2000, p.237), que, 

mesmo relutante, permitiu que William James a retratasse. 

 
Seus cabelos perderam as ondulações finas e cerradas próprias dos 
negros, adquiriu mesmo alguma coisa da longura e do aspecto duma 
cabeleira de índia, mas lhe ficou, apesar de tudo, uma espécie de 
elasticidade metálica. A pobre menina faz tudo para penteá-los; eles ficam 
em pé em sua cabeça e se eriçam em todas as direções, como se 
estivessem eletrizados (AGASSIZ; AGASSIZ, 2000, p.237). 
 
 

Durante essas expedições, era comum que os viajantes europeus 

registrassem em detalhes as características físicas e culturais das populações 

locais, a fim de construir percepções. Tais registros serviam tanto para satisfazer a 

curiosidade do Velho Mundo quanto para reforçar estereótipos ou a ideia de uma 

suposta superioridade cultural. 

 
O  legado iconográfico e a literatura de viagem dos cronistas europeus 
trazem sempre a possibilidade de novas aproximações com a história do 
Brasil. No entanto, essas obras só podem dar a ver um Brasil pensado por 
outros. O olhar dos viajantes espelha, também, a condição de nos vermos 
pelos olhos deles. 
As  obras  configuradas  pelos  viajantes engendram uma história de pontos 
de vista, de  distâncias  entre modos de observação, de  triangulações  do 
olhar [...] Na  sua  origem,  as imagens  elaboradas pelos viajantes 
participam da construção da identidade européia. Apontam modos como as 
culturas se olham e olham as outras, como estabelecem  igualdades  e  
desigualdades, como  imaginam  semelhanças  e  diferenças, como 
conformam o mesmo e o outro (BELLUZZO, 1996, p.10). 

 

​ Assim, “um Brasil pensado por outros” sugere que essas representações são 

construídas a partir de um ponto de vista externo, moldado pelas expectativas e 

concepções dos viajantes, configurando-se como uma imagem idealizada ou 

distorcida da realidade. 

Por meio da iconografia e da literatura de viagem, podemos compreender 

como as culturas europeia e brasileira se influenciam e se observam mutuamente, 

revelando as dinâmicas de poder e os desequilíbrios entre elas, além de como a 

identidade cultural de cada uma foi moldada a partir dessas interações. Essas 

representações ajudam a entender não apenas a percepção europeia sobre o Brasil, 



 84 

mas também como os europeus definiam a si próprios em relação ao Novo Mundo. 

Também não podemos deixar de assinalar que parte da iconografia dos 

viajantes possuem erros de registro ou apresentam intervenções que as 

descaracterizam, como fica evidenciado em Moura (2012, p.24): 

 
A reprodução dos desenhos, tendo em vista as edições europeias, era feita 
por pintores, gravadores e litógrafos que transferiram para as obras suas 
próprias ideias, correspondentes a uma concepção artística convencional 
formada por modelos europeus. Havia parte deles geral desconhecimento 
da realidade das diferentes culturas documentadas pelos viajantes e 
naturalistas. [...] Através desse enviesado olhar transmitia-se, entre outras 
imagens alteradas ou distorcidas, a do negro. 

 

 

Podemos levantar a hipótese que a representação dos cabelos de 

Alexandrina foi desenhada de maneira exagerada, tendo em vista a atenção que 

Elizabeth Agassiz e os demais integrantes da expedição desejavam imortalizar por 

meio da visualidade, situando-a na outridade como uma “mulher exótica” e 

sexualizada pelo olhar do estrangeiro. Tanto que, na figura 12, a imagem de 

Alexandrina feita por William James, publicada originalmente no livro Viagem ao 

Brasil 1865-1866,  mostra uma mulher de mais idade, praticamente com os seios 

desnudos, com apenas um leve esfumado abaixo, indicando a presença de uma 

blusa. 

Em contrapartida, temos outra representação de Alexandrina (Fig.15), 

presente no livro A travessia da Calunga Grande de Carlos Eugênio Moura. Nela, a 

“ajudante de naturalista” foi representada mais jovem em comparação à imagem 

anterior e usa uma blusa ombro a ombro com detalhes de renda no decote e nas 

mangas, além de estar visível na composição do desenho. Esse modelo de blusa, 

geralmente na cor branca, era muito frequente na iconografia do período, sendo 

usado por escravizadas e por mulheres de menor condição financeira. 

 



 85 

 

 
Figura 15: Retrato de Alexandrina de Alphonse de Neuville. 

                                              Fonte: MOURA, 2012, p.533. 
 

 

Essa mesma representação está presente no site Getty Images, onde a 

legenda atribui o desenho Alphonse de Neuville (1835-1885), feito a partir de um 

esboço da representação disponível na obra de Agassiz, a qual foi publicada no Il 

Giro del mondo (World Tour), Journal of geography, travel and costumes, Volume II, 

No 7, February 11, 1869. 

É importante pontuar que há um jogo dual nas imagens de Alexandrina: 

enquanto uma é representada como uma mulher mais velha, com seu corpo 

sexualizado e parte dos seios à mostra, a outra é esboçada com traços juvenis e o 

corpo parcialmente coberto, expondo apenas os ombros. Dessa forma, percebe-se 

uma sensualidade mais velada e, talvez, mais aceita, o que pode justificar a 

publicação desse outro desenho de Alexandrina no jornal. Porém, ambas as 

imagens compartilham um elemento em comum: o cabelo armado e muito volumoso. 

Além disso, o desenho de Alexandrina pode ter sido concebido com o 

propósito de criar um relato visual que complementasse as narrativas da expedição, 

ajudando a perpetuar a visão do "outro" como algo digno de nota, estudo ou até 

mesmo de controle. Assim, seu cabelo era enfatizado como símbolo de alteridade e 

exotismo, o que fica evidenciado em Alves-Melo (2021): “[...] renderam muitos 

comentários os indomáveis cabelos de Alexandrina, especialmente porque foram 



 86 

tomados pelo casal Agassiz como uma marca indiscutível dos efeitos que a 

mestiçagem provocava nos ‘tipos humanos’”. 

Também podemos destacar que os cabelos de Alexandrina representavam 

um sinal de “selvageria” para os estrangeiros, haja vista que, no discurso exotizante, 

a criação do "selvagem" adquire um caráter enigmático e, por vezes, 

fantasmagórico, ao ter sua imagem associada a traços animalescos ou 

sobre-humanos.  

Elizabeth também comenta sobre a indígena chamada Esperança, que foi 

responsável por acolhê-los no Pará:  

 
Não se pode dizer que Esperança seja bonita, mas tem um sorriso gracioso, 
e a sua voz francamente suave tem como que uma entoação infantil que a 
torna verdadeiramente cativante. Quando, acabado o trabalho, ela veste por 
cima de sua saia escura uma camisa branca um tanto folgada, deixando 
aparecer seus ombros morenos, e enfia nos seus cabelos de azeviche uma 
rosa ou um galho de jasmim, o aspeto de toda a sua pessoa não deixa de 
ter sua sedução  (AGASSIZ; AGASSIZ, 2000, p.186). 

 

​ Ao descrever Esperança, a autora lhe concede uma representação que 

mescla exotização e ternura. A sensualidade sugerida pelo corpo parcialmente 

exposto e adornado com flores está imersa em uma lógica colonial do olhar, em que 

o corpo da mulher indígena é romantizado dentro de um enquadramento visual 

dominado pelos olhos europeus. Tal padrão vestimentar e o trato estético-sensorial 

dos cabelos atribuídos à indígena reaparecem, com variações, em diferentes 

ocorrências analisadas nesta pesquisa, mobilizados por mulheres caboclas, mulatas 

e escravizadas.  

​ Diante do exposto, o interesse no “outro” traz questões como a cromofilia, que 

basicamente consiste no desejo pela cor que os viajantes estrangeiros possuem em 

relação a esses habitantes do Novo Mundo, a fim de satisfazer a curiosidade do 

espectador. 

​ Batchelor (2007) salienta a concepção que o Ocidente tem do branco e, 

consequentemente, associa-o com o divino, com o belo, com o puro. Em 

contrapartida, Batchelor também cria o termo cromofobia que diz respeito à aversão 

à cor:    
A cromofobia se manifesta nas inúmeras tentativas de purgar a cor da 
cultura, de desvalorizá-la, de diminuir sua significância, de negar sua 
complexidade. [...] a cor é interpretada como a propriedade de um corpo 
"estrangeiro" - geralmente o feminino, o oriental, o primitivo, o infantil, o 
vulgar, o insólito ou o patológico. 



 87 

De acordo com Batchelor (2007), a cor foi desvalorizada e afastada do 

cotidiano por estar associada ao primitivo, ao infantil, ao inocente, ao irracional, ao 

oriental e ao feminino, sendo considerada um elemento supérfluo na esfera cultural 

e nas categorias mais elevadas do pensamento, além de ser vista como algo 

excêntrico e superficial nas práticas artísticas. Para o autor, um certo desdém pela 

cor permeia a cultura ocidental, com muitos teóricos desprezando-a e alegando que 

ela distraía das verdadeiras "glórias da arte": a linha e a forma. 

Em diálogo com Batchelor, Figueiredo (2021)61 propõe uma reflexão sobre as 

raízes da cromofobia, que segundo o historiador torna-se evidente como o 

desconforto diante da representação da cor humana, sobretudo quando se afasta do 

arquétipo europeu, moldou profundamente a história da arte ocidental nos últimos 

cinco séculos. Entre o Renascimento e as vanguardas do início do século XX, a 

figura não branca foi, na maioria das vezes, excluída das narrativas hegemônicas, 

quando não reduzida a papéis simbólicos marcados pela exotização ou 

instrumentalização ideológica. Três eixos centrais emergem desse processo: a 

exclusão sistemática de corpos negros dos salões e circuitos oficiais de arte; a 

dicotomia entre o belo e o exótico, que frequentemente confinou a representação 

negra ao campo do pitoresco ou do curioso; e a imagem do negro como ícone de 

uma identidade nacional, fixado como monumento. Esses deslocamentos revelam 

como o olhar artístico foi atravessado por hierarquias raciais, produzindo uma 

estética que ainda hoje precisa ser criticamente revista. 

Silvia Hunold Lara (apud Candido; Rodrigues, 2018), em seus estudos sobre 

sobre cor e hierarquias sociais no  Antigo  Regime, nos séculos XVII e XVIII, aponta 

que a condição  social das pessoas se definia, sobretudo, pelo nascimento e pela 

honra. A visualidade tinha importante papel na posição de cada um nas hierarquias 

sociais, e era percebida por meio de roupas e adornos, séquitos, lugar na igreja e 

em procissões etc. A cor da pele e outras características físicas eram lidas como 

parte desse código visual, mas fazia diferença se essa “leitura” acontecia em uma 

sociedade  estruturada ou não pela escravidão dos africanos.  

Para a autora, a cor da pele não serviu de base para a classificação social, 

mas foi incorporada como mais um elemento a diferenciar a condição social das 

pessoas. No mundo colonial, em que a escravidão africana era estruturante, a 

61 Tema tratado na palestra “Cromofobia museográfica: arte, racismo e colecionismo na Amazônia” 
proferida por Aldrin Moura de Figueiredo, realizada de forma on-line, no dia 21 de maio de 2021. 



 88 

associação entre a cor branca e a liberdade serviu para aproximar todos os não 

brancos da escravidão. No momento em  que  cada vez mais e em maior número os 

não brancos se tornavam livres, essa ordem social se desestabilizou. Isso  

aconteceu na segunda metade do século XVIII, quando a menção à cor passa a 

substituir a referência à condição social, particularmente perceptível no caso dos 

libertos mestiços, que passam a ser designados como “pardos” ou “mulatos”, 

conforme a avaliação positiva ou negativa  de  seu  nascimento  (se associado  à  

bastardia ou não) e de sua liberdade (se julgada indevida ou não). O uso dos  

termos para designar a cor das pessoas variou ao longo do tempo e teve  

significados diversos conforme quem chamava alguém de algo. 

O que nos ajuda a compreender a pluralidade de nomeações presentes nesta 

pesquisa, usadas para referir-se a mulher popular paraense, como por exemplo: 

mulatas, mamelucas, pardas, pretas, cafuzas, curibocas, negras, mestiças, tapuias, 

caboclas e morenas, que segundo Lara (2007, p.144), tais nomes eram usados 

como uma forma de afastá-las dos brancos. 

Figueiredo (2020), ao comentar sobre o uso da cor como um divisor do lugar 

ocupado pelos “topos da cor”, também aponta que “as reflexões e interpretações 

sobre a cor estão moldadas no cânone ocidental desde a chamada tradição clássica, 

tanto na literatura como nas artes visuais [...]". E, ao tratamos da Amazônia, mais 

especificamente de Belém, podemos citar espaços museais como o Museu de Arte 

de Sacra (MAS), que possuem pinturas e esculturas em seu acervo com a 

representação de traços femininos e características étnico-identitárias da região, os 

quais foram criados nas oficinas de catequização indígena durante o Período 

Colonial em Belém.  

 Inicialmente, tais características foram empregadas em imagens sacras, nas 

quais os indígenas moldavam e copiavam seus próprios traços físicos e cromáticos, 

rompendo, assim, com a estética branco-europeia. Também é válido pontuar que, 

embora haja a materialização dessas figuras em esculturas, não há registro dos 

nomes desses artistas, perpetuando-se, dessa forma, o processo de apagamento.       

Com o passar dos anos, outros artistas também incorporaram essa estética 

cabocla em suas obras, expressa na fisionomia e na cor dos retratados ou nas 

cenas do cotidiano belenense, seja com a finalidade de alimentar o mercado 

consumidor de bens exóticos ou como forma de afirmar a identidade amazônica. 



 89 

Como é o caso da artista Antonieta Feio, bem como de outros artistas, como Carlos 

de Azevedo e José de Souza Irineu, cujas obras serão analisadas mais adiante.  

A identidade amazônica perpassa pela “cor dos trópicos”, tanto que Belém é 

conhecida como “cidade morena”, dada a característica fenotípica de seus 

habitantes. 

Porém, o tom aparentemente poético do termo, revela uma metáfora 

identitária que mascara a presença negra e opera como um mecanismo simbólico de 

exclusão, conforme discutido por Conrado, Campelo e Ribeiro (2015). A categoria 

“morena/moreno”, embora largamente utilizada no discurso cotidiano e institucional, 

atua como um eufemismo que suaviza a autodeclaração de negritude, ocultando os 

traços históricos e culturais da população negra sob a ideia de uma mestiçagem 

harmônica e, sobretudo, indígena. Tal processo é reforçado por um imaginário 

regional que insiste em se ver como “amazônico”, numa construção simbólica onde 

o indígena se apresenta como o protagonista exclusivo da formação social local, 

apagando ou relegando a um segundo plano as contribuições dos africanos e seus 

descendentes. 

Nesse contexto, a identidade negra no Pará é marcada por tensões 

contrastivas: ela se afirma por oposição, desafiando o mito da “cidade morena” e do 

povo mestiço. A negação do negro como categoria legítima de pertença é 

alimentada historicamente por uma ideologia do branqueamento e por narrativas que 

desqualificam a presença africana na região. Contudo, os autores demonstram que 

as experiências vividas por comunidades negras, especialmente nas periferias 

urbanas de Belém, revelam uma resistência cotidiana e uma reconfiguração 

simbólica que tensionam esse pacto silencioso da “morenidade”.  

Esse colorismo racial presente em Belém, certamente chamou a atenção dos 

viajantes, que a identificaram como um dos elementos do exotismo, que de acordo 

com Figueiredo (2020), era um entretenimento para os livros de viagens, as 

compilações francesas e o grande arsenal de gravuras e pinturas que circulavam em 

Paris sobre povos distantes - aqui também podemos estender para outros países 

europeus. A descrição da cor do exótico é, portanto, parte da retórica de um lugar, 

de um motivo e de um tema que será arrebatado pela literatura e por outras 

linguagens artísticas. Nesse contexto, coleções etnográficas, objetos museológicos, 

fotografias e gravuras sobre as populações mais pobres da Amazônia, indígenas, 



 90 

caboclos, negros escravizados, compõem o processo de construção do exotismo 

como registro do folclore, conforme esclarece o autor.  

Segundo observa Mason (1998), o exotismo opera por meio da extração dos 

objetos de seu contexto original, seguida por sua posterior recontextualização e 

ressignificação. Assim, esses objetos são retirados de seu ambiente original e 

recebem um novo significado, que, segundo o autor, deriva da imposição de valores 

culturais europeus e da necessidade de recontextualizar o objeto em um ambiente 

europeu, seja na imprensa, em museus ou em exposições. 

Neste sentido, a criação da imagem exótica apoia-se inicialmente na 

descontextualização e, posteriormente, em uma reintegração dentro de um cenário 

fabricado especificamente para esse propósito, com o objetivo de satisfazer a 

curiosidade e o prazer do espectador/consumidor, fato que acontecera com a 

imagem de Alexandrina e, consequentemente, com outras mulheres amazônidas.  

 

1.2.2. Sob o olhar do viajante: os modos de vestir das mulheres populares de 
Belém no século XIX e início do século XX  
 

No século XIX, viajantes estrangeiros estiveram no território brasileiro por 

meio de expedições científicas, nas quais descreviam, em seus relatos de viagem, a 

natureza, o cotidiano e a população do local, sob a ótica europeia.  

Neste contexto, tais relatos são documentos relevantes, pois abordam 

diversos temas e questões do período. Embora predominasse uma visão 

estigmatizada, alinhada à perspectiva da época, é essencial destacar que esses 

relatos influenciaram a mentalidade da sociedade. Além disso, pode-se afirmar que 

as narrativas dos viajantes estrangeiros refletiam seus próprios interesses, fossem 

eles pessoais, coletivos, políticos, sociais e econômicos. 

A mulher, desde o Período Colonial até as primeiras décadas do século XX, 

embora silenciada de diversas formas, também foi alvo dos olhares e dos 

manuscritos de viajantes. 

Neste tópico, de forma cronológica, apresentamos relatos de viajantes, 

sobretudo estrangeiros, que andavam pelas ruas de Belém durante os séculos XIX e 

início do XX, destacando as mulheres do povo por meio de seus traços fisionômicos, 

modos de vestir e adornar.  



 91 

Iniciamos com um trecho presente em Viagem fluvial do Tietê ao Amazonas 

de 1825 a 1829, de Hércules Florence: 

 
Da mistura de brancos com índias nasce a classe dos mamelucos. Com 
hábitos mais ou menos indiáticos, são um tanto mais claros. A língua porém 
é a mesma. As mulheres, em geral, são muito licenciosas. Seu traje 
consiste numa camisa de musselina bordada, de mangas compridas e 
de uma saia de chita, cheia de dobras atrás e dos lados, com uma 
abertura pela qual se vê a camisa também toda artisticamente franzida. 
Não andam senão de branco. Sustenta-lhes os cabelos um imenso 
pente, inclinado para a frente e com certos ares de enorme viseira. No 
pescoço trazem colares e relíquias de ouro, metal que brilha também 
nas orelhas, e no meio das tranças negras e escorridas da cabeleira. Vão 
sempre descalças (FLORENCE, 2007, p.264, grifo nosso).  

 

O desenhista francês da expedição de Langsdorff, descreve, inicialmente, 

aspectos como a cor da pele e os hábitos das mamelucas, destacando a influência 

indígena em seus costumes. Ele parece notar a fusão de elementos culturais 

europeus e indígenas, mas faz isso de forma hierárquica, implicando que os hábitos 

"indiáticos" seriam inferiores ou exóticos. 

Florence segue comentando sobre o comportamento dessas mulheres, 

considerando-as como “licenciosas”, o que evidencia um julgamento moral. Essa 

visão reflete o viés colonial, que frequentemente retratava mulheres não europeias 

como moralmente desviantes. o desenhista também descreve o traje feminino, 

mencionando peças como a camisa de musselina bordada, a saia de chita e o pente 

que sustenta os cabelos. Esses elementos ressaltam um estilo local que combina 

materiais simples, como a chita, com a ostentação proporcionada pelo uso de 

acessórios de ouro. No entanto, a ênfase no branco e na exibição de adereços pode 

sugerir uma tentativa de exotizar ou padronizar a aparência dessas mulheres, 

reforçando um olhar distante sobre elas. 

Na obra Ensaio corográfico sobre a província do Pará, original de 1839, 

Antônio Ladislau Baena62 aponta a singularidade do vestuário feminino, 

mencionando a blusa com aplicação de renda na gola, o colar com bentinhos63 e o 

63 Segundo Osvaldo Orico (1975) os bentinhos são muito disseminados, entre a gente dos bairros 
pobres de Belém, Manaus e de outros pontos da região, o uso do escapulário. Rara é a pessoa que 
ali não usa aquele saquito de pano, que envolve, em suas costuras, rezas ou imagens de santos, 

62 António Ladislau Monteiro Baena (Lisboa, 1782-1850) foi um militar, geógrafo e historiador 
português. Chegou ao Pará, no Brasil, em 1803. Serviu em Belém do Pará, com a patente de 
Segundo Tenente, a qual perdeu por abraçar com entusiasmo a causa da Independência da 
Província. Detido, na prisão escreveu sobre a Corografia e História da região. Disponível em: 
http://obrasraras.fcp.pa.gov.br/book-author/antonio-ladislau-monteiro-baena/. Acesso: 13 Nov. 2023. 
 



 92 

uso de baunilha64 para perfumar os cabelos, adornados com flores diversas. O 

historiador português descreve a singularidade do trajar das mamelucas e mulheres 

pardas, afirmando que estas  “não mudam o seu modo de trajar”, nem mesmo em 

ocasiões que exigem maior luxo: 

 
[...] elas usam uma saia delgada caça ou de seda [...], e uma camisa, cujo 
toral é de pano que mais sombreia do que cobre os dois semiglobos que no 
seio balançando se dividem entre as finas rendas que contorneiam a gola. 
Estas roupas são quase uma clara nuvem que ondeando inculca os moldes 
do corpo (BAENA, 2004, p.109). 

 

O autor comenta a transparência e a brancura do tecido, que praticamente 

revela os seios e as formas corporais da mulher. Essas camisas, recebem “botões 

de ouro” para ajustar “o punho das mangas” e, do colo sobre o peito, pendem-lhe 

“cordões, colares, rosários e bentinhos do mesmo metal”.  

Os cabelos são “embebidos em baunilha e outras plantas odoras” e  são 

entrelaçadas nos “dentes de um grande pente de tartaruga” (Fig.16), que possui: 

 
[...] forma de telha com a parte convexa toda coberta de uma lâmina de ouro 
lavrada, sob cuja circunferência oscilam meias luas, figas, e outros deixes 
de igual preciosidade à da lâmina (BAENA, 2004, p.109). 

 

 

64 Fruta produzida em vagens por cipó bifecundo. Baunilha pequena é uma vagem chata do 
comprimento de três polegadas, que nasce em uma arvoreta de folha larga e pequena, semelhante 
na feição do ubim. A dita vagem abre-se quando está madura, então a secam ao sol e fica muito 
aromática. Fonte: BAENA, 2004, p.43. 

preso por dois fios que pendem ao peito ou as costas. Foi um uso ali introduzido pelos nordestinos e 
que o caboclo amazônico aproveitou logo para fazer um amuleto, atribuindo-lhe dons de neutralizar a 
inveja, o mau-olhado e "fechar o corpo" contra as doenças. Assim o aceitam e estimam muitas 
velhas, que exibem o seu bentinho em cordões pendentes do pescoço encarquilhado, e muitas 
mulatas novas e faceiras, que o trazem ostensivamente sobre os seios, atados em fitas vistosas. 
 



 93 

 
Figura 16: Pente para cabelo em casco de tartaruga e ouro 

Fonte: TEIXEIRA, 2015  
 Fotografia realizada pela autora no dia 18 de agosto de 2015 no acervo do  

Museu Carlos Costa Pinto, Salvador - BA. 
 

 

Os cabelos também recebiam “um festão de jasmins, malmequeres 

encarnados, e rosas mogorins”, que adornava a “testa pela raiz do cabelo”. Baena 

aponta que, mesmo alinhadas vestidas de saia e camisa, “as mulheres escravas, 

livres, pretas, mulatas, cafuzas, curibocas65 e indianas”, andavam descalças,  

realçando seus “atrativos naturais, e conquistam vontades entranhando na alma 

meiga ilusão, que o repouso lhe quebra” (BAENA, 2004, p.109). 

Seguindo os relatos, Daniel Kidder66, em sua obra Reminiscências de viagens 

e permanências no Brasil: províncias do Norte,  publicada em 1839, comenta sobre 

a maior festividade religiosa celebrada no Pará, o Círio de Nossa Senhora de 

Nazaré67, e destaca as particularidades observadas no povo: 

 

 

67  O Círio é uma grandiosa manifestação de fé e devoção à Nossa Senhora de Nazaré. Realizado há 
mais de 200 anos em Belém/PA foi reconhecido como Patrimônio Cultural Imaterial pelo Iphan e 
declarado Patrimônio Cultural da Humanidade pela UNESCO. Disponível em: 
https://www.ciriodenazare.com.br/. Acesso: 15 Jun. 2023.  

66 Daniel Parish Kidder (EUA, 1815-1891) foi um missionário metodista norte-americano. Esteve no 
Brasil em duas oportunidades, de 1836 a 1837 e de 1840 a 1842, em viagem de propaganda 
evangélica pelo nordeste e pela Amazônia. Em 1842, com o falecimento de sua esposa, no Rio de 
Janeiro, regressou aos Estados Unidos. Disponível em: 
http://antigo.casaruibarbosa.gov.br/oprazerdopercurso/bio_kidder.htm. Acesso: 15 Jun. 2023.  
 

65 Do tupi kuriuóka. Mestiça de branco com índio; caboclo, cariboca. 
 



 94 

[...] o grande número de mulheres de todas as nuances, desde o negro 
até ao amarelo, trajadas com muito exagero e exibindo vasta profusão 
de jóias. Várias delas levavam sobre a cabeça bandejas repletas de 
brinquedos de açúcar e, nas mãos, banquinhos sobre os quais de vez em 
quando descansavam, para vender sua mercadoria. O povo, em geral, se 
apresentava muito bem vestido e em muita ordem (KIDDER, 2008, p.226, 
grifo nosso). 

 

Assim, podemos salientar que, mesmo entre o povo mais simples, a 

preocupação com o traje era notória. 

Em 1846, William Henry Edwards68 viajou para o Brasil e subiu o rio 

Amazonas com seu tio, Armory Edwards. Ao desembarcar no centro da cidade de 

Belém, ele descreve suas primeiras impressões: 

 
Em todos os lugares, e em grande número, estão as vendedoras de frutas; 
e por quase nada: todas as luxúrias deste clima fruto prolífico são suas. 
Belos bouquets de flores convidam um comprador, e agora, pela primeira 
vez, você observa a aparência singular e de bom gosto das mulheres, 
cada uma vestida de branco, e com uma flor em seu cabelo, e você 
lembra que esse é um dia festivo (EDWARDS, 1847, p.6, grifo nosso). 
 

O viajante relata que existem inúmeras vendedoras de frutas e destaca o 

“bom gosto” em trajar roupas brancas e adornar-se com flores nos cabelos, o que 

configurava um indicativo de festa. Edwards também destaca o uso excessivo de 

joias, principalmente entre as mulheres negras, as quais poderiam ser de sua 

propriedade ou emprestadas de suas senhoras. 

Quase todas as mulheres negras são profusamente ornamentadas 
com ouro, em parte fruto de suas próprias economias, e muitas vezes das 
riquezas de suas senhoras, que os emprestam de bom grado em tais 
ocasiões. Algumas usavam correntes de contas de ouro, passando 
várias vezes sobre o pescoço, e sustentando uma pesada cruz de 
ouro. Todas usavam brincos, e as mulheres mais velhas, negras ou 
índias, colocavam no topo de suas cabeças enormes pentes de 
tartaruga. As meninas indígenas, que eram em grande número, eram 
quase sempre bonitas, com traços regulares, formas finas, olhos negros 
brilhantes, e exuberantes tranças que caíam sobre seus ombros 
(EDWARDS, 1847, p.9, grifo nosso). 

 

68  William Henry Edwards (EUA, 1822-1909) foi um homem das leis por formação e um entusiasta da 
história natural. Provindo de uma família de industriais, ganhou fortuna com minas de carvão no 
estado americano de West Virginia, sendo um dos pioneiros na exploração daquela área. Em 1846, 
recém-saído da universidade, aos 23 anos, ele viajou para a América do Sul acompanhado de seu tio 
Armory Edwards. Desta expedição resultou o livro A Voyage up the River Amazon, includding a 
residence at Para, originalmente publicado em 1847, sua primeira publicação. Fonte: ARAÚJO, 2017. 



 95 

Edwards destaca o movimento da cidade em dias de procissão e festividade 

religiosa, pois era o momento em que as mulheres paraenses demonstravam o 

cuidado com seus corpos, tanto visualmente, ao usarem seus melhores vestidos, 

quanto olfativamente, ao exalarem o perfume de flores. Na festa mais importante e 

grandiosa da cidade, o Círio de Nazaré, o viajante delineia a divisão entre as classes 

sociais dentro da própria igreja: 

A missa das oito horas é notificada pelos fogos de artifício, e aqueles que se 
importam frequentam a capela. Dentro estão as mais elegantes senhoras e 
alguns cavalheiros; fora, no grande pórtico aberto, estão sentadas no chão 
as negras e índias, vestidas de branco, com flores no cabelo e 
profusamente perfumadas com baunilha (EDWARDS, 1847, p.185, grifo 
nosso).  

 

Em 1848, os viajantes Henry Walter Bates69 e Alfred Russel Wallace70, 

ficaram conhecidos pela viagem à Amazônia, que tinha como objetivo recolher 

material zoológico e botânico para o Museu de História Natural de Londres.  

Ambos permaneceram os primeiros meses em um lugarejo próximo à cidade; 

em seguida, decidiram explorar outras regiões e então, se separaram. Wallace viveu 

na Amazônia até julho de 1852, quando retornou para a Inglaterra; Bates 

permaneceu por mais sete anos, indo embora em junho de 1859.  

Bates, ao seguir em direção aos subúrbios de Belém, onde morava a 

população mais pobre, comentou sobre as moradias e suas habitantes, que 

contrastavam visualmente, ao usarem roupas “em desalinho” e portarem brincos 

decorados e colares de grandes contas de ouro: 

Essa rua, sem calçamento e com algumas polegadas de poeira, era 
habitada pela classe mais pobre da população. As casas, eram todas de um 
só pavimento, de aspecto miserável e irregular, com as janelas sem vidros, 
tendo a substituí-los, gradeados de madeira. Do lado de fora das portas 
viam-se grupos tomando fresco: pessoas de todos os tons de pele, 
Europeus, Negros e Índios, mas principalmente uma mistura incerta dos 
três. Havia nesses grupos algumas mulheres bonitas, com as roupas em 
desalinho, descalças ou de chinelas, mas com brincos ricamente 

70 Alfred Russel Wallace (Reino Unido, 1826-1913) foi um naturalista, geógrafo, antropólogo e biólogo 
britânico. Em 1847 conhece Henry Bates, com quem planeja a expedição pelo Rio Amazonas. O 
viajante excursiona entre 1848 e 1852, toando caminhos diferentes daqueles de seu companheiro de 
viagem. Ao retornar da América do Sul, Wallace publica um de seus livros mais famosos A narrative 
of travels on the Amazon and rio Negro (1853). Fonte: ARAÚJO, 2017. 

69 Henry Walter Bates (Reino Unido, 1825-1892) foi um naturalista e explorador inglês, famoso por 
sua viagem à Amazônia, junto com Alfred Russel Wallace. Essa viagem teve o objetivo de recolher 
material zoológico e botânico para o Museu de História Natural de Londres. Disponível em: 
https://pt.wikipedia.org/wiki/Henry_Walter_Bates. Acesso: 12 Nov. 2023. 
 



 96 

trabalhados e com colares de grandes contas de ouro. Tinham negros 
olhos expressivos e cabeleiras notavelmente densas. Era uma mera 
fantasia, mas eu tinha a impressão de que o misto de desalinho, riqueza e 
formosura dessas mulheres estava em perfeita harmonia com o resto do 
cenário, pois era igualmente impressionante a mistura das riquezas naturais 
e da pobreza humana (BATES, 1944, v.1, p.33, grifo nosso). 

As extensas expedições dos naturalistas estrangeiros tornaram-se fontes 

inesgotáveis de observação, tanto da natureza quanto de seus habitantes. Entre as 

frequentes celebrações realizadas pelos moradores, destacou-se a presença das 

mulheres, especialmente nas festas religiosas, como detalha Bates: 

[...]  a gente de côr limpamente vestida e conservando uma conduta 
circunspecta. As mulheres são sempre em grande número, com os vastos 
cabelos negros enfeitados de jasmins, orquídeas brancas e outras 
flores tropicais. Vestem-se com os costumados atavios dos dias de 
festa, com blusas de gaze e saias de seda preta; no pescoço levam 
colares de contas de ouro que, nas escravas, são de propriedade das 
senhoras, que gostam de mostrar assim a riqueza (BATES, 1944, v.1, 
p.124-125, grifo nosso). 

 

O naturalista descreve uma cena em que a população negra é retratada de 

forma elogiosa quanto à aparência e comportamento, destacando-se pela limpeza 

das vestes e pela postura reservada. Ele enfatiza o grande número de mulheres 

presentes, adornadas com flores tropicais e vestidas de maneira elaborada, com 

trajes de festa compostos por blusas de gaze, saias de seda preta e colares de 

contas de ouro. No entanto, ao mencionar que tais colares usados pelas mulheres 

escravizadas pertencem às suas senhoras, o autor evidencia um aspecto de 

ostentação por parte das elites, que utilizam essas joias como símbolo de riqueza e 

poder, mesmo que indiretamente, por meio das escravizadas. Porém, também é 

válido mencionar que, em alguns casos, as mulheres escravizadas compravam as 

joias que usavam, por meio de economias provenientes de trabalhos de ganho. 

Bates também não deixou de notar outros detalhes, como os enfeites que 

acompanhavam as vestimentas das mulheres: “[...] todas vestidas de roupas leves e 

claras de chita e de cambraia; as moças trazem jasmins ou outras flores naturais 

nos cabelos. As senhoras de qualquer classe não usam nenhum toucado ou outro 

enfeite de cabelo” (BATES, 1944, v.2, p.193). 

O viajante descreve que a maior parte da população que acompanhava os 

festejos religiosos trajava roupas leves e claras, confeccionadas com tecidos simples 

como chita e cambraia. Ele nota que as moças valorizavam a ornamentação floral 



 97 

nos cabelos, enquanto as senhoras de outras classes sociais não usavam nenhum 

outro tipo de adorno para a cabeça ou para os cabelos. Sendo assim, o uso de 

flores por essas mulheres funciona como um marcador social das classes populares, 

sugerindo uma diferença etária e de comportamento, com as senhoras adotando um 

estilo mais simples e discreto. 

Alfred Russel Wallace comenta sobre os diversos rostos dos habitantes da 

cidade de Belém, além de descrever os modos de vestir destes. Aqui, evidenciamos 

a vestimenta da mulher paraense que transitava na região central da cidade:  

 
As mulheres e as moças, nas ocasiões de festa, vestem-se inteiramente 
de branco, causando um agradável efeito, o contraste das roupas com 
suas lustrosas peles negras ou acobreadas. O estrangeiro fica 
espantado ao ver as pulseiras e outros ornamentos de ouro maciço que 
essas mulheres usam, especialmente porquanto, muitas delas são escravas 
(WALLACE, 1979, p.20, grifo nosso). 
 
 

Sobre o uso exacerbado de joias por mulheres escravizadas, sua origem 

remonta ao Brasil Colonial, mais precisamente entre os séculos XVIII e XIX,  por ser 

o período em que foram produzidas e usadas as chamadas Joias de Crioulas 

Afro-Brasileiras71, que consiste em uma coleção de peças compostos por: colares, 

braceletes, pulseiras, brincos, anéis e penca de balangandãs, direcionadas 

exclusivamente para as mulheres africanas, mulatas ou as chamadas crioulas no 

Brasil, sob a condição de escravizadas, alforriadas ou libertas.  

Essas peças possuíam uma estética peculiar quanto à dimensão, ao peso, ao 

formato e à decoração, pois eram joias de grandes proporções, embora geralmente 

sejam ocas, além de serem profusamente decoradas e usadas em quantidade pelas 

suas portadoras.    

Tais joias facilitavam a circulação de símbolos que expressavam resistência 

ao regime a que eram submetidas, tornando-se subterfúgios para sobrevivência.  

Elas também representavam  estratégias de ascensão social; sistema de créditos; 

devoções ocultas; poder e prestígio social; investimento e entesouramento; forte 

significado religioso e meio de proteção espiritual do corpo; símbolo da manutenção 

de sua cultura, mesmo que adaptada; preservação da autoestima; resistência à 

71  Os comentários sobre essas joias fazem parte do artigo de minha autoria: “Joalheria de Crioulas: 
Subversão e Poder no Brasil Colonial” (2017). Disponível em: 
https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/antiteses/article/view/29572. Acesso: 28 Dez. 2023. 



 98 

condição de mercadoria; reconstrução identitária; meio de obtenção da liberdade, 

entre outros elementos socioculturais (TEIXEIRA, 2017). 

O viajante americano John Esaias Warren72 relatou, em 1851, que durante as 

festividades do Círio de Nazaré, tanto a população rica quanto a pobre se 

preparavam com antecedência para a festividade: 

Os pobres gastam tudo o que eles acumularam em meses de trabalho 
incansável, para comprar vestidos de gala e ornamentos. Uma intensa 
excitação prevalece entre todas as classes, que somente aqueles que 
realmente testemunharam isso podem possivelmente entender (WARREN, 
1851, p.69).  

 

Neste sentido, podemos salientar o cuidado no vestir das mulheres 

pertencentes às camadas populares de Belém. De acordo com Warren, 

frequentemente “as mulheres fazem uso de roupas não mais do que o 

absolutamente necessário”, ou seja, não usam muitas peças do vestuário “[...] mas 

nenhuma pessoa é considerada completamente vestida, a menos que ele esteja em 

preto da cabeça aos pés” (WARREN, 1851, p.67). 

Segundo Hage (2012), o uso de trajes com tecidos escuros diferenciava as 

classes mais abastadas da mulher paraense comum, que tinha o vestido branco 

como peça mais elaborada e, certamente, mais adequada ao clima. 

O pintor francês François Biard, em sua viagem pelo Brasil em 1858, relata 

que ficou impressionado com o luxo das negras paraenses: 

Em nenhum outro lugar vira a gente de cor trajar com tanto requinte 
como no Pará. As negras, e sobretudo as mulatas, graças aos seus 
cabelos ondeados, fazem penteados de grande altura e que dispensam os 
pentes. No entanto, todas elas usam vistosas marrafas de tartaruga. Por 
sua vez as flores entram muito nesses ornatos femininos das cabeças. 
Essas mulheres às vezes apresentam-se com certo agrado para as vistas, 
com seus vestidos decotados e sempre de tecidos brilhantes (BIARD, 2004, 
p.138, grifo nosso). 

 

Essa forma de vestir-se e ataviar-se das mulheres populares na Belém dos 

séculos XIX e parte do século seguinte também foi comentada por Louis Agassiz em 

suas viagens pelo território manauara entre 1865 e 1866, revelando que esse tipo de 

composição vestimentar também estava presente entre as indígenas da região: 

72 John Esaias Warren (EUA, 1827-1896) foi um político, diplomata e aventureiro. Foi também nesta 
função que realiza sua viagem pela Província do Pará entre meados de 1850 e 1851, junto com a 
Missão Diplomata Americana no Brasil. Como resultado, Warren publica o livro Pará: or Scenes and 
adventures on the Banks of the Amazon (1851). Fonte: ARAÚJO, 2017. 



 99 

Fomos recebidos da forma a mais hospitaleira pela dona dessa casa, uma 
índia velha, cujas jóias de ouro, gola de renda e brincos de orelha não 
condizem com a sua camisa de algodãozinho ordinário e sua saia de chita. 
Não é, porém, uma combinação fora do comum aqui (AGASSIZ; AGASSIZ, 
2000, p.251). 
 

 

A descrição de Agassiz reflete um contraste marcante entre os elementos do 

vestuário e dos adornos da anfitriã. Ele observa com estranhamento a coexistência 

de joias de ouro e gola de renda com peças de roupa consideradas simples e 

modestas, como a camisa de algodão e a saia de chita. No entanto, ele reconhece 

que essa combinação, embora possa parecer contraditória aos olhos externos, é 

comum na região, sugerindo que ela reflete práticas culturais locais em que a 

exibição de riqueza por meio de joias não necessariamente se alinha a um vestuário 

luxuoso.  

Sobre os dias de baile, Agassiz comenta que, inicialmente, as “belas da 

floresta” ficavam inibidas diante dos estrangeiros, mas bastou pouco tempo para 

esquecerem a timidez: 

 
As “belas da floresta” sentiram a princípio um certo embaraço sentindo os 
olhares sobre elas dos estrangeiros, mas não tardaram em se decidir e as 
danças se animaram. Todas estavam vestidas de branco – saia de 
chitão e musselina, corpete folgado de algodão, guarnecido em volta 
do colo com uma espécie de renda, que elas próprias fabricam puxando 
os fios da cambraia ou da musselina de maneira a formar uma variedade de 
renda na qual os fios restantes são tomados pela agulha e presos uns aos 
outros. Algumas dessas rendas são muito finas e delicadas. A maior parte 
das dançarinas estava penteada com um galho de jasmim branco ou 
com rosas pretas ao cabelo, e algumas traziam colares e brincos de 
ouro (AGASSIZ; AGASSIZ, 2000, p.253, grifo nosso). 
 

A tradição de portar flores nos cabelos, presente diversas vezes em relatos de 

diferentes viajantes, ao que tudo indica, trata-se de uma influência indígena que foi 

transportada e absorvida pelas mulheres populares em Belém nos séculos XIX e XX, 

“[...] os cabelos estavam enfeitados com flores, como é de costume entre as índias; 

por mais rudimentar que seja a sua vestimenta, nunca se esquecem desse enfeite” 

(AGASSIZ, AGASSIZ, 2000, p.275).   

Embora o subtítulo remeta a uma perspectiva externa, os próximos autores 

mencionados são, escritores paraenses. Suas observações, portanto, partem de 

vivências e olhares internos sobre Belém, contribuindo para uma compreensão mais 



 100 

situada das práticas de vestir das mulheres populares no contexto urbano da virada 

do século XIX para o XX. 

Como é o caso do historiador paraense Vicente Salles, em sua obra O negro 

na formação da sociedade paraense, discorre sobre a herança portuguesa de um 

passado remoto, que eram as irmandades ou confrarias, ligadas a devoções 

católicas e assistidas em determinadas igrejas de Belém, toleradas e muitas vezes 

apoiadas pelo clero. O pesquisador narra sobre a Irmandade de São Raimundo, 

fundada em 1870 por Mestre Leopoldino e sete mulheres negras ou “mulatas de 

tom”.  

Salles narra o relato citando o historiador paraense Arthur Vianna73,  que, 

mesmo não sendo um viajante estrangeiro, considero oportuno citá-lo, dado a 

riqueza de detalhes sobre um passeio realizado no Guajará, em 1870, onde  o 

mestre Leopoldino embarcou na companhia de sete mulheres na ilha das Onças, 

situada em frente a Belém: 

 
A viagem, sem acidente no mar, foi contudo barulhenta e irrequieta, porque 
em companhia do mestre iam nada menos de sete mulheres, Juliana, Rosa, 
Felipa, Joana da Ponte e Souza, Maria, Natália do Nascimento e Simoa, 
mulatas de tom, vendedeiras nas ruas, que usavam o clássico ramo de 
jasmim, preso ao cabelo pelo pente de casco entrelaçado de favas de 
baunilhas (VIANNA apud SALLES, 2004, p.155, grifo nosso). 

 

Vianna narra que as vendedoras ambulantes tinham o costume de usar ramos 

de jasmim e favas de baunilha, os quais eram presos ao cabelo com pentes de 

casco, reafirmando que tal prática era comum entre esse grupo de mulheres. 

Dando continuidade à narrativa, Vianna conta que Leopoldino tocava 

modinhas e trovas populares  em seu violão, as quais eram aplaudidas pelo grupo. 

No meio da serenata, falou-se acidentalmente, em São Raimundo, sobre o culto que 

lhe dedicavam às mulheres, os milagres com que ele as acudia e a veneração 

dedicada a ele. Espontaneamente, surgiu a ideia de uma irmandade, a qual todos 

aceitaram e Leopoldino foi o responsável por sua organização, enquanto o mestre 

fogueteiro José do Espírito Santo e Pinho, que sabia ler e escrever, foi indicado 

73  Arthur Vianna (Pará, 1873-1911) foi um farmacêutico, médico, funcionário público e historiador. Ele 
organizou o Arquivo Público e a Biblioteca Pública do Pará. Foi um homem preocupado com a 
preservação dos documentos escritos. Foi, ainda, um literato e jornalista, escreveu na Província do 
Pará, na Folha do Norte, no Diário de Notícias, no Democrata e na Revista Pará Médico. Foi fundador 
da Academia Paraense de Letras e do IHGP. Disponível em: 
https://www.fcp.pa.gov.br/espacos-culturais/11/biblioteca-publica-arthur-vianna. Acesso: 15 Jun. 2023.  



 101 

como secretário. O sineiro mestre André e o vigário de Santana, monsenhor Borges 

de Castilho, realizaram nos dias 30 e 31 de agosto, a primeira comemoração da 

irmandade, com a concorrência de grande número de mulheres, sobretudo negras 

escravizadas (VIANNA apud SALLES, 2004, p.156). 

Conforme a narrativa, ao longo dos anos, a festa ganhou notoriedade, tanto 

no sentido religioso quanto social. Em 1872, criaram o baile “de grande realce e 

procura”, realizados em uma casa grande que alugavam ou obtinham por gentileza 

de algum amigo. O baile era composto por crioulos e mulatos que: 

Nada oferecia em si de curioso, a não ser a mistura profusa dos trajos: ao 
lado das mulatas e das mamelucas vestidas de cetim, fustão ou 
bretanha fortemente gamadas, com saias amplas, corpetes muito 
decotados e mangas curtas, os cabelos enrolados no alto da cabeça, 
sustentando o ramo de jasmim, os pés nus metidos apenas a meio em 
vistosas chinelinhas de polimento, dançavam moças também mestiças, 
porém já atingidas pela evolução, com as cinturas rebaixadas a 
espartilhos, roupas copiadas dos figurinos estrangeiros, penteados 
também plagiados dos modelos europeus (VIANNA apud SALLES, 2004, 
p.157, grifo nosso). 

 

Neste sentido, em dias festivos, essas mulheres da Irmandade de São 

Raimundo imitavam as vestimentas européias, como as saias, corpetes, chinelinhas 

e os penteados, adicionando a inclusão do ramo de jasmim, que era usado por elas 

no cotidiano do trabalho.  

Elas também procuravam copiar os bailes das sociedades burguesas da 

época, mas as danças europeias davam lugar ao lundum74. A Festa de São 

Raimundo durou enquanto viveu o Mestre Leopoldino. “Mas ultrapassou a era da 

escravidão, sempre prestigiada pelas mulheres negras” (SALLES, 2004, p.158).  

Em outra obra de Vicente Salles, O negro no Pará, sob o regime da 

escravidão, o autor cita o literato paraense Raimundo Morais75, que descreve a 

“mestiça paraense”: 

 
Nesse alvejar do preto sob o sol do Equador, e entre tantas variantes e 
combinações étnicas, repontou aqui a bizarra “mulata de chinela na ponta 

75 Raimundo Morais (Pará, 1872-1941) foi um romancista integrante da Academia Paraense de 
Letras. Disponível em: https://pt.wikipedia.org/wiki/Raimundo_Morais. Acesso: 23 Jul. 2024. 

74 Também é conhecido como lundu. Segundo Salles (2004, p.200-201), é a mais antiga expressão da 
lúdica negra documentada na Amazônia. Espécie de samba de roda, dança e canto comum em todo 
o Brasil desde o século XVIII. [...] o caráter sensual da dança é um dos pontos que distingue seus 
compassos vivos, e os versos se caracterizam por um sentido lírico, erótico, satírico, comentador da 
vida cotidiana e não raro crítico. A dança provinha certamente do batuque dos terreiros.   
 



 102 

do pé” - “cabeção branco rendado, saia de chita em ramagens 
vermelhas, trufa presa ao coque mordendo o molho de patchuli”. Esse 
é o retrato da mestiça paraense, cuja descrição que se segue é menos 
comprometedora e mais fiel ao tipo que transitava pelas ruas de Belém: “De 
indumentária ligeira, de acordo com o clima, esse exemplar encheu a 
cidade. Para trás de 25 anos ela ainda vendia, dentro de balaítos maneiros, 
nas casas de família, o famoso cheiro de papel feito de madeiras raladas, 
trevos, jasmins, rosas” (MORAIS, [s.d] apud SALLES, 1971, p.88, grifo 
nosso). 
 
 

Morais inicia sua descrição falando sobre o processo de branqueamento da 

população do norte brasileiro, que, entre tantas cores provenientes da miscigenação, 

ele elenca a “mulata”, que mais à frente é chamada de “mestiça paraense”. Porém, 

antes desses vocativos, ele a chama de “bizarra”, mesmo sendo um escritor 

paraense e certamente habituado com a presença dessa mulher pelas ruas de 

Belém.  

Ela usa chinela, blusa branca rendada, saia de chita com desenho de ramos, 

folhas e flores vermelhas, e um coque nos cabelos, os quais são presos com uma 

trufa, configurando uma descrição “fiel” das mulheres que vendiam o cheiro pelas 

ruas da cidade. O autor também estabelece a relação dessa composição 

vestimentar com o clima quente da região, sugestionando que esta fosse mais 

confortável e permitisse maior flexibilidade para a vendedora ambulante. 

A imagem dessa vendedora de cheiro era presença frequente em todos os 

lugares de Belém, tanto que “encheu a cidade”, o que pode explicar sua 

ressignificação como um ícone da cultura popular paraense. Morais aponta que, 25 

anos antes do seu relato76, essa “mestiça” ainda vendia o “cheiro de papel” que era 

carregado dentro de seus “balaítos”.  

Além da vendedora de cheiro, a “mulata de chinela na ponta do pé foi 

também cozinheira, lavadeira, amassadeira de açaí” (MORAIS, [s.d] apud SALLES, 

1971, p.88). A partir dessa afirmação, podemos estabelecer duas relações: a 

composição vestimentar dessa mulata era bastante comum entre as trabalhadoras 

de Belém, e a venda do cheiro, assim como o preparo de alimentos para o  

cozimento, a lavagem de roupas e o amassar o açaí, eram atividades realizadas por 

mulheres “de cor”, portanto a “cor” atua como um marcador social dessas 

76 Conforme descrito anteriormente, a citação de Morais foi retirada da obra de Vicente Salles e não 
consta o seu ano de publicação. Porém, a 1ª edição do livro é de 1936 e a 2ª edição é de 1958. 
Então, podemos inferir que essa descrição foi realizada entre o final do século XIX e o início do XX.  
 



 103 

profissionais. Assim, inferimos que,  existia um padrão vestimentar compartilhado 

entre a classe das trabalhadoras populares, que, por sua vez, eram mulheres de cor. 

Morais segue sua descrição falando do asseio que essas mulheres tinham 

com seus corpos, sinalizando estarem “sempre” cheirosas: “[...] Sempre limpa, 

recendendo a jasmim e a priprioca77, é quase desaparecida, existindo uma ou outra 

no Mercado de Ferro78, vendendo tacacá, mingau de milho ou arroz, maniçoba79 e 

peixe frito”.  

O autor comenta que essa mulher, que se tornaria um ícone da cultura 

popular paraense, aos poucos já estava desaparecendo das ruas de Belém, mas 

que ainda existiam uma ou outra, ocupando o espaço físico do Mercado de Ferro, 

que além da venda de mingau e peixe, também se estendia à venda de comidas 

regionais.  

Ele reitera que esse “tipo não desapareceu inteiramente” e as compara com 

as quituteiras baianas, que ocupavam as ruas e os mercados de Salvador, e 

complementa: “[...] a mulata paraense concorre com as caboclas e tapuias, com 

seus tabuleiros e suas tendinhas de tacacá e açaí, apresentando diariamente nas 

ruas de Belém e nos seus ‘pontos’ prediletos essas iguarias regionais” (MORAIS, 

[s.d] apud SALLES, 1971).   

79 Uma das comidas paraenses mais tradicionais, a maniçoba é um prato de origem indígena. Entre 
os ingredientes da iguaria estão folhas de mandioca triturada (maniva), carne de porco e produtos 
embutidos e defumados. A maniçoba precisa de cuidados especiais no preparo, por conter ácido 
cianídrico, substância altamente tóxica ao nosso organismo. Ao todo, são necessários sete dias para 
fazer a receita corretamente. Disponível em:  
https://www.gastronomiaparaense.com/post/mani%C3%A7oba-mais-do-que-comida-um-patrim%C3%
B4nio-cultural. Acesso: 23 Jul. 2024. 
 

78 Título secundário para denominar o Mercado Ver-o-Peso, o qual foi erguido durante o Ciclo da 
Borracha. Sua construção foi autorizada em 30 de dezembro de 1897 e sua edificação, com o projeto 
de Henrique La Rocque, teve início no ano de 1899. Toda a estrutura de ferro foi trazida da Europa 
seguindo a tendência francesa de art nouveau da Belle Époque. No século XX a área onde está 
construído, localizada no Centro Histórico de Belém e denominada Complexo do Ver-o-Peso, tomou o 
formato atual com seus mercados e praça. Essa área possui mais de 26 mil metros quadrados e é 
formada pelo Mercado de Ferro ou de Peixe, o Mercado Municipal de Carne, a Praça do Pescador, a 
Praça do Relógio, a Praça dos Velames, pelo Palacete de Bolonha, além de duas mil barracas e casa 
comerciais populares. Disponível em:  
https://biblioteca.ibge.gov.br/index.php/biblioteca-catalogo?view=detalhes&id=42543. Acesso: 18 Mar. 
2025.  
 

77 “Urna das raízes mais odorantes do solo amazônico. Entra ralada na composição dos cheiro de 
papel, espalhando o seu aroma na prateleira dos ‘bebês’, na cômoda das ‘sinhás’ e no baú das 
mulatas”. Fonte: ORICO, 1975. 
 



 104 

Outra narrativa que é válida citar é a do Barão de Marajó80, presente no livro 

De Belém a S.João do Araguaya: Valle do Rio Tocantins de Ignacio Baptista de 

Moura81 de 1910. No trecho a seguir, o autor descreve o passeio das famílias pelas 

ruas de Belém do século XIX (1847-1897), destacando as mulatas. 

 
As famílias sahiam á rua acompanhadas dos paes ou irmãos; as senhoras 
com seus ricos vestidos de seda preta, lisa ou lavrada, ou mesmo de morim, 
com elegantes véus pretos, tinham um tic de suprema elegância e garridice. 
Naquelles tempos não haviam ainda apparecido os chapéus barracas, nem 
tinham passaporte as mangas presuntos, nem tão pouco as mangas balões.     
O que chamava a attenção, era o piquete que seguia cada família, piquete 
composto de mulatas escolhidas entre as mais bonitas e guapas, 
vestindo, á moda da terra e da época, uma saia preta, camisa branca 
toda bordada de entremeios e rendas, deixando vêr o que deu para se 
vêr a natureza. 
O collo ia todo coberto de rosarios de contas, corais e do celebre 
quebra cangote, collar de pesadas contas de oiro lavrado. A saia não 
era bem fechada; tinha uma abertura atraz, uns quatro ou cinco dedos, 
deixando vêr um panno todo bordado, a que chamavam acolchoado.  
A’ cabeça, levavam as mulatas um ramo de jasmim ou um general; isto 
é, uma gardenia. 
Convém que se saiba que, antes da celebre ramalheteira Izabel, do 
Jockey-Club, vender as suas gardenias a luiz de oiro, já as mulatas do Pará 
as usavam, e por muito menos preço (MARAJÓ apud MOURA, 1910, p.6-7, 
grifo nosso).  
 
 

Marajó (1910) descreve a “moda da terra e da época”, usada pelas mulatas, 

que consistia em “uma saia preta, camisa branca toda bordada de entremeios e 

rendas”. As mulatas usavam em seus colos joias em grande quantidade, como os 

“rosarios de contas, corais e do celebre quebra cangote”, que são grandes e 

pesados colares de contas. 

As contas eram utilizadas em pulseiras e colares. Geralmente redondas, 

essas joias podiam ser lisas ou confeitadas com filigranas82 e pequenos grãos de 

ouro, com formas e tamanhos variados. A sequência de contas formam pulseiras e 

colares de tamanhos variados, usados como adornos ou de uso devocional. 

82 Espécie de renda de metal, feita de fios de ouro ou prata delicadamente soldados, com ou sem 
decoração em grânulos, compondo arabescos e outros motivos. Fonte: GOLA, 2008, p.205. 

81 Ignacio Baptista de Moura (Pará, 1857-1929) foi um engenheiro e historiador, que publicou suas 
impressões sobre a região na década de 1910 para inserir a Amazônia no “progresso” brasileiro e 
mundial. Disponível em: 
http://obrasraras.fcp.pa.gov.br/book-author/ignacio-baptista-de-moura-1857-1929/. Acesso: 14 Nov. 
2023. 
 

80 José Coelho da Gama e Abreu (Pará, 1832-1906) governou o Pará no período de 1879 a 1881. 
Devido ao seu interesse pelas artes, ao final de seu mandato de governador, recebeu do imperador 
D. Pedro II, o título de Barão do Marajó. Fonte: FARIAS, 2010a, p.200.  
 



 105 

O uso das contas pelas mulheres negras no Brasil possui a influência dos 

costumes das mulheres brancas brasileiras e/ou portuguesas. 

Interligações existentes entre Portugal, África e Brasil através dessas jóias 
raras, exuberantes e de significado até hoje pouco conhecido. As jóias de 
crioulas baianas guardam semelhança com as jóias africanas akan, mas 
também com jóias populares portuguesas no Noroeste de Portugal e com 
jóias da Martinica (GODOY apud FACTUM, 2009, p.169-170). 

 

Os correntões de contas confeitadas foram muito populares entre as 

chamadas crioulas. Chegavam a medir mais de um metro e meio de comprimento, 

por esse motivo, recebeu o nome de “quebra cangote”. Em alguns exemplares, era 

comum pender da corrente uma peça de ouro, que podia ser uma figa, um coração, 

uma rosácea ou um crucifixo. Em outros correntões menores, as contas de ouro 

eram associadas a cilindros de coral (TEIXEIRA, 2017). 

1.2.3 A Mulata Paraense de David Widhopff e João Affonso 

Assim como nas cidades do Rio de Janeiro e São Paulo, Belém também 

passou por um processo de modernização no final do século XIX e início do século 

XX, mais precisamente entre os anos 1870 a 191283, consolidando-se como uma 

das grandes cidades brasileiras do período. O crescimento urbano, que já em curso, 

foi intensificado com a instauração da República, que proporcionou maior autonomia 

na aplicação dos impostos e ampliou a participação do Estado nas receitas 

provenientes da exportação da borracha. 

Essa conjuntura se configurou porque Belém se tornou o principal centro 

logístico do comércio do látex amazônico, inserindo a região amazônica no contexto 

do capitalismo global, ao atuar como fornecedora de matéria-prima. Isso ocorreu em 

um momento em que o látex havia se tornado um elemento essencial para a 

indústria, especialmente após o aperfeiçoamento do processo de vulcanização, 

desenvolvido por Charles Goodyear em 1839. 

De acordo com Castro, “A oportunidade do látex deu [a Belém] uma sobrevida 

vertiginosa e intensa e os recursos necessários para alegorizar a modernidade 

triunfante do século XIX um pouco mais que outras cidades brasileiras” (2010, p.10). 

83 De acordo com Sarges (2010) o ano de 1870 corresponde ao período no qual Belém começou a 
tomar impulso como centro urbano, decorrente da economia gomífera, enquanto 1912, representa o 
seu declínio. 



 106 

Dessa forma, a borracha criou novas relações de dependência entre a Amazônia e 

os principais centros do capitalismo mundial, então representados principalmente 

pela grande indústria europeia e norte-americana. Na primeira metade do século 

XIX, essas relações estavam vinculadas ao capitalismo comercial, cujas influências 

moldaram a região, aproximando a cidade de Belém de Lisboa, Londres, Paris e 

Boston, mais do que de outros centros comerciais brasileiros. 

Considerando-se que a subordinação se processou tanto no plano 
econômico, como no intelectual – na infra e na super-estrutura –  
percebe-se que os componentes da ideologia presente na Amazônia da 
borracha reproduziram, em diversas instâncias, os níveis configurados da 
dependência estrutural da região àqueles centros hegemônicos do 
capitalismo industrial. Assim, o francesismo que dominou o panorama 
intelectual da Amazônia durante o referido ciclo, e que parecia buscar a 
construção de um Paris tropical, surgira como uma projeção dessa sujeição 
econômica, estando implícita e explicitamente identificado com os 
interesses e com as predileções da classe dominante regional. A 
importação de padrões estéticos para a Amazônia da segunda metade do 
século XIX, desse modo, não refletiu, apenas, uma questão de gosto mas, 
antes, uma dada situação de dependência estrutural (BASSALO, 1984, 
p.17).  

Dessa maneira, Belém foi fortemente influenciada pelo francesismo, já que 

Paris era o símbolo máximo da modernidade urbano-comercial, conhecida como a 

"capital do século XIX". 

De fato, tendo Paris como modelo, Antônio Lemos procurou transformar as 
feições da urbe, reformando basicamente o centro da cidade, considerado o 
locus econômico e cultural por onde circulava o capital, as rendas e 
naturalmente os seus possuidores (SARGES, 2010, p.162). 

 

Essa nova ordem econômica possibilitou o surgimento de uma elite composta 

por seringalistas, financistas e comerciantes, em sua maioria portugueses, com 

destaque para os profissionais liberais, geralmente oriundos de famílias abastadas. 

Esse grupo dominante passou a demandar a reestruturação da cidade para atender 

às suas necessidades, impulsionando a riqueza da Belle Époque. Assim, a partir da 

segunda metade do século XIX, Belém buscava alinhar-se aos modernos costumes 

europeus, em nítido contraste com a realidade amazônica. 

Modernizar a cidade, portanto, implicava, inicialmente, na implementação de 

estruturas de saneamento por meio de um sistema eficaz de limpeza pública, uma 

das prioridades da administração do intendente Antônio Lemos (1897/1910). Esse 

processo foi acompanhado por um projeto de embelezamento urbano e paisagístico. 



 107 

No entanto, esse suposto “progresso” esteve restrito ao centro da cidade, área 

ocupada pela elite econômica e por parte da emergente classe média. 

Durante a administração lemista, acentuou-se uma nova estética na cidade, 

originada pelo excedente da economia gomífera, que foi investido no setor público, o 

que resultou na reformulação das áreas centrais, no surgimento de novos bairros, na 

abertura de longas e largas avenidas, na construção de suntuosas praças e 

bosques, no calçamento das ruas com paralelepípedos de granito importados de 

Portugal, na criação de uma linha de bondes elétricos e ferrovias, na implementação 

de telefones e de uma rede parcial de água e esgotos. Além disso, foram projetados: 

[...] Porto de Belém, o Mercado Municipal do Ver-o-Peso (1901), o Hospital 
Dom Luiz e o Grêmio Literário (obras da colônia portuguesa), The Amazon 
Telegraph Company, linha telegráfica por cabos submarinos, substituída 
posteriormente pela Western Co., o Arquivo e Biblioteca Pública (1894); o 
Teatro da Paz (1878); 43 fábricas (incluindo desde chapéu até perfumaria), 
5 bancos, 4 companhias seguradoras, além da implantação da iluminação a 
gás (SARGES, 2010, p.138). 

As mudanças na esfera pública refletem-se também no âmbito privado: o 

crescimento do setor da construção baseava-se na ampla utilização de materiais, 

técnicas e mão de obra importados. A classe emergente, enriquecida pela 

exploração da borracha, buscava sofisticação e luxo em suas residências. 

Estabelecimentos como lojas de moda, livrarias, cafés, restaurantes e hotéis foram 

inspirados em modelos europeus. 

Segundo Derenji, “A arte e a arquitetura são buscadas como símbolos visíveis 

de promoção social. Níveis de luxo e conforto até então desconhecidos tornam-se 

indispensáveis à sociedade burguesa do período” (2009, p.88).   

Tal cenário possibilitou a chegada e a permanência de diversos artistas 

estrangeiros em Belém, por meio de incentivos governamentais. Dentre eles, 

destaca-se o russo David Widhopff (1867-1933), que veio para Belém em 1893, 

contratado pelo governo do estado para lecionar desenho na Escola Normal e no 

Liceu Paraense, talvez motivado pela busca de uma  terra “exótica”, na visão do 

europeu, atitude comum aos pintores da Belle Époque (SALLES, 1994). 

Além dessas atividades, Widhopff atuou como diretor artístico dos jornais O 

Mosquito, Tico-Tico e Zig-Zag, produzindo também caricaturas sob encomenda para 

periódicos locais e europeus. Realizou diversos retratos de artistas, políticos e 

jornalistas, que hoje se encontram em diversos museus e acervos pessoais (SILVA, 

2022). 



 108 

Sua formação artística deu-se na França, o que exerceu forte influência sobre 

sua produção, com destaque para as vertentes simbolista e art nouveau. Embora 

dialogasse com o círculo internacional em que estava inserido, também recebeu  

influência de grandes nomes como Henri de Toulouse Lautrec e Alphonse Mucha, o 

que lhe permitiu explorar “diversos elementos e símbolos em suas ilustrações que 

não o limitavam a uma vertente específica” (SILVA, 2023b). 

Ao analisarmos suas obras, vemos sua predileção pelo universo feminino, o 

que fica evidenciado em Silva: 

 
[...] é compreensível pensar que Widhopff, enquanto artista visando 
exposições e encomendas para um público geral, não possuía motivação 
para pintar algo muito diferente do que a sociedade estava acostumada a 
ver: a mulher em um lugar que é seu “por natureza” [...]. Ainda assim, o 
artista russo - muitas vezes polêmico - retratou também mulheres que saem 
da esfera do lar, da maternidade e da idealização pensada pela elite como 
função da mulher (SILVA, 2022, p.427). 

 

Durante sua estadia na capital paraense, entre os anos de 1893 a 1895, 

Widhopff ingressou rapidamente no cenário artístico e intelectual belenense, 

registrando cenas e costumes da vida urbana com realismo e humor, impulsionado 

por sua predileção pela caricatura, segundo Salles (1994, p.9): 

 
[...] o artista enriqueceu sua experiência de vida numa cidade de feição 
européia plantada na faixa equatorial; a cidade não lhe daria apenas o calor 
da “região tórrida”; lhe daria abundantes mostras de calor humano e de 
tipos heterogêneos - negros, mulatos, índios, caboclos, galante mistura - 
burlescos burgueses,  políticos enfarpelados, operários e camponeses 
miseráveis - enfim, matéria-prima para o exercício de intenso labor.   

 

Tais personagens ganharam a atenção do artista, sendo frequentemente 

representados de forma caricatural: 

 
Widhopff inaugurou efetivamente, entre nós, novo tipo de desenho crítico e 
humorístico. Seus desenhos tem grande importância não só porque, muitas 
vezes, focalizam cenas e costumes locais, como também porque o artista 
que nos visitava e conosco convivia temporariamente, nos seus trinta anos 
de idade, alcançava a maturidade estilística [...] (SALLES, 1994, p.13). 

 

Como, por exemplo,  na representação de uma mulata paraense, presente na 

capa do periódico O Mosquito (1895) (Fig.17). Essa personagem era vista como um 

“tipo” urbano popular na capital paraense no século XIX, descrita por diversos 

artistas e literatos. Para Salles, o artista russo estaria registrando: 



 109 

[...] sobretudo a mulata, tipo étnico decantado pelo poeta paraense Juvenal 
Tavares no seu opúsculo A viola de Joana e de tão largo prestígio que a ela 
se referia antiga música de carnaval de Belém: ‘El-Rei, el-rei, el-rei 
embaixador, Ora viva a mulata que tem o seu amor!’ (SALLES, 1971). 
 

 

​  
 

Figura 17: Sua majestade Joana e seu pintor de David Widhopff. 
Ilustração da capa do jornal O Mosquito (27 de abril de 1895, ano 1, n.5) 

Fonte: Reprodução presente no jornal A Província do Pará, 30 e 31 de maio de 1993. 
Pasta D. Widhopff - Acervo do MUFPA.  

 

 

Na ilustração Sua majestade e seu pintor, vê-se, em primeiro plano, uma 

personagem negra descalça, com mãos e pés desproporcionais. Ela veste um longo 

vestido branco, de mangas compridas e bufantes. Por se tratar de uma “majestade”, 

ostenta na cabeça uma pequena coroa. Seus cabelos pretos são presos por uma 

rosa, remetendo, mais uma vez, ao costume de portar flores nos cabelos.  

Silva (2023a) assinala que seu rosto é marcado por uma sombra que parece 

uma barba, sugerindo tratar-se de um homem vestindo roupas femininas, o que 

reforça a tendência do artista à sátira humorística. Esse aspecto se  alia ao seu auto 

retrato, também representado de forma caricata, já que ele aparece pequeno em 

relação à “majestade”.  

 



 110 

[...] que mostra Sua majestade Joana e seu pintor - uma pobre preta, 
muito popular nas ruas de Belém e naquele tempo, sendo retratada, 
em pose por demais salerosa cômica. O pintor, em autocaricatura, se nos 
mostra do mesmo modo particularmente perverso de sua verve endiabrada, 
troncudo e baixote, as pernas nervosamente enrodilhadas na cadeira, uma 
barba furiosamente negra mascarando-lhe a face rechonchuda, os olhinhos 
fuzilando um tanto atravessados, com qualquer coisa de mortíferos, o braço 
gorducho em posição de ataque, com os pincéis enristados como armas de 
combate, enquanto a um ângulo da página uma deliciosa figura de mulher 
lampeiramente nua goza a cena, ao fundo duma rede, abandonando-se 
com um grande leque espanhol (SALLES, 1994, p.24-25, grifo nosso). 

 

O artista reforça, por meio da visualidade, a personagem já descrita por 

viajantes e escritores do período, indicando que a mulher “pobre preta” era uma 

figura “muito popular nas ruas de Belém”, conforme registro de 1895. É válido 

apontar que, enquanto os escritores a descreviam como uma mulher sensual e de 

beleza exuberante, Widhopff a retrata em tom jocoso, reforçando estereótipos. Além 

disso, é possível que a figura representada seja, na verdade, um homem vestindo 

roupas femininas, haja vista o gosto do artista pela caricatura.    

Para Figueiredo (2001), Widhopff foi um dos primeiros a registrar a Mulata 

Paraense em uma série ilustrada no jornal A Província do Pará, de 189584. Esse 

registro pode ter servido como um dos suportes visuais para João Affonso compor 

sua própria versão da Mulata Paraense (Fig.18), em 1916, a partir do registro ao 

“natural” realizado pelo próprio artista em 1885 (à direita), em que tal representação 

foi capturada por meio da observação de mulheres populares que transitavam pela 

urbe belenense. A composição estaria alinhada a outro desenho, copiado de 

Widhopff e datado de 1895 (à esquerda), que retrata essa mulher usando roupas 

mais simples. A ilustração e a descrição desse “tipo” popular estão presentes no 

livro de João Affonso, Três séculos de Modas. 

 

84  Em consulta à Biblioteca Pública Arthur Vianna, verificou-se que o material não consta em seu 
acervo. 



 111 

 
Figura 18: A Mulata Paraense      

  Fonte: AFFONSO, 1976. 
 

 

Sobre a criação e a fusão dos desenhos acima, Silva (2024) relata que, à 

época que Widhopff esteve no Brasil, o jornalista maranhense residia em Manaus, 

não em Belém. Sendo assim, é difícil determinar se João Affonso teve acesso à 

ilustração de Widhopff por meio da circulação do jornal até Manaus ou apenas 

posteriormente, quando passou a viver em Belém. A autora supõe que esse acesso 

tenha ocorrido devido ao trabalho de Affonso como jornalista e desenhista, já  que 

ele demonstrava fortes interesses pelos personagens que transitavam nos espaços 

urbanos, entre eles, a Mulata Paraense. 



 112 

Retomando à ilustração, à esquerda, a Mulata Paraense aparece de duas 

formas: na parte superior, a mulher está de costas, exibindo apenas o meio perfil e 

parte da blusa com folhos. Os cabelos escuros e enrolados são presos por uma flor, 

e ela usa argolas nas orelhas, e está de olhos fechados. Na parte inferior, a mulher 

surge de frente e em corpo inteiro.  

Quanto à vestimenta, não é possível afirmar que se trata de um vestido ou de 

um conjunto formado por saia e blusa, sendo esta última caracterizada por mangas 

bufantes e decote ombro a ombro. A saia longa e amplamente volumosa exibe duas 

faixas horizontais escuras; nos pés, calça uma chinelinha de salto baixo que cobre 

apenas os dedos. Com a cabeça inclinada para a esquerda, segura um peixe com a 

mão direita, próximo ao rosto, o que pode indicar seu ofício como cozinheira; 

enquanto a mão esquerda apoia-se sobre o quadril. No canto inferior esquerdo, 

observamos a assinatura de João Affonso, seguida da inscrição “cop. de Widhoppff 

(1895)”, registrada em 1916.   

Ao centro, há uma linha que divide a ilustração: do lado direito, encontra-se 

uma “cop. do natural em 1885”, também datada de 1916. Essa anotação indica que  

uma mulher posou para o artista. Aqui, a personagem é retratada com diversos 

detalhes, seja nos cabelos, nas roupas e nos adornos corporais.  

 
Contou o Pará de outros tempos, entre as suas figuras regionais 
inconfundíveis, “a mulata”. Cozinheira ou costureira, “amassadeira de 
açaí” ou “vendedeira de tacacá”, ama seca ou criada de servir, a 
mulata paraense era sempre original no seu vestir, de que jamais se 
afastava. Em geral, bonita, feições de mestiça, robusta, elegante, amando o 
asseio e os perfumes fortes, feitos de raízes e ervas nacionais, a priprioca, 
o cipó-catinga, a mucura-caá, ela usava corpete decotado, de mangas 
curtas e tufadas, saia pelos tornozelos, toda em roda da mesma altura, 
de folho na beira; as mesmas chinelinhas de luxo que já vimos 
calçando, “pro fórmula”, a negrinha do Maranhão. O cabelo, ondulado e 
fofo, repartia-se em duas fartas trunfas, e de cada lado, encaixados no 
alto de cada orelha, dois grandes ramalhetes de rescendentes jasmins; 
colar de ouro com medalha na frente, e, nas costas, sobre o cangote, 
para afugentar feitiços e maus olhados, enorme figa de azeviche. Posto 
negligentemente sobre os ombros, à guisa de chale, um lenço de seda, 
de cores vivas; nos braços roliços, pulseiras de contas de coral; anéis 
em quase todos os dedos. O braço esquerdo enfia na asa da cestinha 
das compras; a mão direita empunha a infalível sombrinha, que tanto serve 
para o sol como para a chuva, de dia como de noite, forrada de tafetá 
furta-cores com barra de flores estampadas (AFFONSO, 1976, p.223-224, 
grifo nosso).  

 



 113 

O autor relata que o Pará de outros tempos abrigava, entre suas figuras 

regionais inconfundíveis, “a mulata”, personagem que exercia funções como 

cozinheira, costureira, “amassadeira de açaí”, “vendedeira de tacacá”, ama seca ou 

criada de servir, sendo sempre reconhecida por seu modo peculiar de vestir, “de que 

jamais se afastava” (AFFONSO, 1976, p.223). João Affonso cita exemplares de 

trabalhadoras locais e destaca a originalidade do  vestuário que adotavam. 

Ele comenta que essa mulher, geralmente bonita e de feições mestiças, 

apresentava corpo robusto, postura elegante e amava o asseio e os perfumes  

fortes,  preparados  com raízes e ervas nacionais, como a priprioca, o cipó-catinga, a 

mucura-caá. É importante ressaltar a atenção que essas mulheres dedicavam aos 

cuidados com o corpo, haja vista que valorizavam o asseio e utilizavam perfumes à 

base de ervas. 

Quanto à vestimenta da Mulata Paraense, trajava corpete decotado, de 

mangas curtas e tufadas, saia pelos tornozelos “toda em roda da mesma altura, de 

folho na beira”, e chinelinhas de luxo. De acordo com a ilustração, o corpete 

decotado parece sobreposto a uma camisa. Aqui, podemos citar certa semelhança 

com a moda europeia, ainda que adaptada para o uso nos trópicos.  

Sobre o uso de corpetes, Boucher (2010) relata que o termo refere-se à parte 

superior do vestido, entre os ombros e a cintura, e, entre os séculos XV e XVI, era 

sinônimo de peças como o corps, um traje de origem espanhola responsável por 

conferir rigidez ao busto por meio de madeira envernizada. Já no século XIX, o 

corpete tornou-se o nome de uma peça da parte superior do traje feminino, dando 

origem ao espartilho (Fig.19), usado sob o vestido, com estrutura em barbatanas e 

amarrações na frente e nas costas (CALLAN, 2007, p.123 apud HAGE, 2022, 

p.208). 

 

 

 



 114 

 
Figura 19: Espartilho do séc.XIX com a técnica da costura industrial     

            Fonte:TEIXEIRA, 2023. 
Fotografia realizada pela autora no dia 2 de dezembro de 2023 no Museu do Ipiranga, São Paulo - 

SP. 
 

 

Na historiografia da moda, a saia surgiu a partir do século XVI como uma 

peça feminina que veste desde a cintura até o chão. Entre esse período e o século 

XVIII, também surgiu a anágua, que consiste basicamente em uma saia curta 

colocada sob as outras saias (BOUCHER, 2010, p.456). 

Outra característica que remete às representações femininas é o uso de 

folhos e babados nas vestimentas, que consistem em uma “tira de tecido franzida e 

costurada à barra de uma peça de roupa, em geral a saia [...] ao longo dos séculos 

XIX e XX, os babados adornaram vestidos e saias, principalmente roupas de noite”, 

reforçando a conexão retórica ao traje dito “feminino” (CALLAN, 2007, p. 29 apud 

HAGE, 2022, p.241-242). 

Também ficava evidenciado o cuidado com os cabelos, que eram repartidos 

ao meio, formando “duas fartas trunfas, e de cada lado, encaixados no alto de cada 

orelha, dois grandes ramalhetes de rescendentes jasmins”. O costume de enfeitar os 

cabelos com flores remonta o hábito do século XIX, assim, podemos afirmar que tal 

costume era comum entre as trabalhadoras populares e permaneceu até parte do 

século XX, conforme é registrado por Antonieta Feio em Vendedora de Tacacá 

(1937) e Vendedora de Cheiro (1947). 



 115 

Sobre os adornos corporais usado pela Mulata Paraense, o literato comenta 

que ela se adornava com um colar de ouro, do qual pendia uma medalha na frente, 

e, nas costas, usava enorme figa de azeviche “para afugentar feitiços e maus 

olhados”, uso similar registrado por Pierre Verger85 na Bahia (Fig.20), onde 

observamos uma figa artesanal feita de chifre de gado, entre outros adornos. 

 

 
Figura 20: Sem título, s/d 
Fonte: LODY, 2015, p.75. 

 

 Assim, os colares de ouro poderiam ser mesclados com outros colares, como 

rosários, bentinhos ou colares com medalhas na frente e uma figa de azeviche nas 

costas. Nesse sentido, podemos inferir que essas mulheres usavam tais adornos 

para demonstrar publicamente suas crenças e também como meio de obter suposta 

proteção contra energias adversas.  

A figa remete à crença de que afugenta maus espíritos, devido à sua forma,  

expressa na união da representação dos órgãos sexuais masculino e feminino, e, 

consequentemente, tais espíritos, por serem assexuados, temiam qualquer relação 

com a sexualidade. Além disso, o material azeviche, uma pedra negra, “intervém 

85 Pierre Edouard Léopold Verger (França, 19002 - 1996) foi um fotógrafo, antropólogo, pesquisador e 
fotógrafo. Suas fotografias foram tiradas entre 1932 e o fim da década de 1970.Suas coleções 
fotográficas destacam o continente africano e, em especial, sobre as culturas iorubá e fon-ewe e suas 
relações com a Bahia. Em 1953, Verger foi consagrado babalaô, recebendo o nome Fatumbi - 
nascido de novo graças ao Ifá. A partir daí, passou a assinar Pierre Fatumbi Verger. Fonte: LODY, 
2015, p.123.    



 116 

como símbolo tutelar, protegendo contra todos os malefícios invisíveis” 

(CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p.107).   

Affonso também comenta sobre rosários e bentinhos, peças geralmente em 

miniatura que representavam símbolos do cristianismo e eram usados pela Mulata 

Paraense segundo a confraria à qual pertencia. Desse modo, podemos sugerir que 

tais usuárias fossem adeptas de práticas religiosas sincréticas ou que escondessem 

suas verdadeiras crenças de matriz africana, temendo possíveis perseguições. 

Assim, ao utilizarem símbolos da religião cristã, muitos eram ressignificados para 

estabelecer um elo com suas crenças de origem ou de suas antepassadas.  

Nos braços roliços, ela usava pulseiras de contas de coral e anéis em quase 

todos os dedos. O uso excessivo de anéis era uma prática recorrente entre algumas 

mulheres escravizadas no Brasil, funcionando como forma de distinção. Sobre as 

contas de coral, é válido destacar que essa “era a pedra de Oxum e quem a usava 

se sentia fortalecido com os seus poderes e ao mesmo tempo protegido de todas as 

forças contrárias a este deus” (JANUÁRIO, 2003, p.5).  

Para completar seu modo de vestir, a Mulata Paraense usa um lenço de seda 

de cores vivas sobre os ombros, no mesmo estilo de um xale. No braço esquerdo, 

segurava uma cesta, que podia servir tanto para carregar suas compras quanto para 

carregar seus materiais de trabalho. Enquanto isso, a mão direita segurava uma 

sombrinha forrada de tafetá com barra de flores estampadas, utilizada tanto para os 

dias ensolarados quanto para os chuvosos, o que é ratificado em:  “Todo mundo no 

Pará carrega uma sombrinha, é uma parte necessária de seu traje. Elas são 

necessárias para o proteger dos raios de um quase vertical sol, e como um abrigo 

das chuvas e tempestades que caem depois de escurecer" (KERBEY, 1911, p.81 

apud HAGE, 2012, p.11). 

Ainda sobre o uso de objetos para se protegerem do sol e da chuva, Hage 

(2022) comenta que o guarda-chuva era considerado um item de prestígio e 

distinção antes do século XVIII, e com a popularização da tecnologia tornou-se 

gradativamente mais comum na vida das pessoas. “O guarda-chuva tinha sido um 

mero jogo e brinquedo para pessoas de posição, mas tornou-se uma necessidade 

para as classes ativas, trabalhadoras e profissionais” (VON BOEHN, 1929, 

p.137-138 apud HAGE, 2022, p.242). 

Neste sentido, a imagem da sombrinha ou do guarda-chuva passou a se 

associar culturalmente às classes trabalhadoras e médias, como é o caso da Mulata 



 117 

Paraense, o que fica subentendido que estas transitavam pela urbe a pé, seja a 

trabalho ou em suas atividades diárias. Ainda que Perrot (2017, p.276) disserte 

sobre a sociedade francesa do século XIX, podemos estabelecer certa relação com 

a sociedade belenense do mesmo período ao apontar que, enquanto as mulheres 

burguesas possuíam uma circulação mais restrita, “a mulher do povo se mantém 

muito presente na cidade do século XIX”. Isso pode ser corroborado por ilustrações 

e fotografias dos chamados “tipos regionais”, que serão discutidos mais adiante.   

Também podemos inferir que o uso e a consequente representação de alguns 

objetos, como a sombrinha, a cesta, e até um peixe na mão,  demonstram que essas 

mulheres circulavam pelo espaço urbano e fornecem pistas sobre os trabalhos que 

exerciam para seu sustento. Além disso, essas mulheres estariam “supostamente” 

menos presas aos ideais da moda, como Affonso (1976) relata em sua obra.  

Ainda assim, podemos notar algumas influências da moda europeia, como o 

uso do lenço de seda e das chinelinhas de luxo. Conforme assinala Souza (1987, 

p.47), as leis suntuárias determinavam que “as sedas, as peliças, as correntes de 

ouro, são privativas de certas camadas, encontrando-se interditas às demais”, as 

quais nem sempre eram respeitadas, de modo que mesmo entre as mulheres das 

camadas mais pobres, esses objetos se faziam presentes.  

Para Affonso, a Mulata Paraense apresenta características vestimentares 

próprias, que não a configuram como um “tipo” das baianas que fazem parte do 

imaginário brasileiro. 

Adicionalmente a esta emblemática figura, o autor também apresenta um 

desenho da Preta Mina e outro da chamada Crioula do Maranhão, ambos copiados 

do natural em 1880, evidenciando os costumes das mulheres negras nas cidades do 

extremo norte do país. Aqui, Affonso comenta mais detalhadamente sobre as 

chinelinhas de luxo:  

  
[...] chinelinha de pelica branca, ou de polimento, em que mal introduzia os 
dedos do pé sem meia, apoiando-lhe o meio da sola sobre o salto, o que lhe 
comunicava um andar gingado e cadenciado, crepitando nas pedras da 
calçada estalidos secos, num tique-taque ritmado, que a denunciava à 
distância (AFFONSO, 1976). 

 

Sua condição social já expunha, segundo o autor, a “tentação de fazer de 

moça branca”, recorrendo à última moda, sendo alvo dos “apodos das malungas e 



 118 

das surriadas dos moleques [...], que a perseguiam com remoques e cantiguinhas” 

(p.126). 

O uso desses e de outros códigos de representação, sobretudo os europeus, 

deve-se principalmente à necessidade dessas mulheres de buscar aceitação ou, ao 

menos, serem toleradas pela sociedade e, assim, obterem o seu espaço. 

Figueiredo (2012) aponta a cuidadosa descrição de João Affonso sobre o “tipo 

popular”, que era a denominação que os folcloristas da época concediam às 

mulheres reconhecidas em qualquer parte da cidade, aspecto este que atribuía 

autenticidade à figura descrita, como símbolo de um tempo passado. O autor 

também assinala que a crioula da terra era a ponte entre o passado africano e a 

mestiçagem nacional e, por isso mesmo, era representada por João Affonso já 

perfeitamente aclimatada ao ambiente da casa brasileira. 

João Affonso esclarece que a figura popular da Mulata Paraense, no tempo 

em que escreveu seu livro, já havia desaparecido “inteiramente do movimento da 

vida contemporânea de Belém” (AFFONSO, 1976, p.224), mas já fazia parte do 

imaginário popular. 

Salles comenta que tal situação pode estar relacionada à grande crise 

econômica, responsável por afastar da paisagem urbana a “mulata sestrosa”, 

enquanto outros “tipos populares”, como a tacacazeira, permanecem até hoje nas 

ruas de Belém, ocupando pontos fixos, assim como as “baianas” de Salvador e do 

Rio de Janeiro. Para o autor, no estado do Pará, essa atividade não constitui um 

monopólio de negras e mulatas, pode-se considerá-las concorrentes das caboclas 

que, herdeiras de tradições indígenas, são, no extremo Norte, peritas cozinheiras e 

responsáveis pela manutenção da cozinha regional brasileira mais autêntica (Salles, 

1971, p.117). 

Entretanto, a figura mais emblemática das ruas da capital paraense também 

protagonizava seu próprio processo de resistência, conforme descrito pelo cronista 

Raimundo Morais na década de 1930: 

 
Gente asseada, até as mulatas, de chinela na ponta do pé, trazem na trunfa 
do cabelo, enfiado no pente, a vagem da baunilha ou o molho do patchuli. O 
cheiro de papel, misto de raízes, ervas, trevos, paus ralados, jasmins e 
rosas, vendidos em balaitos de talas, e que as donzelas e matronas 
espalham na roupa branca de suas arcas e cômodas, traduz o gênio limpo 
da mulher (MORAIS, s/d apud MARANHÃO, 2000, p.61).  
 
 



 119 

Por fim, ao descrever e destacar a Mulata Paraense, João Affonso finaliza o 

estudo da vestimenta em sua obra Três séculos de modas invertendo a cronologia: 

“ao invés de acabar na atualidade, encerra-se com uma recordação do passado” 

(AFFONSO, 1976, p.224), concedendo um desfecho diferenciado à sua  narrativa. 

Diante do exposto, pode-se inferir que a Mulata Paraense, de João Affonso e 

David Widhopff, constitui um indício significativo de articulação entre os relatos de 

cronistas e viajantes e a visualidade presente na Vendedora de Cheiro, de Antonieta 

Feio. 

Retomando o conceito warburguiano de  Nachleben (sobrevivência das 

imagens) ao destacar a capacidade das formas culturais em atravessar épocas e 

ressurgir com novos sentidos (SANTOS, 2019), a representação da Mulata 

Paraense de Affonso nos faz refletir que o excesso de informação, seja nas roupas 

ou nas joias usadas pela personagem, reflete um compilado de visualidades 

observadas pelo autor ao longo dos anos e que foram reorganizadas em uma 

síntese imagética que ressignifica e projeta no presente múltiplas camadas de 

memória, tradição e identidade cultural. Ao passo que, na representação de 

Antonieta Feio, o efeito hiperbólico é atenuado, mantendo-se certos símbolos de 

forma simplificada, o que reforça a busca por uma visualidade mais próxima da 

experiência cotidiana. 

Como visto anteriormente, os relatos de viajantes oferecem um rico panorama 

sobre os modos de vestir e adornar das mulheres populares de Belém no século XIX 

e início do século seguinte, revelando um universo no qual tecidos leves, 

transparências, rendas, colares de ouro, flores nos cabelos e perfumes compõem 

uma estética própria, ao mesmo tempo vista como sofisticada e sensual, haja vista 

que tais descrições foram feitas sob o olhar ocidental, branco, masculino e, 

geralmente, eurocentrado.  

Neste sentido, podemos afirmar que essas descrições são exemplos de 

imagens de controle, utilizadas pelos grupos dominantes para perpetuar padrões de 

violência e dominação. Tais imagens, aplicadas às mulheres negras, baseiam-se em 

estereótipos articulados a partir das categorias de raça e sexualidade, sendo 

manipuladas para conferir às iniquidades sociorraciais a aparência de naturalidade 

(BUENO, 2020).  

 



 120 

Como parte de uma ideologia generalizada de dominação, imagens 
estereotipadas da feminilidade negra adquirem um significado especial. 
Como a autoridade para definir valores sociais é um importante instrumento 
de poder, grupos de elite, no exercício do poder, manipulam ideias sobre a 
feminilidade negra. Isso se dá a partir da exploração de símbolos já 
existentes ou a partir da criação de novos símbolos (COLLINS, 2009c, p. 76 
apud BUENO, 2020, p.79). 
 

 

Nas citações descritas, o padrão de representação da mulher paraense 

parece não se modificar, tendo se iniciado no século XIX e perpetuado até a primeira 

metade do século XX. É nesse contexto que Antonieta Feio pode ter resgatado, em 

Vendedora de Cheiro, as descrições minuciosas dos viajantes para reconstituir uma 

imagem identitariamente simbólica das mulheres amazônicas, que transcendem sua 

época. 

Os elementos que compõem a estética da mulher paraense, frequentemente 

associados a narrativas exóticas, são ressignificados pela artista para construir uma 

representação que privilegia a agência e a identidade das mulheres retratadas. 

Assim, a Vendedora de Cheiro sintetiza essa recuperação histórica ao 

conjugar vestuário e adornos descritos nos relatos com uma abordagem moderna e 

positiva. É interessante pontuar que a artista retirou a carga erótica e sensual da 

personagem, retratando-a como uma mulher mais velha, que poderia até mesmo ser 

a jovem descrita pelos viajantes no século XIX.  

Feio revisita essas referências não como uma reprodução passiva, mas como 

um gesto de valorização cultural, atribuindo às mulheres amazônicas um 

protagonismo que contrasta com os olhares externos que as objetificavam. O uso 

dos tecidos, a ornamentação e a presença marcante do ouro e das flores ganham, 

na obra, um sentido de pertencimento e empoderamento. Assim, a artista transforma 

o que antes eram descrições estrangeiras em um símbolo de força e continuidade, 

reafirmando a identidade amazônica dentro de uma perspectiva moderna.  

 

1.3. Entre espartilhos e babados: a moda das mulheres abastadas na Belle 
Époque belenense 
 
​ Ainda que o objetivo principal desta pesquisa seja a discussão sobre o modo 

de vestir de uma trabalhadora, consideramos pertinente abordar o outro lado do 

espectro que coexistia no espaço público. Neste sentido, apresentamos um breve 



 121 

panorama das vestimentas de mulheres financeiramente abastadas, a fim de 

mostrar o luxo que exibiam em seus corpos, reafirmando seu poder financeiro. 

Como visto anteriormente, na virada do século XIX, Belém desponta entre as 

grandes cidades brasileiras do período, devido ao ciclo de exportação da borracha, 

responsável por transformar não apenas a economia local, mas também os 

costumes, hábitos e padrões de consumo, ligados a valores franceses, momento 

que ficou conhecido como Belle Époque.  

As constantes idas e vindas de navios internacionais garantiam grande parte 

do abastecimento da capital belenense, favorecendo a implantação do gosto e do 

consumo que valorizavam o que vinha de fora e enfatizavam os sinais de uma 

desejada aproximação social e cultural com as capitais europeias, consideradas 

paradigmas do almejado progresso (DAOU, 2004, p.16). 

Nesse sentido, podemos aferir que tal meio de transporte exerceu papel 

fundamental no período da Belle Époque, por representar o meio pelo qual a moda, 

os ideais, os periódicos e os artigos de luxo de origem estrangeira chegavam a 

Belém, estabelecendo conexões entre o Velho Mundo e o cenário amazônico. 

A Belle Époque, com seu desejo de “modernidade”, não alterou somente a 

infraestrutura das cidades, mas também modificou o estilo de vida, os modos de 

viver no espaço público e sua ressonância no ambiente privado. Projetava-se, ainda, 

um modelo ideal de mulher que, segundo Almeida (1995), “numa sociedade cujas 

elites defendiam um projeto modernizador, era o da senhora branca, cujo 

comportamento era marcado pelo recato, pela elegância, pela altivez, pela 

instrução”. 

Os rituais do “ser moderno” transformaram as relações sociais, assim como 

modificaram o gosto e a estética, especialmente a relação das pessoas com a moda, 

mantendo-se a associação obrigatória com símbolos cosmopolitas, sobretudo de 

origem européia ou norte-americana, por parte da elite do período, consolidando a 

prática chic (SILVA, 2016a, p.41). 

Em um importante estudo sobre a moda no século XIX, Gilda de Mello e 

Souza (1987, p.19-20), discorre sobre as “transformações sucessivas por que passa 

a ornamentação do indivíduo – a vestimenta, o penteado, a máscara fisionômica”. A 

autora também expõe que a moda serve à estrutura social, acentuando a divisão em 

classes; reconcilia o conflito entre o impulso individualizador de cada um de nós 

(necessidade de afirmação como pessoa) e o socializador (necessidade de 



 122 

afirmação como membro do grupo); e exprime ideias e sentimentos, funcionando 

como uma linguagem artística. 

João Affonso (1976), ao analisar a moda, ressalta a “propensão dos 

brasileiros em aceitar o que vinha do estrangeiro”. Freyre (2009, p.105) também 

comenta essa tendência, observando que o Brasil importava diversos artigos 

franceses de moda feminina, masculina e infantil. Chapéus, capas, espartilhos, 

vestidos excessivamente volumoso com babados e laços, além dos penteados, 

eram copiados pelas mulheres que almejavam a elegância europeia, muitas vezes, 

sem a adaptação ao clima da região (Fig.21), tornando-se, muitas vezes, 

anti-higiênicas e inadequadas ao clima tropical.  

 

 
Figura 21: Grupo de senhoras paraenses, representantes das classes abastadas da sociedade da 

borracha. 
Disponível em: https://obrasraras.fcp.pa.gov.br/publication/file/albuns/albumdopara1899/76/#zoom=z 

Acesso em: 8 Jan. 2020. 
                                               
 
 
Tal consumo e a exibição das mercadorias estrangeiras, em especial as 

francesas e inglesas, no que se refere à moda, funcionavam como uma tentativa de 

expressar as aspirações sociais. Como expõe Sarges (2010), a moda é um 

fenômeno típico da sociedade urbano-industrial, estimuladora do consumo. Dessa 

forma, ela serve à estrutura social e subjugará Belém a um modelo internacional do 



 123 

“bem vestir”. No Brasil dos séculos XVIII e XIX, os tecidos utilizados pelas damas 

funcionavam como marcadores de distinção social: para as damas ricas, cabiam os 

serafins, as sedas e os veludos; para a população comum, os tecidos inferiores, 

como o algodão. 

As mulheres pertencentes à elite econômica belenense do século XIX 

demonstravam um cuidado especial com o vestir, tanto que mandavam buscar seus 

vestidos em Londres e/ou Paris. Essa demanda estimulou a instalação de lojas de 

departamentos que comercializavam itens da moda trazidos por navios europeus, 

com destaque para a Bom Marché, Bazar Parisiense, Leão do Norte, A Formosa 

Paraense, Paris N’América  e Casa Africana. 

Na ilustração que compõe o anúncio da Casa Africana (Fig.22), publicado no 

jornal A Província do Pará em 1911, notamos duas senhoras vestindo trajes da 

moda parisiense, usando “linhos em riscas verdadeiramente chics”. Assim, nota-se a 

constante necessidade da elite belenense de evidenciar que ser “chic” era copiar as 

práticas vestimentares europeias, a fim de mostrar status. 

 

 

Figura 22: Anúncio da Loja Casa Africana  
 Fonte: Jornal A Província do Pará, 7 de janeiro de 1911.  

Acervo da Biblioteca Pública do Pará Arthur Vianna. 
 



 124 

A influência parisiense em Belém foi tão marcante que inspirou a criação de 

um importante centro comercial da época, a loja Paris N’América, responsável por 

atender ao requinte tanto das damas quanto dos cavalheiros da sociedade. Sua 

construção foi inspirada nas grandes lojas de departamentos parisienses e reproduz, 

em sua distribuição, um exemplar tradicional da arquitetura colonial, com a loja no 

térreo e residência nos pavimentos superiores. O proprietário importou o projeto de 

Paris, e a obra foi executada pelo engenheiro Raimundo Viana, tendo sido fundada 

em 1870.  Atualmente, a loja funciona apenas no térreo, com a venda de tecidos.  

Além desses estabelecimentos fixos, existiam também as lojas ambulantes, 

que vendiam, em carros e tabuleiros, fazendas francesas e inglesas, bem como 

diversas miudezas. A Rua João Alfredo era um espaço comercial relevante em 

Belém e se consolidava como uma das grandes vias de sociabilidade das elites. 

Entre o final do século XIX e o início do século XX, o centro comercial de Belém 

atingiu seu auge. Nesse período, a Rua João Alfredo ocupava posição de destaque 

no roteiro de compras das pessoas “mais elegantes” da cidade; sapatarias e lojas de 

tecidos tinham papel central, pois era ali que as mulheres da alta sociedade 

compravam as fazendas da moda para confeccionar vestidos de baile e trajes do dia 

a dia (MARTINS JÚNIOR, 2010, p. 47). 

Ainda para o autor supracitado, as experiências femininas no espaço urbano 

são diversas, e os significados atribuídos a elas também. De um lado, estavam as 

mulheres dos grupos mais pobres da população, que faziam das ruas o espaço de 

suas atividades de trabalho; de outro lado, mesmo com usos distintos, as mulheres 

das classes mais abastadas também circulavam pelas ruas do comércio da capital 

paraense.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2
TRAMAS DA CIDADE: TRABALHO,

RACIALIZAÇÃO E O VESTIR DE
VENDEDORAS



 126 

2.1 (Sobre)viver e labutar: o contexto social das mulheres populares em Belém 

Como o foco desta pesquisa é a obra Vendedora de Cheiro (1947), analisada 

a partir de seus modos de vestir, consideramos importante traçar um breve 

panorama de como viviam as mulheres das classes populares ainda no século XIX, 

período em que a imagem dessa vendedora ambulante foi criada e projetada 

socialmente. Acrescentamos também informações referente ao século XX, por se 

tratar da época em que a obra em questão foi criada por Antonieta Feio. 

Conforme expõe Soihet (2018), durante a Belle Époque, com a instauração 

da ordem burguesa, houve a preocupação em modernizar as capitais, 

transformando-as em metrópoles com hábitos “civilizados”, nos moldes parisienses. 

Nesse contexto, os hábitos populares passaram a receber maior atenção, 

especialmente à medida que o trabalho compulsório era substituído pelo trabalho 

livre. Assim, foram feitas medidas para adequar homens e mulheres dos segmentos 

populares a novos valores de comportamento, que envolviam a disciplinarização do 

espaço e do tempo do trabalho, estendendo-se às demais esferas da vida. 

Esperava-se das camadas populares uma força de trabalho produtiva e disciplinada. 

Sobre as mulheres, recaía uma intensa carga de pressões quanto ao 

comportamento pessoal e familiar desejado, de modo a garantir sua inserção na 

nova ordem. 

A autora também destaca a multiplicidade de formas de organização familiar 

entre os populares, sendo frequentes as famílias chefiadas por mulheres sós, devido 

às dificuldades econômicas e aos valores próprios da cultura popular. Importa 

salientar que as concepções de honra e de casamento das mulheres pobres eram 

vistas como perigosas à moralidade da nova ordem que se formava. O Código 

Penal, o complexo judiciário e a ação policial eram os recursos utilizados pelo 

sistema vigente para disciplinar, controlar e normatizar a vida dessas mulheres, 

impondo moderação à sua linguagem e incentivando “hábitos sadios e as boas 

maneiras”, reprimindo seus “excessos” verbais. 

A violência era uma presença marcante nesse processo, já que a postura das 

classes dominantes se caracterizava mais pela coerção do que em qualquer 

tentativa de direção intelectual ou moral. Essas mulheres estavam submetidas a 

violência estrutural, além de outras formas específicas de violência decorrentes de 

sua condição de gênero,  frequentemente entrelaçadas.  



 127 

Ainda para Soihet (2018), a aceleração da urbanização provocou o 

deslocamento progressivo das populações pobres para as capitais, onde buscavam 

se estabelecer em áreas centrais, próximas aos mercados de trabalho, ocupando 

habitações coletivas, como casas de cômodo ou cortiços. O empenho das 

autoridades em impedir a presença dos populares em certos locais, no esforço de 

afrancesar a cidade para o usufruto das camadas abastadas, intensificava os 

episódios de violência. No caso das mulheres, acrescentavam-se os preconceitos 

relativos ao comportamento, à classe social e ao gênero.    

No que se refere à habitação das classes populares, os cortiços constituíam 

moradias coletivas que abrigavam essas mulheres. Situados em áreas urbanas 

centrais, abrigavam diversas famílias que viviam em condições precárias. Essas 

habitações surgiram nas grandes cidades brasileiras como resultado do rápido 

crescimento urbano e da falta de políticas habitacionais adequadas às populações 

de baixa renda. 

Esses espaços eram formados por quartos pequenos, aglomerados em 

construções geralmente mal conservadas. As condições sanitárias eram 

extremamente deficientes, com banheiros coletivos e pouco acesso à água potável. 

Essas habitações simbolizavam a exclusão social e a desigualdade econômica, 

sendo reflexo da urbanização desordenada e da incipiente industrialização 

brasileira. Jornalistas da época, influenciados pelas concepções higienistas, viam os 

cortiços como espaços que deveriam ser excluídos da sociedade.  

 
A junta de higiene pública mandou fechar um cortiço existente a rua 
Arcipreste Manoel Theodoro, próximo a praça D. Pedro II. O cortiço, este de 
propriedade de Felipe da Costa Teixeira. Praza a Deus que essa medida 
extenda-se a todos os cortiços immundos que exhistem nesta capital, junto 
a praça do governo e até muito próximo a casa do inspetor da junta, a rua 
longa. D'ahi, até o despejo é feito na rua. Esperamos que não appareça o 
protecionismo, em que sendo a lei igual para todos, a junta mande demolir 
quantos cortiços por ali exhistam, os quais são verdadeiros focos de 
immoralidade86 (O Democrata, Belém, 22/01/1892, p.02 apud TRINDADE, 
1997).  
 

 
O jornalista descrevia o cortiço como um exemplo de construção insalubre e 

como foco de imoralidade. Tal visão permaneceu nos anos seguintes, pois, em 1903, 

o intendente Antônio Lemos determinava, no Código de Polícia Municipal: 

86 O trecho está presente no artigo: “Ruas de desordem”, mulheres fora da ordem: um olhar sobre as 
relações de gênero e práticas culturais em Belém no final do século XIX e início do XX,  da autoria de 
TRINDADE (1997). 



 128 

Cumprindo libertar a cidade de grande número de cortiços situados em 
diversos lugares do perímetro urbano, na maior parte insalubres […] 
verdadeiros centros de imoralidade […]  perigosos à saúde pública […] 
resolvo, determinar o fechamento e demolição de todos os cortiços 
existentes nesta cidade, ficando para tal marcado o prazo de 90 dias, 
improrrogável, na forma da lei, e que será contado da data da respectiva 
intimação87.  

 

Assim, os cortiços foram demolidos e seus moradores removidos da área 

central de Belém, sendo progressivamente afastados para as margens do chamado 

progresso.  

 
Neste sentido, lembramos que não apenas Belém, mas muitas capitais 
brasileiras passavam nesta época por uma reurbanização, que atingia 
principalmente as áreas centrais da cidade. Para tanto, faziam o uso do 
binômio beleza-saúde, na busca pela extirpação de tais moradias. [...] Além 
disso, havia a frequente preocupação com a moralização das ruas. A 
eliminação dos cortiços do meio urbano era uma forma de acertar dois alvos 
com uma só investida. Com isto se mantinha a cidade mais bela, deixando 
satisfeitos os higienistas e a elite, que não mais se defrontariam com os 
focos de propagação de doenças, criminalmente e imoralidades, que 
acreditavam provir dos moradores (TRINDADE, 1997). 

 
 

O que estava fora dos padrões de “modernidade” e francesismo almejados no 

período gerava incômodo entre a elite política e econômica da cidade, o que 

também abarcava às moradias: “uma vez pobres e, sobretudo negras, elas 

produziam seu espaço doméstico em barracas ou quartos, muitas vezes de aluguel, 

os quais destoavam dos padrões estéticos objetivados pelas elites dirigentes” 

(ALMEIDA, 1995). 

Ainda sobre a habitação das classes populares, Velloso (1990) afirma que 

estas eram quase desprovidas de divisões internas. Faz-se de tudo em todos os 

espaços: o sono se mistura ao lazer, ao trabalho e à alimentação. Enquanto 

trabalham, as mães cuidam dos filhos, trocam confidências com as comadres, 

cantarolam e oferecem conselhos. Assim, entre as camadas populares, a arquitetura 

espacial obedece mais à lógica das necessidades e do improviso do que aos 

códigos formais de construção.  

Ideia que encontra eco no segundo plano da pintura Vendedora de cheiro, 

onde tábuas de madeira compondo a parede remetem a construções precárias e 

funcionais, características das habitações populares, presentes sobretudo nas 

periferias das cidades brasileiras e por populações ribeirinhas, conforme nos lembra 

87 Belém. Código de Polícia Municipal, 1903, art.149. 



 129 

Fernandes (2013) em sua pesquisa O moderno em aberto. A escolha desse 

elemento não apenas contextualiza socialmente a personagem, como também 

reforça a ambiência doméstica e cotidiana da cena. 

Com relação ao conhecimento, essas mulheres conhecem de tudo um pouco: 

o poder de cura das ervas medicinais, sabem rezas para resolver os mais variados 

problemas, lideram mutirões de trabalho, dão conselhos à comunidade, mediam 

conflitos, administram os parcos recursos, organizam festas, entre outras atividades 

(VELLOSO, 1990).  

A grande maioria das mulheres do povo não era formalmente casada, 

fugindo, assim, dos estereótipos estabelecidos. As causas que explicam o 

desinteresse dessas mulheres pelo casamento formal incluíam os entraves 

burocráticos, a ausência de propriedades e o alto custo das despesas matrimoniais, 

o que as levava a viver em regime de concubinato. Quanto às mestiças e negras, a 

condição era ainda mais vulnerável, pois viviam menos protegidas e mais sujeitas à 

exploração sexual. Suas relações amorosas tendiam a se desenvolver dentro de um 

outro padrão de moralidade, que se contrapunha ao ideal de castidade (SOIHET, 

2018). 

Enquanto as mulheres ricas eram estimuladas a frequentar as ruas em 

momentos pontuais, como para fazer compras, ir ao teatro, ao cinema ou a casas de 

chá, era de praxe que estivessem sempre acompanhadas, o que obviamente não se 

aplicava às mulheres populares, haja vista a necessidade de garantir a própria 

sobrevivência.  

Nas cidades, as mulheres pobres circulavam por espaços sociais como 

fontes, lavadouros, ruas e praças, onde se alternavam e se sobrepunham o convívio 

entre vizinhos e forasteiros, o controle do fisco municipal e o pequeno comércio, livre 

ou clandestino. O espaço de sobrevivência dessas mulheres foi, aos poucos, sendo 

absorvido pelo processo de urbanização, num longo confronto de reclamações e 

resistência (DIAS, 1995).  

Outra característica fundamental das mulheres populares era sua participação 

ativa no trabalho. Embora mantidas em posição subalterna, geralmente não se 

adaptavam às características consideradas universais ao sexo feminino, tais como: 

a submissão, o recato, a delicadeza e a fragilidade.  

As estratégias de sobrevivência adotadas por essas mulheres em Belém 

eram múltiplas e abrangiam diferentes espaços de trabalho. Atuavam tanto em suas 



 130 

próprias casas quanto nas de outras pessoas, desempenhando funções como 

empregadas domésticas, cozinheiras, passadeiras e governantas; outras 

trabalhavam em fábricas e nas ruas da cidade, principalmente como vendedoras, 

lavadeiras e, em alguns casos, como meretrizes. 

Ainda que Perrot (2017) retrate a Paris popular do século XIX, observamos 

certas similaridades com a Belém do mesmo período e da primeira metade do 

século XX, especialmente no que se refere ao trabalho das vendedoras ambulantes, 

também chamadas de  camelôs. A autora comenta que as mulheres se sobressaem 

nessa função ao se apropriarem de um trecho da rua, onde estendiam um pano e 

expunham objetos à venda, como produtos artesanais e mercadorias compradas a 

baixo custo; nesse sentido, os pequenos ofícios e comércios constituíam sua 

principal fonte de sustento. Essa mulher que circulava pelas ruas possuía mais 

independência nos gestos e na fala, o que lhe concedia maior liberdade de 

expressão ao resistir à polidez, seja pela sua irreverência, ironia e espontaneidade. 

No que tange às especificidades das mulheres populares em Belém no final 

do século XIX, de acordo com Fontes (1997, p.182), o mercado de trabalho não era 

muito amplo, pois a cidade oferecia poucas oportunidades de trabalho assalariado, 

sendo raras as lojas ou fábricas que contratavam mulheres. Assim, o trabalho 

doméstico constituía o principal setor assalariado a absorver mulheres negras e 

brancas pobres. Mesmo diante das pressões das políticas governamentais, essas 

mulheres formaram laços de solidariedade e convivência, marcando presença no 

espaço público da cidade. Nos discursos jornalísticos de Belém, tais presenças eram 

frequentemente associadas à desordem e à indisciplina. 

Conforme citado anteriormente e como revela a historiografia sobre a Belle 

Époque, o ideal de progresso e “modernização” concebido pelas elites não 

contemplava a totalidade da população. Como explica Almeida (1995), grande parte 

dos habitantes garantia seu sustento por meio de atividades como o comércio a 

retalho e ofícios manuais, além de habitar moradias modestas situadas em diversos 

pontos da cidade. As mulheres negras ocupavam ruas, praças, mercados e 

festividades religiosas, atuando como vendedoras de açaí, de flores e doces, além 

de exercerem funções como cozinheiras, criadas, amas de leite, amas secas, 

lavadeiras, prostitutas, cafetinas, entre outras.  

Tais atividades e comportamentos relacionados às posturas dessas mulheres 

eram sistematicamente criticados e combatidos. Para os governos municipais e 



 131 

provinciais, era conveniente promover a exclusão de negras e negros do mercado 

de trabalho assalariado em Belém, o que impulsionou campanhas em favor da 

contratação de imigrantes europeus. Dessa forma, o acesso da mulher negra ao 

trabalho remunerado foi amplamente restringido, ficando, em grande medida, 

limitado aos serviços domésticos. 

Quanto às atividades de lazer, na boêmia belenense, as mulheres negras 

frequentavam sambas, pagodes, rodas de capoeira, carimbó e batuques realizados 

em diversos pontos da cidade, mesmo com a repressão imposta pelos Códigos de 

Posturas, que combatiam tais práticas, uma vez que estas se contrapunham às 

concepções modernas de segurança e progresso. 

​ Ao compararmos a mulher do povo com a mulher da elite econômica, 

observamos inúmeras especificidades que atravessam esses dois universos 

distintos, inclusive nas representações que cada uma constrói sobre seus corpos. 

Enquanto as mulheres economicamente mais abastadas tinham suas imagens 

atreladas à pureza e à castidade, valores amplamente defendidos pela ordem 

burguesa, seus corpos se retraíam, tanto simbolicamente quanto literalmente, seja 

pela presença do espartilho comprimindo seu corpo, seja pela moral vigente do 

período. A sociabilidade dessas mulheres nas ruas ocorria em situações pontuais e, 

quase sempre, acompanhadas de terceiros.  

Já a imagem da mulher popular costuma estar associada ao erotismo e à 

luxúria; seu corpo raramente é comprimido por espartilhos, dada a necessidade 

constante de movimentação para garantir sua subsistência. Esse corpo se expande, 

encontrando nas ruas uma extensão de suas vivências cotidianas. Assim, essa 

mulher rompe com as condutas pré-estabelecidas e, muitas vezes, é rotulada como 

desordeira.  

Sobre essa representação, Cancela (1997, p.116) destaca a liberdade dos 

movimentos corporais, a beleza dos atrativos físicos realçados por um vestir 

considerado “descuidado” e a malícia frequentemente refletida no olhar. Esses 

elementos compõem algumas das imagens pelas quais escritores, jornalistas e 

memorialistas retratavam as mulheres das camadas populares, como mamelucas, 

índias e caboclas, que circulavam pelas ruas de Belém no final do século XIX e 

início do XX, vendendo açaí, cheiro, vasilhas de barro, flores, lavando roupas, 

costurando, trabalhando como criadas ou mesmo se prostituindo.  



 132 

Ainda sobre os criadores e propagadores dessas imagens relacionadas ao 

comportamento feminino, Pantoja e Leal (1997) acrescentam o grupo beneficiado 

pela economia extrativista da borracha, então em ascensão, o que nos ajuda a 

compreender a carga preconceituosa direcionada às mulheres do povo.   

Essas mulheres sofreram as mais diferentes formas de marginalização e 

discriminação, decorrentes de sua condição de gênero e da liberdade com que 

experienciavam o espaço público, atuando não apenas nos serviços domésticos, 

mas também em atividades que lhes permitiam participar com maior frequência da 

vida cotidiana da cidade. 

Cancela (1997) também observa que essa liberdade de circulação e atuação 

pública levou ao estabelecimento de representações depreciativas, as quais 

contribuíram de uma identidade marcada por estereótipos, fundamentando 

processos de diferenciação, hierarquização e discriminação.   

Enquanto a elite financeira se empenhava em imitar os hábitos e a moda 

europeia, ex-escravizados, ribeirinhos e trabalhadores em geral recusavam essa 

estética, adotando trajes mais leves e de cores claras, adequados à realidade 

climática da região e mais funcionais para o trabalho88. Isso, porém, não impedia que 

esses trajes das classes populares fossem dotados de peculiaridades, chamando a 

atenção de viajantes estrangeiros ainda antes da  Belle Époque. 

Com o propósito de investigar as múltiplas formas de vestir e adornar-se das 

mulheres do povo, selecionamos, nas páginas que se seguem, um conjunto de 

litografias, fotografias e pinturas produzidas entre o século XIX e na primeira metade 

do século XX. Esses registros visuais permitem observar preferências estéticas, 

possíveis escolhas e, por conseguinte, identificar elementos que foram preservados, 

subtraídos ou reformulados na construção da visualidade do traje da Vendedora de 

Cheiro, de Antonieta Feio. Uma análise mais ampla será apresentada ao final da 

pesquisa, em diálogo com descrições extraídas de obras literárias do período. 

2.1.1 Entre ruas e vielas: o trabalho feminino por Joseph Righini 

Joseph Léon Righini (1820-1884) foi o pintor de paisagem de maior destaque 

em Belém durante o Segundo Reinado. Natural de Turim e filho de artista, estudou 

88 Essa análise e outras estão presentes no artigo de minha autoria: “Entre Tecidos e Adornos: a 
moda das mulheres das camadas populares na Belém da Belle Époque (1870-1912)” (2018), 
disponível em: https://generonaamazonia.ufpa.br/edicoes/edicao-13/13_Entre-tecidos-e-Adornos.pdf. 
Acesso: 28 Dez. 2023. 



 133 

na Academia de Belas Artes de sua cidade natal. Vindo de Gênova, desembarcou 

no Brasil em novembro de 1855 como cenógrafo da companhia teatral de José 

Maria Ramonda. Em território brasileiro, passou por algumas capitais como 

Salvador, Recife, São Luís e Belém. Nessas duas últimas, fixou residência e atuou  

como pintor, fotógrafo e cenógrafo teatral (RODRIGUES, 2015, p.104). 

Suas especialidades incluíam desenhos de paisagens, figuras, flores, frutas e 

ornamentos, além de pinturas a óleo, aquarela e miniaturas sobre marfim. Conforme 

relata Rodrigues (2015), em meados da década de 1860, Righini mudou-se para 

Belém e, como fizera no Maranhão, passou a lecionar pintura e desenho de 

paisagem no Pará. Em janeiro de 1867, sob o título de Panorama do Pará, a 

imprensa noticiou o projeto idealizado pelo litógrafo alemão Johann Karl Wiegandt 

(1841-1908) e por Righini, com o objetivo de “fazer aparecer 12 vistas dos principais 

edifícios e lugares mais pitorescos da capital”. 

Nesta pesquisa, selecionamos três obras que fazem parte do referido álbum, 

por apresentarem em suas composições mulheres que trabalhavam nas ruas de 

Belém, como é o caso da litografia A Estrada de São José89 (Fig.23), que retrata as 

imponentes palmeiras contrastando com o chão de terra batida e, em primeiro plano, 

uma criança e uma mulher negra, ambos descalços e com roupas surradas. A cena 

é composta por outros transeuntes: um guarda armado, dois casais, uma criança e 

um carro de tração animal. Retomando o primeiro plano da obra, vimos as 

vestimentas desalinhadas da mulher e da criança, que evidenciam a origem humilde 

de ambos, com rasgos, manchas e barras descosturadas, mostrando o uso 

excessivo. O menino veste uma camisa longa de mangas compridas, segura um 

carrinho e, com a outra mão, agarra a saia da mulher, provavelmente sua mãe, em 

mais um dia de trabalho nas ruas de Belém.  

 

89 No site do Centro de Memória da Amazônia a mesma litografia está descrita como: “Avenida São 
José - atual 16 de Novembro”. Disponível em: https://www.cma.ufpa.br/galeriarighini.html. Acesso: 23 
Mai. 2022. 



 134 

 
Figura 23: Estrada de São José (1867) de Joseph Léon Righini,  

com detalhe da vendedora ambulante 
Fonte: TEIXEIRA, 2023 

Fotografia realizada pela autora no dia 30 de Novembro de 2023 na Biblioteca Guita e José Mindlin - 
USP. 

 

 

O tabuleiro equilibrado sobre sua cabeça revela sua profissão de vendedora 

ambulante. A blusa amarela de mangas compridas parece estar fechada por um 

único botão na parte superior, revelando assim, parte de seu corpo. A saia azul 

apresenta detalhes amarelos na barra, mas também exibe manchas escuras entre 

os desenhos, possivelmente resultantes das andanças pelas ruas sem 

pavimentação. Ela usa ainda uma longa anágua branca, que ultrapassa o 

comprimento da saia. Ainda sobre a vestimenta da vendedora e da criança, é 

possível comentar que ambas revelam a dificuldade em arcar com os custos do 

vestuário, seja no caso de um possível senhor proprietário de poucos escravizados,  

seja no de uma mulher negra livre que sobrevivia do próprio trabalho.  

A aquisição de roupas pouco se alterava tanto para os escravizados quanto  

para os negros pobres livres: 

 
[...] além naturalmente da muda que pudessem ganhar de seu senhor, 
fazia-se com recursos próprios, particularmente no caso dos negros de 
ganho [...] recorriam a alfaiates e costureiras, muitos desses profissionais 
também escravos, pagando pelo serviço ou eles próprios as 
confeccionavam. As chamadas mudas de roupa, distribuídas 
periodicamente pelos senhores a seus escravos, não devia variar muito na 
cidade em relação ao campo, onde os homens recebiam calça, camisa e 
jaqueta curta, enquanto as mulheres, blusa, saia longa e lenço para o 
cabelo [...] As crianças usavam uma camisa comprida (LAPA, 2008, p.228). 
 

 



 135 

Os tecidos utilizados eram diversos e bastante simples, conhecidos como 

“panno de escravos” (LAPA. 2008, p.232), confeccionados por indústrias têxteis que 

passaram a suprir essa demanda anteriormente atendida pelo artesanato caseiro, 

um costume colonial que associava o ato de “fiar e costurar” à “escravidão 

doméstica”. Esses ofícios já apresentavam sinais de crise na terceira década do 

século XIX, por se mostrarem antieconômicos (DIAS, 1995, p.226-228). Conforme 

relata Dias (1995, p.130), os escravizados recebiam apenas três mudas de roupa 

por ano: “para as mulheres, três camisas e três saias de algodão grosso, resistente, 

mais um manto de baeta, forrado de algodão [...]”.  

Mais uma vez, vimos a relação entre profissão e o uso de objetos 

considerados “mágicos” por suas portadoras. Ela carrega no pescoço uma espécie 

de saco retangular, pendurado por um fio, que pode ser um escapulário (Fig.24) ou 

uma bolsa de mandinga (Fig.25), evidenciando suas crenças e sua conexão com a 

ancestralidade. 

 

   
Figura 24: Escapulário  
Fonte: TEIXEIRA, 2015  

Fotografia realizada pela autora no dia 18 de agosto de 2015 no  Museu Carlos Costa Pinto, 
Salvador - BA. 



 136 

 
Figura 25:  Bolsa de Mandinga da África Ocidental (séc.XIX/XX) 

Fonte: Catálogo de exposição na British Library, dez.2015.  
Imagem retirada do vídeo “Bolsas de Mandinga: história e historiografia”  

Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=nqPvnLZzyTA 
Acesso em: 11  Fev. 2025. 

 

 

Ambos os adornos são usados da mesma forma: sobre o peito e as costas. O 

escapulário é um símbolo do cristianismo católico que representa a proteção de 

Jesus e Maria, podendo ser confeccionado em diversos materiais, como tecido, 

ouro, prata, bronze ou madeira.   

Enquanto a bolsa de mandinga, também chamada de patuá, é um amuleto de 

origem africana islamizada, oriundo do reino muçulmano de Mali, civilização que 

floresceu no vale do Níger e do Senegal por volta do século XIII. Era confeccionada 

e utilizada pelo povo malinke, ou mandinga, como forma de proteção e fonte de 

poder para quem a carregava (BERTOLOSSI, 2006). 

Feitas geralmente de tecido branco, as bolsas variavam em conteúdo 

conforme o usuário, o que conferia um caráter de ineditismo a cada amuleto. As 

bolsas de mandinga podiam conter diversos elementos, como papéis com versículos 

do Alcorão, signos de Salomão, tiras de papel com desenhos e orações as quais 

eram escritas conforme o objetivo esperado pelo usuário/a, enxofre, pólvora, 

moedas de prata, pedaços de osso de defunto, entre outros itens. No Brasil, 

tornou-se comum a incorporação de símbolos tanto africanos quanto católicos em 

sua composição. 



 137 

Segundo Santos (2008), essas bolsas eram utilizadas nas sociedades 

atlânticas como resultado da recriação de tradições africanas no contexto do 

cativeiro e da circulação de saberes entre africanos de diferentes origens, fundindo 

fundamentos da cultura banto associada ao cristianismo. Durante o século XIX, tais 

amuletos tinham origem, entre os povos islamizados, sendo usados junto ao corpo 

tanto pelos seguidores do islamismo, quanto pelos “pagãos” iorubás e outros grupos 

africanos, que nunca tiveram contato com o Islã.   

Assim, podemos afirmar que a bolsa de mandinga é um amuleto híbrido, 

sendo resultado da forte miscigenação ocorrida no mundo Atlântico.  

 
Os primeiros processos aparecem em Lisboa, onde os povos da Guiné 
levados para o Reino, “animistas” e conhecedores do Islã usavam amuletos 
e misturaram suas crenças em torno destes com elementos do catolicismo. 
No Brasil, essas duas combinações se misturaram ao conhecimento dos 
bantos em torno do poder do mundo dos espíritos, para dar mais poder aos 
objetos que podiam ser dotados de poderes mágicos. 
A Bolsa de mandinga é um produto do mundo atlântico da escravidão, da 
colonização. Do contato entre diferentes culturas numa situação de 
opressão, infortúnio e demonização de práticas não católicas. É o produto 
de misturas diversas, resultado de processos ocorridos no mundo Atlântico, 
num momento de opressão do escravismo e de preconceito contra o não 
europeu (SANTOS, 2008, p.207). 

 

Assim, a mulher representada pode carregar ao pescoço a lembrança de sua 

ancestralidade ou ainda sincretizá-la com elementos do catolicismo. 

Em Entrada do arsenal de Marinha90  (Fig.26), notamos que em alguns pontos 

da cidade de Belém, se mesclava o chão batido de aspecto rural e a arquitetura 

neoclássica. No primeiro plano, um homem descansa embaixo de uma árvore 

enquanto conversa com uma vendedora e mais à frente tem uma carroça 

estacionada. Ao fundo, temos um casal e uma criança em deslocamento. Righini 

também registra, nessa composição, a presença de urubus sobrevoando a cidade. 

 

90 No site do Centro de Memória da Amazônia, a mesma litografia está descrita como: “Estrada do 
Arsenal de Marinha - Atual Praça do Arsenal”. Disponível em: 
https://www.cma.ufpa.br/galeriarighini.html. Acesso: 23 Mai. 2022. 



 138 

 
Figura 26: Entrada do Arsenal de Marinha (1867) de Joseph Léon Righini,   

com detalhe da vendedora ambulante                                                  
Fonte: TEIXEIRA, 2023 

Fotografia realizada pela autora no dia 30 de Novembro de 2023 na Biblioteca Guita e José Mindlin - 
USP. 

 
 
​  

A mulher equilibra sobre a cabeça um tabuleiro que sustenta uma grande 

panela com alças laterais. No interior da panela, observamos a presença de uma 

concha para retirar o alimento e enchê-lo na cuia  (fruto da Crescentia cujete L., 

planta mais conhecida como cuieira ou árvore-de-cuia). A vendedora, de cabelos 

soltos, veste uma blusa semelhante à da personagem da Estrada de São José. Ao 

analisar a semelhança do corte, do modelo e da cor, levantamos a hipótese de se 

tratar da mesma personagem, agora sem a presença do filho e vendendo outra 

iguaria.   

Aqui, não vemos o uso do escapulário ou da bolsa de mandinga, a qual pode 

não estar presente ou  se tratando da mesma vendedora, pode estar 

preferencialmente “escondido” internamente em sua blusa, mesmo que muitos 

amuletos eram intencionalmente exibidos publicamente.  

Além desse colar longo, temos mais dois outros colares em volta do pescoço 

da vendedora ambulante. Ela também usa pulseiras em seu braço. A saia vermelha 

apresenta desenhos na sua barra, os quais não foram identificados, estes estão na 

cor preta. A vendedora encontra-se descalça, certamente exercendo a atividade 

como escravizada de ganho.  

Sobre tal exercício, Dias (1995, p.232) assinala que “além da hierarquia da 

pobreza ditada pela cor, existia também a dos ofícios, entre os quais os de 



 139 

lavadeiras e vendedoras pareciam mais desprezados, como ocupações próprias de 

escravas”. 

​Na litografia Banco Commercial91 (Fig.27), observamos a estrutura 

neoclássica da instituição, o qual está localizado em uma rua pavimentada. À porta,  

dois homens conversam, enquanto no passeio público, caminha um casal 

devidamente trajado à moda européia do período. 

 

 
Figura 27: Banco Commercial (1867) de Joseph Léon Righini, 

com detalhe da mulher negra 
Fonte: TEIXEIRA, 2023 

Fotografia realizada pela autora no dia 30 de Novembro de 2023 na Biblioteca Guita e José Mindlin - 
USP. 

 
 

​No segundo plano, vemos um homem guiando um carro de tração animal, 

seguindo em direção oposta à de uma mulher que parece conversar com um 

homem, este segura uma trouxa às costas, ao lado de uma criança que o aguarda.  

Ao compararmos essa personagem de Righini com as demais aqui expostas, 

notamos que a mesma está vestindo roupas em melhores condições e mais 

alinhadas. A longa saia que compõe o vestido não permite identificar se ela é uma 

mulher escravizada ou alforriada, mas que exercia alguma atividade, podendo ser 

lavadeira ou passadeira, haja vista que a personagem carrega sobre a cabeça um 

grande cesto em sua cabeça, sugestionando conter roupas em seu interior. Ela 

também segura uma cesta de palhas, podendo funcionar com uma espécie de bolsa 

para carregar seus objetos pessoais. 

91  No site do Centro de Memória da Amazônia, a mesma litografia está descrita como: “Banco Central 
- Atual Arquivo Público do Pará”. Disponível em: https://www.cma.ufpa.br/galeriarighini.html. Acesso: 
23 Mai. 2022. 



 140 

2.1.2 Negras, caboclas, mulatas e cafuzas: as mulheres escravizadas no 
estúdio fotográfico de Felipe Fidanza 

Conforme Mauad (2005), desde o século XIX, a percepção visual do mundo 

foi marcada pela produção de imagens por meio da utilização de dispositivos 

técnicos, tendo a fotografia como um dos principais suportes materiais das imagens. 

 No Brasil, a fotografia começou a ser difundida poucos meses após o 

anúncio oficial de sua invenção em Paris, sendo os primeiros registros fotográficos 

realizados em janeiro de 1840. Tal expansão ocorreu devido à demanda pela 

produção de retratos. 

Do ponto de vista metodológico, ao incluirmos as fotografias como fontes para 

a pesquisa histórica, Carvalho e Lima (2017) sugerem o trabalho com séries 

documentais, a fim de identificar elementos que constituem padrões visuais em 

funcionamento na sociedade. 

Já para Burke (2004), a fotografia enquanto documento, é vista como 

evidência da cultura material do passado, pois as imagens revelam ou implicam a 

respeito de ideias, atitudes e mentalidades em diferentes períodos, além de 

contribuir para a reconstrução da cultura cotidiana de pessoas comuns. 

Seguindo a análise, apresentamos cinco fotografias do português Felipe 

Augusto Fidanza (1847-1903), realizadas entre 1869 a 1875. As mulheres 

representadas nas imagens, compunham a população da cidade de Belém, mas que 

estavam à margem do processo de “modernidade” almejado pelo então  governo. 

Importante salientar que nesse período, a capital paraense utilizava a 

fotografia como meio de propaganda oficial do governo, com a finalidade de mostrar 

os efeitos da “civilização” e também outro aspecto da cidade: as cenas do cotidiano 

com os tipos sociais pertencentes às camadas populares (PEREIRA, 2006). 

Foi nesse cenário que a cidade de Belém passou a registrar a presença de 

diversos fotógrafos92 circulando e exercendo suas funções em estúdios localizados 

nas principais ruas do comércio local. Mesmo com a distância geográfica que 

dificultava o deslocamento dos profissionais, aliados à imagem de um lugar exótico e 

exuberante, entrelaçadas as narrativas místicas conferidas à região, configuravam 

fatores que atraíam diversos pesquisadores, viajantes e fotógrafos, que, em sua 

92 Em 1846, o norte-americano Charles Fredricks inaugurou o primeiro estúdio fotográfico de Belém 
Fonte: PEREIRA, 2006. 



 141 

maioria, eram de origem estrangeira. Nesse período, o gênero retrato era o mais 

comum, por ser um meio acessível de perpetuação da imagem do indivíduo, o que 

não ocorria na pintura devido o seu alto custo. 

Quanto aos formatos de fotografias que circulavam na cidade de Belém, o 

chamado carte de visite93 recebeu destaque. Tal padrão foi criado em 1854, pelo 

francês André Disdéri, que apresentava como características a de ser realizado em 

estúdio, medindo aproximadamente 6x9,5 cm, e possuía um preço baixo, permitindo 

sua ampla popularização. 

O fotógrafo português Felipe Augusto Fidanza foi um dos principais 

divulgadores dos cartões de visita em Belém. Sua obra documenta a paisagem 

urbana em processo de modernização, bem como cenas que retratam o cotidiano 

dos transeuntes nos mercados, nas praças e nas avenidas da capital paraense. Em 

suas fotografias, Fidanza revela crianças no mercado de trabalho, engraxates, 

carroceiros, vendedores ambulantes e mulheres, ocupando o primeiro plano das 

fotografias tanto quanto os abastados da borracha, em uma alusão à igualdade tão 

sonhada pela República. Neste sentido, os indivíduos pertencentes às camadas 

populares não foram colocados à margem dos registros fotográficos, exercendo 

papel preponderante para o estabelecimento da fotografia de rua (PEREIRA; 

SARGES, 2011). 

O cartão de visita foi o suporte escolhido por Fidanza para retratar os 

chamados “tipos sociais” que transitavam em Belém, explorando comercialmente 

tais personagens. Essas fotografias seguiam a tradição dos “tipos exóticos” que 

mostravam os “tipos populares” como indígenas e escravizados, bem como figuras 

ilustres. Como relata Kossoy e Carneiro (2002), essas imagens serviam para 

reforçar o sentimento da civilidade europeia e a consequente “incivilidade” dos 

trópicos: 
 
Essas figuras “exóticas”, reunidas provavelmente sob forma de 
“mostruários”, prestavam-se à finalidade comercial pretendida pelo 
fotógrafo. De forma padronizada pela carte-de-visite, os personagens da 
coleção foram levados para a Europa como lembrança do Brasil, 
satisfazendo a curiosidade do cliente do Velho Mundo acerca da imagem do 
outro (KOSSOY; CARNEIRO, 2002, p. 193-194). 
 

93 De acordo com Leite (2011) o cartão de visita apresenta como principal inovação o fato de ser 
produzido em série, a partir de um sistema de lentes múltiplas, o que permite ao cliente sair do ateliê 
fotográfico com uma coleção de imagens idênticas, que eram dadas como lembrança para parentes 
ou amigos ou, trocadas entre as pessoas, ou ainda, eram comercializadas pelos próprios fotógrafos, 
o que incentivou o surgimento dos colecionadores. 



 142 

Os fotógrafos que trabalhavam com a temática do “exótico” viram-no como 

um objeto de exploração comercial, em que as mensagens retratadas deveriam ser 

facilmente entendidas, como afirma Koutsoukos: 

 
Nas cenas de estúdio, trataram os fotógrafos de colocar a referida ordem 
nas composições [...], e nas quais escolhiam com cuidado o que iam 
registrar, fazendo uso de signos, muitos dos quais podiam ser decodificados 
pelos que vissem os cartões. [...] um desses signos eram os pés descalços, 
que costumavam ser indícios de escravidão – pelo menos, esse signo era 
dessa forma entendido. Outros indícios da escravidão seriam a cor escura 
(que podia ligar a pessoa a uma história de escravidão) [...]. O tema do 
trabalho era outro indício de escravidão (ou pobreza) e foi a maior constante 
nesse tipo de foto, pois fazia parte do dia a dia da própria escravidão, 
mostrava o lugar da pessoa; porém, [...] indicava o grau de civilidade 
daquele indivíduo e exaltava sua dignidade (KOUTSOUKOS, 2010, p. 
122-123).  
 
 

Também é válido evidenciar que, em algumas narrativas fotográficas, os 

clientes podiam introduzir a sua própria vestimenta, “trazendo desde objetos 

cotidianos até roupa do dia a dia, ostentando traços da moda desejada, já que os 

ateliês oferecem vestimentas muitas vezes inacessíveis a eles” (LEITE, 2011, p.29). 

As fotografias de Fidanza aqui, analisadas estão em plano médio (com o 

modelo retrato de corpo inteiro, geralmente centralizado, e com espaço relativo em 

volta), o que permite a exploração do cenário e a apresentação de certos símbolos 

de status (KOUTSOUKOS, 2010). No entanto, podemos observar que as modelos 

estão no mesmo lugar: o piso e um fundo artificial, o qual sugere ser um 

equipamento do estúdio de fotografia de Fidanza, o mesmo repete-se nas cinco 

fotografias estudadas. Tal cenário, além de padronizar as imagens, não possui 

nenhuma informação que possa evidenciar uma posição de destaque na sociedade, 

porém valoriza a figura feminina como principal elemento do retrato. 

Ao observarmos as próximas fotografias podemos nos perguntar por que  

construir uma cena em um estúdio, quando ela poderia ser facilmente retratada no 

espaço público das cidades? Para Koutsoukos (2010), a construção de uma cena 

em estúdio tinha a ver com a ideia de auto representação daquelas pessoas e 

também com o nível de controle que o profissional exerceria sobre o trabalho, pois 

ali ele tinha o tempo e o material para ajeitar, enquadrar, iluminar o local e o 

retratado. 

Desse modo, o estúdio fotográfico para a mulher negra torna-se a extensão 

da rua. 



 143 

No entanto, o fotógrafo não mostra o contexto da cidade, ao contrário, seus 
‘modelos’ aparecem no estúdio. Isso não quer dizer que não se tenha, 
nessas representações, a dinâmica da cidade codificada em gestos, poses 
e arranjos negociados (BELTRAMIM, 2009, p.39). 
 

 

Assim, ao mesmo tempo que essas mulheres são retiradas do cenário urbano 

e levadas para uma sala, encenam algo que costumam fazer diariamente, 

descontextualizadas, elas se tornam, desse modo, atrizes de suas próprias histórias, 

como em uma mímica (HIRSZMAN, 2011). 

​Das cinco fotografias analisadas da autoria de Fidanza a Vendedora de frutas 

no Pará (Fig.28) de 1869, é a única que apresenta a criação de um cenário um 

pouco mais elaborado. Ainda que seja o mesmo fundo artificial usado nas outras 

imagens, o fotógrafo  leva para o seu estúdio elementos que indicam o tipo de 

trabalho que a mulher exercia, dando sentido ao tema fotografado. A variedade de 

frutas, entre elas bananas, cupuaçu, cacau (castanhas?), está disposta em tigelas 

de barro e um cesto de palhas; também observamos na composição a existência de 

uma cuia vazia. 

 

 
Figura 28: Vendedora de frutas no Pará (1869) de Felipe Augusto Fidanza 

Disponível em: https://ifl.wissensbank.com/esearcha/browse.tt.html. 
Acesso em: 13 Jan. 2020. 



 144 

Quanto à vestimenta, a vendedora traja uma blusa com mangas longas, cujo 

decote rendado evidencia seu ombro esquerdo, e uma longa saia na cor branca. É 

interessante notarmos a dualidade presente nessa imagem: a modelo mais velha foi 

fotografada com a cabeça inclinada, esboçando um olhar melancólico, o qual não 

encara Fidanza. Ela aparece em segundo plano, sentada atrás das frutas. Porém, 

por revelar parte de seu ombro, subentende-se certa sensualidade, como descreve 

Beltramim: 

[...] associavam a mulher negra à promiscuidade, a uma sensualidade 
exacerbada, diferenciando-as das mulheres brancas, que praticamente 
reclusas à esfera da vida privada, ao lar, ficavam menos expostas, eram 
então tidas como de boa moral e honestidade. Na rua estavam as mulheres 
negras, excluídas da proteção dos lares e de seu anonimato. Suas 
identidades foram assim constituídas, na dinâmica do trabalho, nas tensões 
diárias onde sobreviver era tão pesado quanto aparentemente lascivo 
(BELTRAMIM, 2009, p.228). 

 

​Diferentemente das outras mulheres fotografadas por Fidanza, a vendedora 

de frutas não possui nenhum adorno corporal, entretanto existe um ponto que 

merece destaque na composição fotográfica, a presença de um comprido cachimbo, 

seguro no colo da retratada pela mão esquerda, demonstrando uma faceta do que 

era considerado “exótico”, pois, segundo Koutsoukos (2010, p.123), os cachimbos 

eram comuns de serem “pitados”, principalmente entre as negras africanas. 

​No mercado da fotografia desse período, existia a categoria do exótico, na 

qual escravizados e/ou forros pobres posavam como modelos e as imagens eram 

vendidas como souvenir. Koutsoukos (2010) comenta que os profissionais desse 

meio viram em tal tema um objeto de exploração comercial de retorno fácil e rápido, 

em que essas fotos seguiam o circuito do comércio de bens exóticos, muito 

apreciado na Europa na época. Imagens similares estavam sendo produzidas em 

diferentes locais por fotógrafos envolvidos em expedições a países nos quais 

houvesse elementos que merecessem a definição de “exótico”, a fim de assegurar o 

interesse na fotografia que produziam. 

​Embora na Europa, fosse considerado “exótico” observar a fotografia de uma 

mulher segurando um cachimbo, para elas, esse era o universo no qual estavam 

inseridas e submersas. Assim, ao considerar algo “exótico”, podemos pensar no 

princípio da relativização, pois o exótico depende invariavelmente da distância 

social, que tem como componente a marginalidade alimentada de um sentimento de 

segregação (DAMATTA, 2010). 



 145 

A necessidade de exotizar a imagem dos trópicos era uma temática comum 

no oitocentos, tanto que no mesmo ano de 1869, o alemão Alberto Henschel94, fez 

uma fotografia muito similar a de Fidanza, a Negra vendedora de frutas (Fig.29), a 

qual foi realizada no Rio de Janeiro e retrata uma cena de trabalho. 

 

 
Figura 29: Negra vendedora de frutas (1869) de Alberto Henschel.  
Disponível em: https://ims.com.br/titular-colecao/alberto-henschel/ 

Acesso em: 15 Jan. 2024. 
 

Assim como Fidanza, Henschel criou um cenário, incluindo nele quase tudo o 

que encontrou de “exótico”. Os detalhes estão bem dispostos e chamam a atenção, 

começando com o grande guarda-sol, a variedade de frutas tropicais como bananas, 

abacaxis, cocos, mamões  e a planta cana-de-açúcar.  

 

94 Alberto Henschel (Alemanha, 1827–1882) é considerado um dos mais importantes fotógrafos que 
atuaram no Brasil na segunda metade do século XIX. Chegou no Recife, em 1866, e, ao longo de 16 
anos, teve uma intensa atividade no país. Segundo o historiador Boris Kossoy, Henschel pode ser 
considerado pioneiro no Brasil como empresário da fotografia, pois chegou a ter quatro 
estabelecimentos: o primeiro no Recife (1866), o segundo em Salvador (provavelmente em 1868) e 
os últimos no Rio de Janeiro (1870) e em São Paulo (1882). Dedicou-se aos retratos, às paisagens e 
às imagens etnográficas, tendo se destacado nos retratos de mulheres africanas e 
afro-descendentes. Também fotografou vários membros da família real no Brasil. Fonte: Brasiliana 
Fotográfica, 2015. 



 146 

As roupas e as joias que adornavam a moça podiam não ser “de estúdio”, 
mas poderiam lhe pertencer. A cor da pele da moça, os detalhes de sua 
vestimenta e o cachimbo empunhado lhe garantiam uma identidade 
africana. [...] As joias podiam também indicar que ela tinha uma certa 
capacidade de fazer poupança.  [...] para completar a cena “de rua”, 
Henschel colocou uma graminha no piso e um painel com uma paisagem 
tropical no fundo. Nessa foto, vemos então o forte apelo aos diversos 
elementos considerados exóticos [...] Podia ser uma visão romântica de 
uma terra distante,  uma visão romântica dos trópicos (KOUTSOUKOS, 
2010, 123-124). 

 

A roupa clara não nos permite identificar que se trata de um vestido ou de 

uma composição formada por blusa e saia, ela também se adorna com um colar e 

pulseiras, além de fazer uso de um comprido cachimbo e de um enorme turbante, 

também chamado de torso, pano de cabeça ou ojá, provém da herança dos trajes 

usados pelas mulheres escravizadas negras que chegaram ao Brasil (VIANA; 

BORGES, 2020).  

Que por sua vez, é de origem afro-islâmico, usado como uma maneira de 

proteger a cabeça do sol dos desertos ou de outras áreas torridas e quentes. 

Contudo, ampliam-se seu uso e sua função, distinguindo a mulher em diferentes 

papéis sociais e compondo estéticas que mostram as condições econômicas e as 

intenções de uso (LODY, 2015). 

Ainda sobre o tema da venda de frutas, Henschel fotografou as Negras da 

Bahia (Fig.30) também de 1869. A composição foi realizada em estúdio, dada a 

presença do chão batido, onde o fotógrafo elaborou todos os detalhes da imagem 

antes da tiragem, compondo assim, uma fotografia posada. Em uma linha vertical, 

ao centro, temos duas negras com vestimenta composta por saia com folhos na 

barra e blusa com mangas curtas na cor branca. Elas seguram pequenos cestos de 

frutas, uma em seu colo e a outra o equilibra na cabeça, sugestionando que ambas 

poderiam ter sido quitandeiras ou apenas encenavam tal atividade.  

 



 147 

  
Figura 30: Negras da Bahia - Salvador (1869) de Alberto Henschel 
Disponível em: https://ims.com.br/titular-colecao/alberto-henschel/ 

Acesso em: 15 Jan. 2024. 
 

A presença do turbante e dos panos da costa sugere que Henschel optou por  

preservar a identidade e as raízes culturais das mulheres retratadas. Entre todas as 

fotografias analisadas até o momento, esta se destaca por apresentar a maior 

variedade de joias usadas pelas modelos. Sobre sua origem, esses adornos 

poderiam pertencer aos senhores, no caso de mulheres escravizadas, ter sido  

emprestadas pelo estúdio fotográfico ou, ainda, ser de propriedade das próprias 

retratadas.  

Em Negras da Bahia observamos o uso de brincos, longos colares, pulseiras 

e fios de contas, pois segundo Factum (2009, p.225) no  Brasil foi mantida a tradição 

do uso das contas em materiais mais baratos do que o ouro, como: prata, metais 

não-preciosos, pedras, inclusive o coral, vidro e mais comumente em plástico. Tais 

contas possuem profunda importância para as mulheres negras, até mesmo nas 

situações em que elas pretendem, o mais fortemente possível, se aproximar dos 

padrões brancos de vestir. 

Ainda sobre os adornos corporais, vemos nitidamente, na imagem, a 

presença de pulseiras de placas, as quais fazem parte das chamadas joias de 



 148 

crioulas e se caracterizam por serem formadas por várias placas retangulares 

ornamentadas com motivos fitomorfos ou efígies. Sua união se dá por fileiras de três 

ou mais cilindros no mesmo metal, vidro ou coral.  

É importante ressaltar que a vestimenta usada por essas mulheres poderia ter 

sido incentivada pelos próprios senhores para sinalizar o “bom trato” e funcionar 

como uma forma movente de ostentação, mas também poderia indicar que essas 

mulheres haviam ascendido socialmente, configurando-se como um código social de 

poder.  

 
Sinais exteriores da posição social dos indivíduos como vestuário e jóias 
tinham importante papel na hierarquizada sociedade brasileira do século 
XIX. Neste contexto a indumentária deve ser vista como importante 
elemento simbólico ao evidenciar as diferenças existentes entre os grupos 
sociais, tornando visível a hierarquia social. Além de definidora de 
identidades, a moda permitia a visualização sistemática de significados 
relacionados a valores e padrões de comportamento. A observação e 
análise de roupas e ornamentos facilitam a compreensão acerca das 
relações de poder existentes entre pobres e ricos, negros e brancos, 
escravos e libertos, bem como entre homens e mulheres (BITTENCOURT 
2005, p.25). 

 

Assim, o uso de joias também podem ser consideradas como uma das 

diversas formas de subversão, pois a rebeldia das(os) escravizadas(os) não se 

estabeleceu exclusivamente a partir de grandes atos coletivos, mas também de 

pequenas e cotidianas resistências. 

Outro importante fotógrafo que registrou mulheres escravizadas no Brasil, foi 

o carioca Marc Ferrez95.  Seus registros marcam importantes momentos da história 

brasileira e estão entre os principais documentos visuais do Brasil da segunda 

metade do século XIX e começo do XX, retratando tanto a população nativa e as 

paisagens naturais como as transformações políticas e a modernização do país, 

sobretudo do Rio de Janeiro (Enciclopédia Itaú Cultural, 2023).  

A fotografia Quitandeiras96 (Fig.31), realizada em 1875, registrou quatro 

mulheres negras vestidas conforme o repertório visual associado às vendedoras de 

alimentos do período: saias longas, camisas, turbantes, panos da costa e pés 

96 No site do Repositório de Múltiplos Acervos da UFRRJ a fotografia está com o título de “Mulheres 
no mercado”. Disponível em: https://rima.ufrrj.br/jspui/handle/20.500.14407/98. Acesso: 15 Jan. 2024. 

95 Marc Ferrez (Rio de Janeiro, 1843 - 1923) foi um fotógrafo brasileiro do século XIX, nasceu no Rio 
de Janeiro em 1843, ficou órfão aos sete anos, o que o fez  morar em Paris com a família do escultor 
e gravador de medalhas Joseph Eugène Dubois. Pouco se sabe desses anos de formação, mas 
acredita-se que o interesse pela fotografia tenha nascido na capital francesa, pois ao retornar ao 
Brasil, no início dos anos 1860, Marc Ferrez logo se estabeleceu como fotógrafo. Fonte: IMS, 2023. 
 



 149 

descalços. Três delas estão aparentemente sentadas sobre pedras, dispostas em 

torno de cestas com frutas. Seus olhares se dirigem ao fotógrafo, estabelecendo 

uma relação frontal com a câmera, exceto a segunda a partir do canto esquerdo, 

que está sentada no chão com os olhos fechados, gesto que a distingue das demais 

e pode insinuar cansaço ou desatenção no momento do clique. 

 

 

Figura 31: Quitandeiras (1875) de Marc Ferrez 
Disponível em: Disponível em: https://rima.ufrrj.br/jspui/bitstream/20.500.14407/98/1/3.jpg.  

Acesso em: 13 Ago. 2023. 

 

Ferrez utilizou como cenário o ambiente urbano da cidade, evidenciado as 

atividades comerciais realizadas por escravizadas. Na imagem, as quitandeiras 

estão sentadas no chão, aparentemente em uma esquina, dado o fácil acesso e o 

fluxo constante de pessoas, que buscavam maior visibilidade e facilidade na 

comercialização de seus produtos. 

Os trabalhadores das ruas comumente reuniam-se em locais específicos, 
esquinas, “cantos”, que eram peculiares e sugeriam uma ideia de lugar, um 
pertencimento simbólico àqueles trabalhadores. Estes “cantos” eram 
delimitados pela polícia e abrigavam ganhadores e ganhadeiras (pessoas 
que trabalhavam nas ruas, seja como marceneiros, engraxates, pedreiros, 
quituteiras, carregadores) libertos, que lá se disponibilizavam para exercer 
suas funções (JACINTO; SANTOS, 2013, p.141). 

 



 150 

Sobre as vestimentas das quitandeiras, Silva (2005, p.51) aponta 

similaridades com o traje das trabalhadoras portuguesas: “O traje cotidiano de 

trabalho das negras das ruas no Brasil era uma projeção das roupas das 

camponesas, vendedoras e criadas portuguesas”.  

Assim, podemos afirmar o caráter híbrido dessa vestimenta, haja vista que as 

mulheres negras retiraram da cultura européia aquilo que lhes parecia interessante e 

mantiveram a herança africana com o pano da costa97 e o gosto pelos adornos 

corporais.  

Retornando às fotografias de Felipe Fidanza, as próximas composições 

podem não retratar vendedoras ambulantes, porém, consideramos importante 

analisar seus respectivos vestires, pois essas mulheres provavelmente pertencem à 

mesma camada social, além de permitirem a compreensão das múltiplas 

construções vestimentares do período.   

Na fotografia, Cabocla (Fig.32) Fidanza retrata uma mulher jovem, de corpo 

inteiro, ligeiramente virada para a esquerda. A modelo não encara o fotógrafo, 

orientação que pode ter sido dada por ele mesmo. Ao observarmos os traços 

fenotípicos da mulher, notamos a aparência  indígena em sua feição, remetendo a 

ideia de miscigenação apresentada no século XIX, o que pode ter contribuído na 

escolha do título da fotografia. 

 

97 Originalmente chamado de pano de alaká, fundamenta um tipo etnossocial afrodescendente. Ele 
compõe a tradicional indumentária baiana. A feitura do pano da costa, tanto no continente africano, 
especialmente na África Ocidental, como na Bahia, segue o mesmo processo tecnológico, com o uso 
do tear horizontal. Diferentes são os usos e significados do pano da costa:  estendido sobre um dos 
ombros e pendendo para as costas significa uso social e atividade "de passeio". Transpassado sobre 
o peito indica uso sociorreligioso, o mesmo ocorrendo com o pano da costa enrolado como uma faixa 
na cintura; usado como mantilha ou véu significa proteção para o corpo; e dobrado e posto sobre um 
dos ombros é chamado de embrulho, conforme a tradição do Recôncavo da Bahia. Fonte: LODY, 
2015, p.33-35. 



 151 

 
Figura 32: Cabocla (1869-1875) de Felipe Augusto Fidanza. 

Disponível em: https://ifl.wissensbank.com/esearcha/browse.tt.html. 
Acesso em: 13 Jan. 2020. 

 

Antes de analisarmos sua composição vestimentar, consideramos oportuno 

compreender o termo, dado por um estrangeiro, que intitula a imagem. Para Lima 

(1999) “caboclo” se origina da palavra tupi caa-boc, que significa “o que vem da 

floresta”, originalmente era utilizado pelos grupos indígenas que viviam na costa 

para designar os grupos que viviam no interior. Entretanto, 

[...] a categoria caboclo é complexa, ambígua e está associada a um 
estereótipo negativo; no uso acadêmico, refere-se aos pequenos produtores 
rurais de ocupação histórica, também classificados como camponeses [...] 
no sentido coloquial, o caboclo é uma categoria de classificação social 
complexa que inclui dimensões geográficas, raciais e de classe [...] na 
região amazônica o termo é também empregado como categoria relacional; 
o termo identifica uma categoria de pessoas que se encontra em uma 
posição social inferior em relação ao locutor [...] os parâmetros desta 
classificação coloquial incluem a qualidade rural, descendência indígena e 
“não civilizada” (analfabeta e rústica) que contrastam com as qualidades 
urbana, branca, civilizada [...]Como categoria relacional, não há um grupo 
fixo identificado como caboclo; o termo pode ser aplicado a qualquer grupo 
social ou pessoa considerada mais rural, indígena ou rústica (LIMA, 1999, 
p.5-6). 
 



 152 

​Entendemos, na análise da autora, a dificuldade de encontrar uma única 

definição do termo caboclo, haja vista que o termo aparece como uma uma 

categoria de atribuição dada pelos outros ou o termo refere-se a pequenos 

produtores familiares da Amazônia. Entre os múltiplos significados concedidos ao 

termo, predomina um sentido pejorativo, que define caboclo como: 

[...] o indivíduo ou grupo que ocupa uma posição social inferior. Embora haja 
também uma valorização positiva – no folclore (homem da terra) e em cultos 
de possessão em que aparece como “espírito forte” (Boyer, 1999) – o 
estereótipo predominante é negativo; corresponde a figuras como matuto e 
caipira do interior sulista (...) Não há uma identidade clara, forte e 
socialmente valorizada relacionada ao termo; internamente, o indivíduo 
constrói sua noção de pessoa com outros referenciais, ligados à condição 
social (pobre), à principal atividade econômica (pesca artesanal, agricultura 
de pequeno porte, coleta de castanha), ao ambiente que ocupa (várzea ou 
terra firme), aos laços de parentesco locais (comunidades de parentes), à 
cosmologia e à religião que professa (mundo dos encantados, catolicismo 
popular ou seitas pentecostais)” (LIMA, 1999, p.26). 

 

A mulher retratada por Fidanza possui o tom de pele escuro e usa uma blusa 

de gola alta, com uma espécie de folho em cima da barriga, com mangas e botões, e 

uma saia longa com duas faixas paralelas acima da barra, todas em cores claras.  

Dentre os cartões de visita de Fidanza analisados, a vestimenta da cabocla é 

a que mais se aproxima dos trajes europeus do século XIX. Aqui, temos o exemplo 

de assimilação da cultura europeia imposta a essa mulher, sendo também permeado 

de elementos locais. 

A cabocla segura em seu braço esquerdo, uma bolsa/cesta feita de palha, em 

forma de cesta com tampa, que por meio do trançado e da espessura das fibras, 

sugestiona ser de buriti (Mauritia flexuosa) a qual é uma espécie de palmeira 

abundante do Bioma Amazônico, sendo utilizada por indígenas e populações rurais 

(BARBOSA, LIMA e MOURÃO, 2010).  

​E, para compor o penteado elaborado à moda europeia, ela porta arranjos de 

flores em seus cabelos, o que nos leva a inferir que tal prática era um costume 

comum entre as mulheres de classes menos abastadas em Belém, conforme 

analisado anteriormente. Em contrapartida, o penteado da modelo pode ser lido 

inicialmente como emprestado “do outro”, caracterizando uma tentativa de trilhar seu 

caminho dentro de uma sociedade branca, exigente e racista (KOUTSOUKOS, 

2010, p.16).  



 153 

​Dessa forma, o uso de diversos códigos de representação, sobretudo dos 

europeus, dá-se principalmente pela necessidade de essas mulheres tentarem ser 

aceitas, ou ao menos toleradas pela sociedade e, assim, obterem o seu espaço. 

​A cabocla também utiliza pulseiras nos dois braços, um anel na mão 

esquerda e brincos. Ao observarmos a imagem, vemos a existência de um “ponto” 

escuro, que pende em seu pescoço, realçado diante da vestimenta clara da modelo. 

Ainda que a presente imagem não tenha resolução que permita identificar tais 

nuances, esse detalhe pode ser uma mecha de cabelo, podendo ser considerada 

uma joia de luto98. 

​Ainda que a cabocla de Fidanza porte símbolos de status como as joias, 

também é sugerida a provável condição de escravizada, haja vista que ela parece 

ter sido retratada sem calçados. Contudo, a presença ou ausência de calçados nas 

imagens nem sempre traduz com fidelidade a condição da pessoa representada, já 

que há relatos de pessoas escravizadas que, ao fugirem, utilizavam sapatos 

justamente para despistar os senhores, explorando o simbolismo do calçado como 

marcador de liberdade. 

Na fotografia, também podemos observar um jogo dicotômico na 

apresentação da modelo: ao hibridizar códigos visuais característicos de sua 

posição na sociedade (como mulher escravizada) com elementos associados às 

camadas mais abastadas (como o uso de joia de luto), a imagem sugere a 

possibilidade de um sentimento de luto por parte da retratada. 

Outra possibilidade de interpretação é que tal joia pode ter sido posta na 

modelo, apenas como adorno, para fins de “enfeite” e não necessariamente com as 

mechas de algum ente seu que havia falecido, pois, em alguns casos, o fotógrafo 

poderia criar um cenário, o que incluía o uso desses signos. 

​Segundo Koutsoukos, “os retratos deviam deixar explícita a posição que a 

pessoa ocupava, ou que queria dar a entender que ocupava, e geralmente, apesar 

de se tratarem de cenas ‘construídas’, ou por isso mesmo, costumavam deixar claro 

98 As chamadas joias de luto, que nasceram por volta do século XVII e atingiram sua popularidade na 
Europa durante a era vitoriana, no século XIX, quando broches ou pendentes com mechas de cabelo 
eram mesclados a camafeus, colares e pulseiras. Tradicionalmente, as joias de luto carregavam uma 
grande carga semântica e serviam para três propósitos: memória de uma pessoa querida e amada; 
“memento mori”, um lembrete da morte e da fragilidade de todos os seres vivos; e símbolo de status 
social (TEIXEIRA, 2020). Esse comentário e as análises das fotografias de Fidanza compõem trechos 
do artigo de minha autoria: “No estúdio fotográfico de Fidanza: a construção da imagem das mulheres 
escravizadas na cidade de Belém (1869-1875)”. Disponível em: 
https://dobras.emnuvens.com.br/dobras/article/view/1239. Acesso: 24 Dez. 2023. 



 154 

o papel de cada um” (KOUTSOUKOS, 2010, p.95), para se tornarem verdadeiras 

mensagens que poderiam ser facilmente compreendidas pelos parentes e amigos 

que as recebiam. Dessa forma, pode-se sugerir que existia uma contribuição das 

modelos, junto ao fotógrafo, na construção do seu retrato e, a partir dessa hipótese, 

utilizamos essas fotografias como mais uma fonte de pesquisa, para observamos as 

representações dos vestuários e adornos que eram usados nas ruas pelas mulheres 

de classes populares. 

​No cartão de visita Cafuza (Fig.33), Fidanza expõe uma mulher 

aparentemente jovem de corpo inteiro. Diferentemente da imagem anterior, a modelo 

olha para o fotógrafo de frente, mesmo que esteja com a cabeça levemente 

abaixada. Ela segura um prato no quadril com o braço esquerdo, o que pode sugerir 

que trabalhava com tarefas domésticas. Sua vestimenta é composta por uma blusa 

decotada, que deixa à mostra seu ombro direito, enquanto a saia é ligeiramente 

puxada para cima, evidenciando seus pés descalços. Tal composição da vestimenta 

clara contrasta com o tom de pele da mulher. Notamos que a modelo possui os 

cabelos muito armados e repartidos ao meio, com flores. 

 

 
Figura 33: Cafuza (1869-1875) de Felipe Augusto Fidanza 

Disponível em: https://ifl.wissensbank.com/esearcha/browse.tt.html. 
Acesso em: 13 Jan. 2020. 



 155 

Quanto aos adornos corporais, a mulher fez uso de brincos longos, uma 

pulseira no braço direito e dois colares em volta do pescoço: um maior e outro 

menor, que possui como pendente uma pequena cruz, indicando, em um primeiro 

momento, sua crença no cristianismo. 

​Em Mulata (Fig.34) Fidanza retrata uma mulher jovem, de corpo inteiro e pele 

retinta. Aqui, não vemos uma posição de subordinação ou subjugação, pois a 

modelo encara o fotógrafo e o observador com certa altivez. Ela traja um vestido 

branco de mangas, com decote que evidencia parte de seu ombro, revelando a 

erotização do seu corpo, o qual era observado pelas suas características raciais e 

sexuais. Beltramim (2009) também comenta que essa prática era amplamente 

explorada em aquarelas, pinturas e fotografias, ao apresentar uma vasta 

representação erotizada que atravessou o século XIX. 

 

 

Figura 34: Mulata (1869-1875) de Felipe Augusto Fidanza 
Disponível em: https://ifl.wissensbank.com/esearcha/browse.tt.html 

Acesso em: 13 Jan. 2020. 
 



 156 

O vestido é marcado na cintura e apresenta dois folhos na saia. A modelo 

segura duas caixas na cabeça e um tecido dobrado que está sobre uma delas. Ela 

também porta uma caixa debaixo do braço esquerdo. Conforme a descrição da 

referida fotografia pela plataforma do Instituto Leibniz, que divulga as imagens aqui 

expostas, é sugerido que fossem caixas de roupas, o que nos concede pistas sobre 

a possível atividade de trabalho da mulher, podendo ser vendedora, costureira, 

engomadeira ou lavadeira. 

​Outro ponto que chama atenção é um possível uso de sapatos, o que nos 

permite interpretar sua condição de liberta, caso tenha sido escravizada em algum 

momento de sua vida, ou ainda que a mulata fotografada por Fidanza não tenha 

nenhuma relação com a escravidão. Quanto ao adorno que ela carrega, podemos 

observar ao redor do pescoço o uso de uma corrente com um pendente de cruz, o 

que remete ao cristianismo e à devoção católica. 

Na fotografia Mulata de Fidanza, podemos observar uma contradição: ainda 

que a modelo esteja usando um símbolo do cristianismo, sabemos que a moral 

cristã oprimia as manifestações corporais, impondo às mulheres brancas 

comportamentos contidos, enquanto que, por outro lado, o corpo das mulheres 

negras e mulatas era amplamente erotizado, o que fica evidenciado na afirmativa de 

Beltramim: 

 
No início do século XIX, quando os primeiros viajantes, logo após a 
chegada da família real, começaram a retratar os costumes brasileiros, a 
“liberdade com o corpo revelada” por essas mulheres foi vista com certa 
“estranheza”, sendo depois sublinhada como puro fetiche (BELTRAMIM, 
2009, p.227). 
 

Na fotografia de Fidanza intitulada Negra (Fig.35), vemos uma jovem de pele 

retinta retratada de corpo inteiro, representada frontalmente. Assim como na imagem 

anterior, a modelo olha fixamente para o fotógrafo. Ela segura um vaso na cabeça 

com a mão direita e uma pequena cesta fechada no braço esquerdo. 



 157 

 
Figura 35: Negra (1869) de Felipe Augusto Fidanza 

Disponível em: https://ifl.wissensbank.com/esearcha/browse.tt.html 
Acesso em: 13 Jan. 2020. 

 
 

A Negra usa um vestido longo, de cor clara, com três folhos na parte central e 

mangas curtas. Quanto à posição da mão esquerda da fotografada, ela pode sugerir 

que está erguendo a barra frontal do vestido ou ainda que a barra pode ser 

levemente mais curta na frente. Tal detalhe pode ter sido proposital, pois ajuda a 

evidenciar os pés descalços, e, consequentemente, sua possível condição de 

escravizada na sociedade. Outro ponto que também merece destaque é que a 

mulher deixa o ombro esquerdo à mostra, sugestionando certa malícia, o que reforça 

o estereótipo do exotismo e da sensualidade, pilares que contribuíram para  

fundamentar ainda mais a diferença, a hierarquização e a discriminação dos corpos 

pretos que circulavam pelas ruas de Belém. 

Mesmo que essas mulheres estejam simulando sua condição de trabalho no 

estúdio fotográfico, as escravizadas possuíam maior liberdade de atuação no 

espaço público, o que também colaborou para o estabelecimento de representações 

depreciativas delas mesmas, haja vista que, em oposição a essa imagem, as 

mulheres mais ricas eram estimuladas a frequentar as ruas apenas em 



 158 

determinadas ocasiões, quando iam ao teatros e às casas de chá, ou mesmo 

passeando pelas novas avenidas, e deveriam fazê-lo sempre acompanhadas 

(SOIHET, 2018). 

Ainda a respeito de sua vestimenta, podemos observar que o tecido 

apresenta certa fluidez, e, pela posição social da mulher, é indicativo que o mesmo 

tenha sido de menor valor, pois, conforme aponta Drumond: 

 
[...] na maioria dos casos, as roupas destinadas aos escravos eram 
confeccionadas por eles mesmos, a partir da produção caseira de fios e 
tecidos grosseiros feitos de lã. Em outros, eram adquiridos nas lojas. O 
tecido mais utilizado para a vestimenta dos escravos era a linhagem. Tecido 
de linho da pior qualidade, era também utilizado para encapar fardos [...]. 
(DRUMOND, 2008, p.68). 

 

Embora essas imagens sejam registros de pessoas, temos que lembrar que 

essas representações se ajustaram aos interesses políticos do período em que elas 

foram produzidas. Tais retratos são bem mais que exemplares de documentação de 

indivíduos da realidade local, por vezes, nessas fotografias, o povo negro apresenta 

olhares melancólicos, em posição de inferioridade e descalços, sem nenhuma 

referência a seus nomes ou de sua origem. Assim, esses elementos marcam a 

identidade que era imposta a eles, em que os fotógrafos auxiliavam no reforço e na 

reprodução do senso comum referente ao espaço desses indivíduos na sociedade. 

Como comentado, essas mulheres provavelmente eram escravizadas, haja 

vista que posaram para as fotografias, sem o uso de sapatos. Apenas a Mulata que 

nos deixa em dúvida sobre essa condição.   

O universo fotográfico oitocentista que retratou escravizados, de acordo com 

Hirszman (2011), apresenta três tipos de representação, são elas: “o registro 

exótico/pitoresco, a representação das camadas populares e a iconografia de 

caráter cientificista, esta última muitas vezes baseada em teorias racistas”. Tais 

especificidades possuem raízes nos séculos anteriores. Assim, a partir desse ponto 

de vista, podemos classificá-las como registros do exótico e das camadas populares 

de Belém entre os anos de 1869 a 1875.  

Outro ponto que nos chama a atenção são os nomes dados a essas 

mulheres: “cabocla”, “cafuza” e “mulata”, os quais seguiam o padrão poligenista,    

permitindo um esforço de classificação das raças e de seus possíveis cruzamentos, 

com normatização baseada nos moldes de Lineu. 



 159 

Aparece desta forma um universo próprio de nomenclaturas cujo objetivo 
era dar conta dos fenômenos da miscigenação: ‘cafuzo’, ‘mameluco’, 
‘mulato’ são as formas de hibridação das raças ‘puras’, elementos marcados 
pelos traços herdados das matrizes, caoticamente dispostos em uma nova 
configuração: cabelos lisos em peles de negros, traços de branco em 
indivíduos indígenas (SANTOS, 2005). 
 

 
Estes indivíduos, muitas vezes tidos como “degenerados” faziam parte das 

discussões sobre raça e miscigenação no Brasil, o qual era visto por viajantes, 

fotógrafos, cientistas e pintores, como uma espécie de “laboratório vivo de raças” 

(SCHWARCZ, 2018). E a Amazônia, possibilitou a chance para esses profissionais 

descreverem, observarem, fotografarem e “catalogarem” os diversos resultados 

destas “experiências”.   

Para Figueiredo (2024)99, a figura da mulata disputa com a mameluca esse 

protagonismo visual na cidade de Belém no século XIX. Tal situação também pode 

explicar o uso recorrente desses termos nas obras, sejam elas fotografias, pinturas, 

desenhos e personagens na literatura.  

2.1.3 A representação da Cabocla paraense por José Irineu 

Seguindo a linha dessas personagens, apresentamos a obra Cabocla (Fig.36) 

de José de Souza Irineu, de 1902, a qual atualmente integra o acervo do Espaço 

Cultural Casa das 11 janelas, situado no Complexo Feliz Lusitânia, em Belém. 

99 Comentário realizado pelo professor Aldrin Figueiredo durante a banca de qualificação desta tese, 
a qual foi realizada no dia 19 de abril de 2024. 



 160 

 
Figura 36: Cabocla (1902) de José de Souza Irineu 

Fotografia realizada pela autora no dia 25 de junho de 2021  
no Espaço Cultural Casa das 11 janelas, Belém - PA. 

Acervo MEP/SIM/SECULT 
 

 

José Irineu de Souza, natural de Fortaleza, CE, (1850-1924) foi pintor e 

professor. Em sua cidade natal, inicia sua formação artística com o pintor francês 

Victor Saillard. Em fins da década de 1870, muda-se para o Rio de Janeiro para 

continuar seus estudos. Matricula-se no Liceu de Artes e Ofícios, tornando-se aluno 

de Victor Meirelles (1832-1906), Poluceno da Silva Manoel e Antonio de Souza Lobo 

(1840-1909). Em 1883 passa a estabelecer contato e receber encomendas dos 

estados do  Amazonas e do Pará e, entre 1884 e 1890, pinta alguns retratos. Em 

Belém, a partir da década de 1890, leciona pintura e desenho, tendo sido 

possivelmente professor do Liceu Paraense e do Liceu Benjamin Constant. As 

produções de retratos e de obras comemorativas de eventos regionais constituem 

suas encomendas mais frequentes. Em suas obras, Souza não deixa de imprimir à 

tela sua formação de retratista e não de pintor histórico. Assim, suas telas retratistas 

eram nitidamente inspiradas em fotografias (Enciclopédia Itaú Cultural, 2024). 



 161 

Tal recurso pode ter sido empregado na obra Cabocla, seja pela 

representação da mulher e/ou na paisagem documentada.  

Importante pontuarmos que em uma análise inicial da tela, vemos uma 

relação de simbiose entre a mulher e a natureza, o que fica corroborado pela 

denominação dada à obra, tendo em vista que o caboclo é o habitante do interior 

amazônico que pratica atividades, fundamentalmente, herdadas da cultura indígena 

como a caça, a pesca, a coleta florestal e as pequenas agriculturas. É a figura que 

detém os saberes nativos sobre a região, isto é, reconstituído como originário do 

lugar, herdeiro dos antepassados indígenas e adaptado à natureza (GOMES; 

BATISTA, 2013).  

Na obra, observamos a representação de um cenário considerado típico da 

região amazônica. Ao fundo, no terceiro plano, vemos um rio onde trafega um barco, 

conhecido na região por pô-pô-pô, dada a influência onomatopaica do barulho 

emitido pelo som do motor. No segundo plano, temos a flora amazônica, com a 

presença de árvores e vegetação nativa. Essa escolha visual do artista reforça a 

associação da Amazônia a um espaço de exuberância natural, enfatizando um 

imaginário estereotipado e simplista que sugere uma vida isolada e em (suposta?) 

harmonia com a natureza. Tal representação, longe de capturar a complexidade 

histórica e social da região, reproduz uma visão construída a partir de olhares 

externos e coloniais, que romantizam a existência amazônica enquanto silenciam as 

dinâmicas de trabalho, resistência e conflito presentes no cotidiano das populações 

locais. 

Warburg reconhecia em relatos como esses a expressão da sobrevivência de 

imagens e mitos, continuamente reconfigurados e incorporados em novos contextos 

culturais. Dialogando com Warburg, Didi-Huberman (2013) propõe que tais 

narrativas e imagens atuam como um “atlas”, no qual tempos e símbolos diversos se 

entrelaçam, formando um tecido cultural espesso que expõe as camadas de 

significado e a persistência dos imaginários ao longo da história. Dessa forma, a 

representação da Amazônia em Cabocla de Irineu, exemplifica o Nachleben, ao se 

alinhar à sobrevivência das imagens ao longo do tempo.  

Quanto à figura central da obra, representada no primeiro plano, tem os pés 

diretamente no chão de terra batida, talvez para fazer uma referência simbólica que 

seu corpo e sua ancestralidade pertence a esse lugar. A cabocla está em posição 

frontal, mas seu rosto foge dessa centralidade e está levemente inclinado para a 



 162 

direita, mas ainda assim, continua olhando para o observador, enquanto seu pé está 

virado para o lado esquerdo. Ela possui traços finos e longos cabelos escuros e 

lisos, que estão repartidos ao meio e caem sobre os ombros. 

Ela traja um vestido cinza claro, com mangas pregueadas, as quais estão 

levemente puxadas para cima, indicando seu serviço braçal. O vestido possui um 

decote em forma de “V”, possui três pregas de cada lado e está transpassado. A 

saia longa foi levantada e amarrada na cintura, a fim de ajudar na mobilidade de seu 

corpo durante o trabalho de encher e carregar o pote d'água. Por baixo do vestido, a  

cabocla usa uma anágua na cor branca, pois conseguimos visualizar o detalhe da 

renda tanto no decote, quanto na barra.  

Na obra, a cultura material indígena, também está presente, através dos 

materiais provenientes da floresta amazônica, ambos em suas mãos. A cabocla 

segura uma cuia com a mão direita, enquanto a esquerda está apoiada em um 

objeto cerâmico, um jarro de barro sem decorações e com alças laterais.  

A cuia parece ter recebido verniz, dado o brilho que emana na obra. Essa 

técnica, é usada até hoje em olarias de aldeias indígenas e de comunidades 

tradicionais na Amazônia brasileira, consiste na aplicação da resina jutaisica 

(extraída do jutaicero, jatobá, jatobazeiro, Hymenaea courbaril L.), que ao entrar em 

contato com o calor da forma, se derrete, enverniza o barro e lhe confere aspecto 

vitrificado (FERREIRA, 1974, p.33 apud MARTINS, 2023, p.73). 

2.1.4 Lavar, coarar e secar: o trabalho das lavadeiras por Carlos de Azevedo  

As lavadeiras também compunham um grupo de mulheres que trabalhavam 

em Belém e tinham um importante papel na economia familiar. Lacerda (2012) 

expõe que o dia de trabalho das lavadeiras começava cedo, por volta das 5h30 da 

manhã, e uma vez tomado o café, essas mulheres saíam a percorrer as ruas com o 

seu xarão cheio de vestidos e casacos, recolhendo-se à noite. O trabalho 

desempenhado nas ruas se dava tanto para a entrega das roupas limpas como para 

o recebimento de outras sujas, configurando uma rotina extenuante.  

Esse tema foi retratado na obra, Coradouro de roupa (Fig.37) de Carlos de 

Azevedo, de 1903, a qual faz parte do acervo do Museu de Arte de Belém. A referida 

obra, por vezes, também recebe o nome de Roupas ao sol.  



 163 

 
Figura 37: Coradouro de roupa (1903) de Carlos de Azevedo 

Fonte: TEIXEIRA, 2024 
Fotografia realizada pela autora no dia 11 de julho de 2024 no Museu de Arte de Belém,  

Belém - PA. 
 

 

Carlos Custodio de Azevedo (1871-1944) foi um pintor paraense nascido em 

Belém. Realizou seus estudos na Académie Julian, com Jules Lefebvre, M. Baschet, 

Paul Sain, dentre outros (ALVES, 2011).  A temática recorrente de seus quadros gira 

em torno da figura feminina e do trabalho doméstico, o que:  

 
[...] ficaria conhecido como pintura de gênero, estabelecendo relações da 
obra do pintor paraense com a tradição que se desenvolvera no 
florescimento do barroco na Europa Católica nos Países Baixos do século 
XVII, sobretudo na Holanda. 
A questão é que Carlos de Azevedo conhecera as obras dos mestres da 
pintura holandesa e flamenga, incorporando o estilo sóbrio, realista, 
comprometido com a descrição de cenas rotineiras, temas da vida diária 
como homens dedicados ao seu ofício e mulheres cuidando dos afazeres 
domésticos. Porém, a partir de seu retorno à Amazônia em 1901, não 
somente o estilo, mas a técnica e a escala cromática adotada sofrem 
profunda transformação no traço do pintor. Assim como na Holanda do 
século XVII, o tema da pintura de gênero e a própria leitura pictórica do 
trabalho doméstico podem se interpretados como uma resposta nacionalista 
da cultura neerlandesa no contexto de afirmação da República das Sete 
Províncias Unidas dos Países Baixos, durante o chamado Século de Ouro. 
Pintores como Rembrandt, Willem Kalf, Adriaen van Ostade, Gerard 



 164 

Terborch, Albert Cuyp, Jakob van Ruisdael, Jan Steen, Pieter de Hooch, 
Vermeer, Willem van de Velde e Meindert Hobbema, que não eram 
conhecidos no início do século XX senão por especialistas entraram no 
campo de predileção de Carlos Custódio de Azevedo (FIGUEIREDO, 2010).  

 
 
 
Na pintura Coradouro de roupa, não é apenas a descrição da gestualidade da 

lavadeira que chama atenção, mas a maneira como o ambiente se estrutura ao 

redor de seu ofício. O cercado de madeira simples, o chão de terra batida, a 

vegetação densa ao fundo — composta por bananeira (Musa acuminata), 

pupunheira (Bactris gasipaes Kunth), açaizeiro (Euterpe oleracea), palmeiras 

(Arecaceae), buritizeiro (Mauritia flexuosa L.f.), uma lata com crótons (Codiaeum 

variegatum) e, outra com um comigo-ninguém-pode (Dieffenbachia seguine) — e do 

lado esquerdo um banheiro, popularmente conhecido como retrete, com porta no 

mesmo material, remetem a um quintal típico das casas urbanas populares em 

Belém, onde natureza e uso cotidiano se entrelaçam. Diferente das imagens 

produzidas sob o olhar colonizador, que lançavam sobre a Amazônia os filtros do 

exotismo, aqui a natureza é moldura funcional, quase silenciosa, sem a 

grandiloquência do “paraíso tropical” nem o drama do “inferno verde”. Como aponta 

Pizarro (2012), essas categorias foram historicamente projetadas sobre a região por 

vozes externas; nesta obra, porém, pintada por um artista paraense, o olhar parece 

“vir de dentro”. A cena não idealiza, mas também não denuncia,  mostra, com certa 

sobriedade, a convivência possível entre espaço doméstico, natureza e trabalho 

feminino. 

Na cena, vemos uma mulher negra vestida de branco, que pode ser tanto  um 

vestido ou um conjunto de saia longa e blusa de mangas compridas, cujas mangas 

estão dobradas até os cotovelos, em evidente adequação à natureza manual do 

trabalho que realiza. Um avental, também branco, está amarrado à cintura, quase 

imperceptível, se confundindo com o restante da vestimenta pela uniformidade da 

cor. A cabeça está coberta por um turbante da mesma tonalidade, que parece 

cumprir uma função prática: proteger do sol e manter os cabelos presos durante a 

atividade. Diferente de outras situações em que essa peça carrega significados 

étnicos ou religiosos, aqui o uso do turbante sugere sobretudo uma dimensão 

funcional, alinhada ao cotidiano do ofício. 

Ao lado da lavadeira, temos um cesto com roupas brancas e a sua frente,  um 

grande coradouro com diversas roupas brancas estendidas que passam pelo 



 165 

processo de branqueamento por meio da exposição ao sol. Sobre o uso de roupas 

brancas, Tomé (2016) revela que:   

 
Numa sociedade que há pouco encontrava na roupa branca um meio de 
manter sua aparência limpa, podemos dimensionar a necessidade que este 
corpo social possuía do trabalho das lavadeiras. Muito além da higiene do 
corpo, as peças alvas não se resumiam a esse uso estando incorporadas a 
um sem fim de aparatos contabilizados à elegância da casa de famílias 
mais refinadas. 

 

Portanto, o uso de peças brancas também consistia em um marcador social. 

De acordo com Figueiredo (2010), o pintor paraense buscou na tradição da pintura 

de gênero um ponto de ruptura com a descrição européia da figura feminina, na 

incorporação de uma paisagem equatorial. Entre 1898 e 1905, se operou uma 

profunda transformação na narrativa visual da pintura de Carlos Custódio de 

Azevedo que, para o referido historiador, é reveladora dos movimentos de 

construção de uma nova identidade nacional que iria se projetar nas décadas 

seguintes com o modernismo. 

Sobre o ofício das lavadeiras, estas cuidavam das roupas das famílias 

abastadas economicamente, elas eram: “[...] mulheres menos afortunadas, 

consideradas pobres, cujos ganhos com as lavagens eram direcionados para o 

sustento próprio e, às vezes, ao da família também” (ALMEIDA, 2010, p.185). 

Geralmente, as roupas eram lavadas nos próprios quintais das casas onde moravam 

as lavadeiras, como pode ter sido o caso da obra Coradouro de roupas, nas casas 

de seus patrões ou ainda no ambiente público como em praças e em fontes d’água.  

Pantoja (2002) expõe que as lavadeiras utilizavam fontes, chafarizes públicos 

e gramados das principais ruas e praças de Belém para lavar, coarar as roupas e 

secá-las nos varais, muitas vezes obstruindo as passagens, o que gerava 

reclamações, denúncias, multas e até ameaças de apreensão das peças. Elas 

percorriam as ruas da cidade com suas trouxas na cabeça em uma rotina diária e 

árdua, o que propiciava o estabelecimento de relações com diversos segmentos da 

população. 

Ainda sobre a obra Coradouro de roupas, podemos estabelecer um paralelo 

entre a almejada modernidade que Belém pretendia conquistar, com o uso de 

roupas brancas pela população, a qual era uma forma de manutenção de aparência 

e de evidenciar corpos limpos. Assim, mostramos a importância do trabalho das 



 166 

lavadeiras que muitas vezes, dedicavam horas do trabalho doméstico lavando, 

alvejando, secando e passando roupas. 

2.1.5 Indesejáveis e toleradas: o comércio do prazer por Carlos de Azevedo 

A difusão de um ideário feminino em Belém no final do século XIX baseava-se 

em modelos geralmente importados da Europa. Esses modelos, somados às 

mudanças econômicas experimentadas pelos grupos letrados da cidade, 

contribuíam para a formulação de novos projetos urbanos, como a elevação do 

status da capital para alcançar a projeção social da elite da cidade em relação a 

outros grupos no cenário nacional. Esses projetos envolviam também alterações nos 

hábitos, reformulação de comportamentos e uma revisão de valores éticos e 

estéticos. Foi nesse contexto de transformações que surgiu o "novo discurso sobre a 

mulher". 

 
A mulher burguesa europeia era vista por essas classes que se colocavam 
à frente do processo de modernização como boa filha, boa dona de casa, 
boa esposa, esmerada no aprendizado dos serviços do lar, educada 
formalmente mas com vistas a satisfazer e dar orgulho ao marido. Mesmo 
as mulheres do povo, as donas-de-casa, não mais presas espacialmente ao 
reduto do lar, com atividades econômicas próprias, acostumadas a circular 
pelas ruas das cidades, tinham como centro de suas vidas a família. Os 
trabalhos desenvolvidos por estas mulheres eram vistos como rendas 
complementares a do marido, as atividades individuais e extra espaço 
doméstico como mecanismos garantidores do exercício de sua função 
precípua “boa mãe, que garante o sustento da prole, aquecendo-a e 
mantendo-a segura” (PANTOJA; LEAL, 1997). 

 

E mesmo diante das inúmeras diferenças, não apenas econômicas, também 

caberia a mulher do povo espelhar-se neste comportamento. Entretanto, nem 

sempre era o que ocorria na capital paraense, haja vista que muitas mulheres 

estavam fora do modelo "ideal" proposto pela burguesia. Como elucida Pantoja e 

Leal (1997):  

 
Nas ruas da cidade, circulando no espaço público, “belle époqueano” 
estavam presentes mulheres prostitutas, adúlteras, vadias, desordeiras e 
vagabundas. [...] o conceito de vagabundas, imorais e desordeiras 
despontava nos jornais da época, onde era frequente a presença de artigos 
relatando brigas e confusões com estas mulheres sobre as quais pairava 
um discurso pedagógico e disciplinarizador (PANTOJA; LEAL, 1997). 

 



 167 

Neste sentido, estas notícias objetivavam alertar as moças e as senhoras 

sobre o comportamento que não deveriam ter, além de evidenciar para que o poder 

público realizasse a repressão sobre estes grupos. 

 Trindade (1997) ao falar sobre as relações de gênero e práticas culturais em 

Belém no século XIX, fala da preocupação existente com práticas culturais dos 

populares, principalmente nas ruas, pois era o espaço que se encontravam em 

maior número as meretrizes pobres, as cafetinas, os boêmios e outros indivíduos, 

compartilhando um conjunto de experiências nocivas para a moral defendida na 

época, o que certamente também estava presente no início do século XX.  

Como mencionado anteriormente, a busca de uma cultura europeizada 

estimulou uma reconfiguração urbana nas áreas centrais de Belém, marcada pelo 

surgimento de espaços de sociabilidade que simbolizavam a almejada modernidade. 

No entanto, mesmo as áreas centrais como o Boulevard da República, eram focos 

de conflitos, pois eram espaços que coexistiam tanto com as damas da sociedade 

quanto as floristas, domésticas e meretrizes. 

As meretrizes das classes populares tinham poucos ganhos expressivos e, 

além dessas dificuldades financeiras, tinham que lidar com a perseguição da polícia 

devido seus comportamentos não usuais para o período. A polícia estava 

encarregada em manter a ordem nas ruas, seguindo igualmente as diretrizes dos 

higienistas, que buscavam organizar o espaço urbano e “regulamentar 

geograficamente a prática do meretrício, como também fiscalizar as mulheres 

envolvidas nesse comércio através da criação de hospitais próprios para seu 

atendimento” (PANTOJA, 2015).  

Neste contexto, algumas dessas mulheres, por vezes, saíam do centro 

urbano para exercerem seus trabalhos, o que é sugerido na obra Coqueiros (Fig.38), 

do artista Carlos de Azevedo, de 1905 e também compõe o acervo do Museu de 

Arte de Belém. Na paisagem retratada, a presença de elementos urbanos 

consolidados é mínima, quase ausente. O terreno alagadiço, com vegetação rasteira 

e uma poça d’água em primeiro plano, sugere um espaço pouco habitado, talvez um 

terreno baldio nos limites da cidade. Apenas três construções figuram ao fundo entre 

o verde, como se resistissem à expansão urbana que já tomava forma no centro de 

Belém. A figura feminina de vestido rosa e sombrinha, que contrasta com a 

rusticidade do entorno, parece deslocada ou até mesmo suspensa em outro tempo, 

nem completamente urbano, nem rural. A cena, marcada por essa ambiguidade 



 168 

espacial, evoca uma atmosfera de transição, de margens pouco ocupadas, onde a 

natureza ainda domina. Não há traço de monumentalidade ou ordenação formal; o 

que se vê é uma paisagem lateral da cidade, menos regulada, mais orgânica, talvez 

até incômoda em sua aparência quase inóspita. 

 

 
Figura 38: Coqueiros (1905) de Carlos de Azevedo 

Fonte: TEIXEIRA, 2024 
Fotografia realizada pela autora no dia 11 de julho de 2024 no Museu de Arte de Belém,  

Belém - PA. 
 

 

A figura feminina está elegantemente trajada com um longo vestido rosa de 

mangas compridas e cauda que arrasta pelo chão. O chapéu, discreto, é adornado 

por uma fita na mesma tonalidade do vestido, compondo um conjunto harmonioso. 

Em uma das mãos, ela segura uma sombrinha igualmente rosa, que além de 

proteger do sol, reforça a sutileza do gesto e o cuidado com a aparência100. A 

sobriedade dos elementos e a escolha monocromática sugerem um refinamento 

100 Esse comentário e uma breve análise das obras Coradouro de roupas, Vendedora de tacacá, 
Vendedora de cheiro, entre outras, estão presentes no artigo de minha autoria: “Reflexões sobre as 
vestimentas das trabalhadoras populares de Belém, na primeira metade do século XX, a partir das 
pinturas de Carlos de Azevedo, Antonieta Feio e Andrelino Cotta” (2022). Disponível em: 
https://periodicos.udesc.br/index.php/ensinarmode/article/view/22292. Acesso: 05 Out. 2024. 



 169 

sem ostentação, inserido em um cotidiano que preserva certo ideal de feminilidade 

urbana. 

Ainda sobre a vestimenta da personagem presente em Coqueiros, 

observamos que ela procura imitar os padrões da mulher burguesa, “pois são elas 

que determinam o esquema de vida da comunidade” (SOUZA, 1987), o que nos 

ajuda a compreender o motivo da referida escolha aliada a necessidade de 

aceitação social.  

Diante de Coqueiros, nos perguntamos o que essa mulher está fazendo 

nesse local? Segundo Figueiredo (2011, p.65) a cor de sua roupa pode ser uma 

pista, pois no final do século XX, a cor de rosa era quase um privilégio das 

prostitutas e de mulheres liberadas101. 

Completando a análise, Alves (2011) nos aponta que a tela de Carlos 

Custódio de Azevedo, o que domina é a natureza, seguida de uma figura feminina 

de trajes burgueses em meio a um cenário simplório e rural: 

 
Nela, vemos tons de verde escuro para representar a natureza. As cores 
são calmas e não tão vivas. O que vemos particularmente nessa imagem é 
uma natureza abundante e não domesticada. O caminho por onde passa a 
figura feminina é de chão batido e há um pequeno alagado próximo a ela. 
Os coqueiros ganham destaque e, aí sim, vemos os tons dourados em suas 
folhas. [...] No que tange à pintura de paisagens, particularmente, no 
começo do século XX, percebemos que a paisagem estrangeira vai dando 
lugar à paisagem local e aos costumes regionais, mesmo que ainda sob os 
cânones acadêmicos europeus, que norteavam a maioria dos pintores e que 
eram a preferência do público paraense. 

 

Denominadas como "toleradas" pelos letrados, em um tratamento que refletia 

a percepção simbólica do papel social que lhes era atribuído na dinâmica urbana, 

esse grupo de mulheres também integrava o segmento de trabalhadores urbanos 

pobres; embora seus meios de subsistência fossem considerados imorais pela 

maioria dos habitantes de Belém. 
Assim, as prostitutas eram de fato personas ‘toleradas’ em uma sociedade 
que procurava se mostrar harmônica, higiênica e moderna; ainda que para 
isso tivesse que se escamotear a expressiva presença dos segmentos 
sociais que julgavam indesejáveis na paisagem urbana, como por exemplo, 
os ociosos, vagabundos, bêbados e prostitutas (PANTOJA, 2015). 

101 Ainda que a obra tenha sido realizada no início do século XX, ao cruzarmos com outras fontes 
utilizadas na pesquisa, como os relatos de viajantes, representações de obras de arte e trechos 
literários, que compunham tanto o oitocentos quanto do início o novecentos, não encontramos relatos 
escritos ou visuais, sobre o uso de roupas na cor rosa, por mulheres do povo ou por mulheres da elite 
econômica. Porém, não quer dizer que estas mulheres, em nenhum momento de suas vidas, não 
usaram roupas ou peças únicas, na cor rosa, mesmo não sendo meretrizes, haja vista que esta cor, 
numa perspectiva ocidental, está relacionada à feminilidade.  



 170 

As meretrizes pobres estavam longe do comportamento recatado e submisso, 

bem como da áurea do francesismo tão divulgado e aclamado na cidade dos 

trópicos. Os jornais do período apontam para o grande número de meretrizes nas 

ruas de Belém: “[...] vinculadas ao comércio do prazer, proliferavam pela cidade, 

dando sinais de sua sensualidade condenada nos cafés, nas ruas, nas praças e nas 

casas de tolerância, onde a sexualidade ‘pervertida’ e o trato ilícito aconteciam” 

(TRINDADE, 1995, p.43). 

Assim, notamos a preocupação das meretrizes em ocuparem os mesmos 

espaços que estavam as “moças de família”, haja vista que as primeiras possuíam 

códigos morais e de sexualidade diferenciados dos modelos burgueses, portanto 

essas mulheres coexistiram nas ruas da cidade. 

Diante desse contexto, Trindade (1995, p.44) comenta que havia tentativas de 

imposição de valores burgueses às meretrizes, já que, mesmo reprimidas por uma 

legislação excludente, tal prática não era proibida, porém seus comportamentos 

rotineiros eram castrados; além de recriarem uma identidade, lutavam por sua 

manutenção, permanecendo nas ruas e bordéis com a prática do amor venal, 

senhoras de suas vidas e de suas camas. 

As prostitutas de luxo, também conhecidas como cocotes  eram um pequeno 

grupo dentro do denso universo da prostituição e podiam manter-se de acordo com 

os padrões da moda europeia, tal como as damas da sociedade, performando “[...] 

um mundo distinto do das rameiras da zona do baixo meretrício, que conviviam lado 

a lado com alcoólatras, viciados, loucos, operários, enfim todos aqueles que foram 

negligenciados pelo repensar da vida urbana e expulsos das páginas da história” 

(TRINDADE, 1995). 

As meretrizes compunham o quadro de trabalhadoras informais em Belém no 

início do século XX e como era o período em que a cidade passava por diversas 

mudanças em uma tentativa de modernizá-la, o trabalho informal também era mal 

visto pela elite econômica e pela polícia local, que muitas vezes, reprimia tais 

trabalhadores. 

 
A pressuposta autonomia dos trabalhadores ambulantes se relativiza diante 
do controle estabelecido pelo poder público com o processo de 
modernização que se instala com a economia da borracha na região 
amazônica. Dessa forma, o espaço público que se confunde com o espaço 
social se transforma na paisagem que deve ser rigorosamente policiada 
pelos fiscais detentores de poder de força para a implementação da 



 171 

modernidade civilizatória. Homens e mulheres que circulavam no espaço 
público e que, no cotidiano, improvisaram a própria subsistência, tinham a 
vida comparada pelo articulista da Folha do Norte, a uma “dolorosa 
via-sacra, de Herodes para Pilatos”, [...], visto que a cidade não deveria 
apresentar sinais de uma pseudo-ordem, [...], que estava longe dos 
parâmetros republicanos positivistas de ordem e progresso (LACERDA, 
2009, p.166-167). 
  

 
Jornais, livros e outros documentos constatam uma variedade de 

trabalhadores ambulantes que circulavam nas ruas da capital paraense nos séculos 

XIX e XX, como a vendedora de cheiro, a mingauzeira, o peixeiro, o leiteiro, o 

tapioqueiro, a vendedora de tacacá, as lavadeiras, entre outros profissionais, que 

além da repressão, muitas vezes violenta, eram vistos como representantes da 

desordem e como obstáculos ao processo modernizador. Tanto que Antônio Lemos, 

o então intendente de Belém (1897-1911) “[...] considerava os ambulantes os 

responsáveis pela sujeira e o afeamento da cidade” (LACERDA, 2009, p.167). 

Assim, tais trabalhadores viviam em constante tensão com os poderes públicos.  

 
2.1.6 A Mulher do Pará de Anita Malfatti 
 

Anos mais tarde, a imagem da Mulata Paraense foi retratada por Anita 

Malfatti, uma das mais importantes artistas plásticas do país a qual teve importante 

papel na introdução da estética modernista.   

Malfatti iniciou seu aprendizado artístico com a mãe, a pintora Bety Malfatti 

(1866-1952). Em 1910 viaja à Europa para aperfeiçoar sua formação, e se instala na 

Alemanha, país que vive uma efervescência do expressionismo. Anita ingressa na 

Academia Imperial de Belas Artes de Berlim, onde tem aulas de desenho, 

perspectiva e história da arte. Ao longo de sua estadia na cidade que perdurou até 

1914, entra em contato a agitação modernista, e se interessa pelas novas 

linguagens. De 1915 a 1916, reside em Nova York e tem aulas na Independent 

School of Art. A convivência com o clima vanguardista da escola levam adiante o 

desenvolvimento da liberdade moderna cultivada na Alemanha. De volta ao Brasil, 

em 1917, associa a liberdade de compor com formas à crítica nacionalista  

(Enciclopédia Itaú Cultural, 2025). 

De acordo com Fernandes (2009), Malfatti ao relatar suas viagens, contou 

sobre uma ocasião em que seu navio precisou aportar na capital paraense, e, 

passeando pelas ruas da cidade, ela se deparou com uma mulher tomando sol em 



 172 

uma sacada, usando um vestido transparente, provavelmente confeccionado com 

entremeios de rendas brancas, sapatos vermelhos e com os cabelos muito armados 

repletos de flores brancas. Anos depois, em 1927, este episódio foi o tema da tela 

Mulher do Pará (Fig.39). 

 

 

Figura 39: Mulher do Pará (1927) de Anita Malfatti. 
Coleção Particular. 

Disponível em: https://enciclopedia.itaucultural.org.br/obra2056/mulher-do-para 
Acesso em: 18 Out. 2022. 

 

Simioni (2022) em seus estudos sobre mulheres modernistas comenta sobre 

o que ela denomina de “efeito de contenção” na produção de Anita Malfatti ao 

compararmos seus desenhos e pinturas, haja vista que os desenhos foram tidos por 

ela, muitas vezes, como documentos privados, testemunhos de seu processo 

criativo, enquanto as pinturas foram concebidas como obras finais, para exibição, 

como o primeiro desenho feito para a Mulher do Pará, Malfatti rebaixou a carga 

erótica desenhada originalmente: 

 
O corpo da prostituta na janela, que inicialmente escancarava os pelos 
pubianos, na tela final apresenta-se de forma muito diferente, escondido sob 
uma vestimenta idealizada. Além disso, os olhos espessos, expressivos, 
que rabisca no desenho, completando essa figura feminina erótica, cedem 
lugar a uma representação casta: as vestimentas em branco denotando 



 173 

pureza, os arranjos florais no cabelo, a posição do corpo, que antes se 
insinuava com os braços abertos sobre o gradil das janelas, mas foi 
substituído por um corpo ereto, com as mãos juntas, quase como em um 
ato de pregação (SIMIONI, 2022, p.84). 
 
  

Na obra de Anita Malfatti, chama atenção a escolha por uma vestimenta 

translúcida, que revela o contorno do corpo feminino. Essa opção estética pode 

remeter à descrição feita por alguns viajantes do século XIX sobre mulheres que 

circulavam em trajes leves e transparentes.  No entanto, mais do que reforçar um 

estereótipo, Malfatti parece tensioná-lo ao compor uma figura que, embora 

sensualizada, se mostra firme e centralizada, rompendo com leituras simplificadoras. 

Ao situá-la em uma varanda, em vez de mergulhá-la em uma paisagem exuberante, 

a artista também foge da representação idealizada da Amazônia. A personagem 

adorna-se com um colar de contas vermelhas, que, devido à resolução da imagem, 

não se pode afirmar se são corais ou sementes, e um laço de fita no punho, 

pequenos detalhes que mostram o cuidado com o corpo.  

Dois elementos reforçam a vinculação com práticas culturais locais: a 

presença da espada-de-santa-bárbara (ou de Iansã), planta comum nos lares 

paraenses, e as flores nos cabelos, hábito registrado entre as mulheres populares 

do século XIX. Malfatti, assim, constrói uma figura de “amazonidade” singular, 

enraizada no cotidiano urbano e simbólico de Belém.  
 

2.1.7 A Moça Morena de Carmen Souza 
 

As questões raciais aliadas à busca por uma identidade local, atribuída à cor 

da população belenense, podem ter sido o tema que inspirou a artista portuguesa 

Carmen Sousa (1908-1950) a pintar a Moça morena (Fig.40), em 1932. 

 



 174 

 
Figura 40: Moça Morena (1932) de Carmen Souza 

Fonte: Acervo do Museu da UFPA. 
 

 

Além do desenho, Carmem Souza também se dedicou à pintura e à escultura. 

Em 1942, a artista naturalizou-se brasileira e passou a representar o Estado do Pará 

em eventos artísticos durante a década de 1940. Participou de diversos Salões de 

Arte Nacionais e Regionais, recebendo prêmios e menções honrosas, com destaque 

para o VII Salão Oficial de Belas Artes, realizado no Teatro da Paz em 1946, e para 

o Salão Nacional de Belas Artes de 1949, no Rio de Janeiro, onde foi premiada com 

a medalha de bronze pela escultura Cabeça de Negra - Paula (BRITTO; MIRANDA, 

2016). 

O ponto central de suas obras é a figura humana e suas expressões, as quais 

transmitiam a personalidade das pessoas que retratava. A maioria do acervo da 

artista é composto por bustos e estudos de nus femininos, mas também dedicava 

atenção nas vestimentas destas (SIQUEIRA, 1995). 

Na pintura Moça morena (1932) temos a visualidade dos efeitos da 

“morenidade” como metáfora racial construída no imaginário amazônico, conforme é 

discutido por Conrado, Campelo e Ribeiro (2015). 



 175 

A personagem retratada de meio perfil possui traços finos, cabelos curtos 

repartidos ao meio e levemente ondulados. A figura é composta com cores suaves, 

destacando-se os tons de pele da mulher e os detalhes das joias, como os brincos 

dourados e os colares de grandes contas em ouro e dois colares em prata. Ela 

também usa um colar vermelho que foi trançado duas vezes em seu pescoço, sendo 

possível sugerir que ele seja composto por sementes de olho-de-cabra (Ormosia 

fastigiata), um importante amuleto de proteção usado nas religiões de matriz 

africana.  

A expressão facial da retratada é ligeiramente sorridente, transmitindo uma 

sensação de naturalidade. A composição demonstra atenção aos detalhes na 

representação do rosto, com iluminação que valoriza os traços e evidencia o brilho 

das joias.  

A personagem de pele morena, carrega os traços dessa identidade ambígua, 

que não se afirma como negra, mas tampouco se encaixa na branquitude idealizada. 

O busto nu reforça a sensualidade discreta que, historicamente, foi associada à 

figura da mulher morena como símbolo regional, exótico e ao mesmo tempo 

“domesticado”. 

Conforme mencionado, essa representação dialoga diretamente com a ideia 

de “morenidade” como eufemismo racial que, ao longo do século XX, foi 

amplamente utilizado para suavizar ou ocultar as marcas da negritude, criando uma 

imagem socialmente aceitável dentro do pacto da mestiçagem. A moça morena aqui 

não é nomeada como negra, mas é visualmente racializada dentro dos limites 

impostos por esse código simbólico. O que se vê é a expressão de uma identidade 

racial que "tropeça", como dizem os autores Conrado, Campelo e Ribeiro (2015), 

numa metáfora que impede o reconhecimento pleno da negritude em sua 

complexidade. Trata-se, portanto, de um retrato que, mais do que representar, 

participa da construção de um “ideal mestiço de beleza” e pertencimento amazônico. 

2.2 Narrativas visuais de vendedoras 

A obra Vendedora de Cheiro  remete a uma figura emblemática que estava 

presente nas ruas de Belém desde o século XIX, como mostram os relatos de 

viajantes, literatos e artistas locais.  

De acordo com Fernandes (2009), Antonieta Feio conferiu grande 

expressividade às suas obras ao destacar o contorno regional, sendo por meio 



 176 

desses elementos que o caráter nacional começa a se formar integralmente em suas 

composições. A pintora buscou inspiração no trabalho urbano de mulheres comuns 

das ruas da capital paraense para criar sua Vendedora de cheiro, figura que carrega 

um cesto de palha repleto de plantas e raízes, que exibe nos cabelos um indiscreto 

arranjo de flores brancas e vermelhas, e veste uma blusa branca com saia florida, 

em composição com feixes de madeira ao fundo, característicos de habitações 

populares da região. 

A tela, que foi pintada em 1947, explorou no trabalho urbano de mulheres 

periféricas a referência temática para sua obra. Ao longo da História da Arte 

Brasileira, o trabalho das vendedoras e das quitandeiras aparece inúmeras vezes 

em aquarelas, gravuras, desenhos e fotografias tanto do século XIX, quanto em 

parte do século seguinte. Na pintura modernista o gênero do retrato é atualizado e 

além da mulher, a vendedora de rua como tipo social popular é tratada como 

representante da identidade coletiva, sublinhando a questão nacional, encarnando a 

noção de povo (FERNANDES, 2013). 

Assim, as próximas análises procuram mostrar obras de artistas de diferentes 

tempos e utilizando-se de técnicas variadas, bem como os elementos que compõem 

a construção de uma visualidade das vendedoras.  

O comércio ambulante intensificou-se no Brasil em 1808, após a chegada da 

família real e era praticado por negros na condição de escravizados, sendo a maioria 

mulheres. Tal atividade atravessou todos os ciclos econômicos do país e tornou-se 

uma atividade comum nos centros urbanos até a atualidade. 

No Brasil, [as quitandeiras] adaptaram seus produtos de acordo com as 
ofertas e interesses locais e conquistaram o controle do comércio de retalho 
(SCHUMAHER; VITAL BRAZIL, 2007). As atividades da quitanda estavam 
interligadas às principais atividades da economia vigente, na medida em 
que eram as principais fornecedoras de alimentos da cidade. [...] Eram 
vistas sempre trajando vestes e adereços de acordo com a sua etnia, 
portando turbantes, batas, saias, túnicas de cores e sempre os 
panos-da-costa que, se não soltos nos ombros, serviam para carregar seus 
filhos às costas. As negras que trabalhavam no comércio de quitandas 
constituíam um grupo bastante heterogêneo que no dia-a-dia circulava e se 
apropriava dos espaços urbanos, criando rimas em seus pregões, enquanto 
equilibravam seus tabuleiros e gamelas sobre a cabeça (FREITAS, 2015, 
p.37-38). 

 

Até inícios do século XIX, nos quais o contexto da escravidão começa a se 

alterar, a quitanda era praticada predominantemente por escravizadas de ganho, ou 



 177 

seja, para vender as quitandas pelos seus próprios senhores ou alugadas por eles a 

terceiros para comerciar. O comércio de rua praticado pelas “ganhadeiras” ou 

“negras de ganho”, era lucrativo, pois figurava em um ambiente no qual apenas elas 

podiam cumprir certas funções, úteis para os escravizados  e trabalhadores livres; 

para seus senhores, que apropriaram-se do lucro das vendas, e para o Estado, que 

arrecadava impostos e resolvia o problema do abastecimento básico. 

O fruto do trabalho das ganhadeiras rendia uma quantia diária ao senhor e o 

restante permanecia com elas, o que por vezes resultava em um acúmulo 

considerável de recursos, o bastante para comprar sua alforria. Conforme afirma 

Figueiredo (1993) várias delas adquiriam escravas para trabalharem ou formarem 

grupos de mulheres de escravas e ex-escravas, combinando em algumas ocasiões 

comércio e prostituição. 

Quanto à vestimenta cotidiana das negras que trabalhavam nas ruas do 

Brasil, Silva (2005) nos expõe que o traje era uma projeção das roupas das 

camponesas, vendedoras e criadas portuguesas, tendo em vista que os 

escravizados foram introduzidos inicialmente em Portugal, no século XV. Tal 

vestimenta foi combinada no Brasil, a elementos evocativos da África como os 

turbantes e o pano da costa, configurando em uma recriação da visualidade negra 

no país. A autora destaca seu uso principalmente na Bahia, mas de acordo com 

iconografias do período, vimos que ela também se estendeu a outras regiões do 

país. Silva, afirma ainda que a variação nos trajes de uso cotidiano das negras 

brasileiras iria depender da atividade exercida e do poder aquisitivo dos senhores e 

das próprias usuárias, pois em algumas situações como a de ganho, as 

escravizadas eram responsáveis por suas próprias necessidades como alimentação 

e vestuário.   

 
As escravas e mesmo as libertas de pequeno rendimento traziam sempre 
saia e blusa. O vestido era um luxo e segundo Alcântara Machado (1980) 
era proibido às mulheres negras. Os tecidos mais citados para as escravas 
baianas são os de algodão: chita e riscado (para as saias) e cassa bordada, 
brim, zuarte e algodão americano (para as blusas). Quanto às cores, o azul 
é o mais frequente para as saias e o branco para as blusas. Os tecidos 
estampados e em outras cores como a vermelha eram mais caros (SILVA. 
2005, p.55).   

 
  



 178 

Assim, o padrão vestimentar de duas peças, composto por saia e blusa é uma 

constante nas iconografias do século XIX, a qual Rossotti (2023), nomeia de  

“vestir-se negra”. E mesmo após a abolição, o tipo de traje feminino permaneceu nos 

séculos seguintes como marca registrada do ofício das baianas, como será 

comentado mais adiante. Sobre a roupa de cor branca, Escorel (2000) expõe que 

também está associada ao traje dos escravizados rurais, fabricado com tecido 

grosseiro sem tingir, sendo branco por falta de cor, o único cuja produção era 

autorizada pelo alvará de D. Maria I, enquanto os escravizados domésticos da casa 

grande, que possuíam contato direto com seus senhores, usavam vestimentas mais 

elaboradas.  

No próximo tópico serão analisadas obras que versam sobre a temática das 

vendedoras de rua no Brasil, destacando seus modos de vestir e de adornar, 

buscando referências visuais que permitam compreender a construção vestimentar 

da Vendedora de Cheiro. 

2.2.1  Chamberlain e o Largo da Glória 

O desenhista e pintor Henry Chamberlain, chega ao Brasil em 1819, 

encarregado de realizar transações comerciais no país, permanecendo no Rio de 

Janeiro até 1820. Durante sua estadia, dedicou-se a captar a vida cotidiana, a 

arquitetura e os costumes da cidade. Em 1821, publicou em Londres o álbum Views 

and Costumes of the City and Neighbourhood of Rio de Janeiro, ilustrado com 36 

gravuras (Enciclopédia Itaú Cultural, 2025).  

Uma delas, Largo da Glória (Fig.41), é uma gravura de água-tinta e aquarela 

sobre papel, datada de 1822. Nela, podemos observar exemplos do comércio de 

produtos não-comestíveis, também realizado por mulheres. Sobre essa cena, o 

próprio Chamberlain, comenta: 

Suponhamos que as diversas personagens representadas aqui se 
encontram numa parte do subúrbio chamado largo da Glória, um dos 
poucos logradouros públicos. [...] A negra, logo no primeiro plano, é uma 
quitandeira vendedora ambulante de uma porção de mercadorias, tais como 
chapéus, livros, bandejas, algodões, musselina, etc., etc., e a que tem uma 
pirâmide de cestas na cabeça vende milho e feijão. O homem no primeiro 
plano, à direita, traz um quadro pendurado ao pescoço, que contém sob o 
vidro uma pequena imagem [...]. A negra, ao lado, a quem procura 
convencer que prove a sua devoção e salve a sua alma, vende cana de 
açúcar e um licor de arroz, chamado Alhoá. A figura por detrás é um 
vendedor de esteiras usadas, vassouras, etc. (CHAMBERLAIN apud 
FREITAS, 2015). 



 179 

 

Figura 41: Largo da Glória (1822) de Henry Chamberlain 
Disponível em: https://www.brasilianaiconografica.art.br/obras/19488/largo-da-gloria. 

Acesso em: 9 Out. 2023. 
 

 

Em primeiro plano, temos uma linha horizontal composta de seis pessoas em 

pé, todos exercendo atividades ambulantes no Largo da Glória. Da esquerda para a 

direita, observa-se um homem negro trajando roupa branca, que equilibra feixes de 

madeira na cabeça e segura um objeto nas mãos; ao lado uma mulher negra com 

brincos longos usa turbante e uma blusa branca a qual mostra parte dos seios, além 

de uma saia longa azul. Com a mão esquerda, ela segura o que parece ser uma 

bandeja, enquanto com a direita apoia o pano da costa. Sobre sua cabeça, equilibra 

um grande tabuleiro, que possui diversos utensílios, como caixas, cartolas e 

pedaços de tecido. A vendedora, ao lado, traja roupas similares e nas mesmas 

cores, porém usa uma pulseira em vez de brincos. Outro diferencial é a cor laranja 

do turbante, ela carrega na cabeça cinco alguidares, sugestionando que venda 

comidas, possivelmente servidos nas folhas dispostas próximas à sua mão.  

Um homem escravizado, com roupas maltrapilhas, olha os alguidares dessa 

vendedora. Ele fuma um cachimbo e apoia-se em um pedaço de madeira usado 



 180 

como bengala, enquanto carrega nas costas uma vassoura dentro de uma espécie 

de colcha.  

O outro vendedor retratado na cena é um personagem branco. Ele veste 

roupas mais alinhadas, carrega um guarda-chuva abaixo do braço e traz, pendurado 

ao pescoço, um oratório com a imagem de uma santa, é o único da cena que está 

calçado. Ele parece interpelar uma outra vendedora que segue o padrão vestimentar 

das demais escravizadas presentes na cena. O diferencial é o uso de uma saia rosa 

e de um cordão no pescoço. Ela aparenta vender mingau ou algum outro alimento 

líquido, que está dentro de um jarro coberto com um tecido branco. O jarro, por sua 

vez, está dentro de um alguidar, o que garante maior estabilidade para o traslado 

nas ruas. Outro fator que chama a atenção é o fato de todos os negros estarem 

devidamente descalços, indicando sua condição de escravizados. 

No segundo plano, o desenho revela algumas construções arquitetônicas da 

cidade, tirando a imagem da planaridade sugerida a princípio e garantindo a 

sensação de profundidade à cena. Se pensarmos em uma perspectiva comparativa 

com a obra Vendedora de Cheiro, temos um ponto em comum que une essas 

vendedoras, representada pelo uso da blusa branca. 

2.2.2 Debret e a Negra tatuada vendendo caju 

Outro importante pintor do período é o francês Jean Baptiste Debret, 

integrante da Missão Artística Francesa, que chegou ao Brasil em 1816 com o 

objetivo de promover o ensino artístico no país. Debret trabalhou como pintor da 

corte, registrando acontecimentos e cenas oficiais, além de paisagens das florestas, 

dos nativos e das cenas do cotidiano no Rio de Janeiro, com destaque para o 

trabalho dos negros de ganho que percorriam as ruas da cidade ofertando diversos 

tipos de serviços. O artista retornou à França em 1831. Parte das aquarelas feitas no 

Brasil, estão reunidas na obra Viagem Pitoresca e Histórica ao Brasil, publicada 

entre 1834 e 1839 (Enciclopédia Itaú Cultural, 2025).  

Dentre a vasta produção do artista, citamos a aquarela Negra tatuada 

vendendo caju (Fig.42), de 1827, que retrata uma cena do cotidiano no espaço 

urbano. O tema central, que dá nome à obra, é a venda de frutas por uma mulher 

negra. Podemos observar que a venda está presente duas vezes na mesma obra: 

no primeiro e no segundo plano, onde duas mulheres negociam um frango. Uma 

delas, de costas para o observador, veste uma blusa amarela no estilo ombro a 



 181 

ombro, com mangas rendadas. A vendedora aparenta ter escarificações no rosto, 

abaixo da altura dos olhos. Ela usa brincos longos e uma espécie de diadema que 

pode ter sido confeccionada com contas cilíndricas.  

 

        

Figura 42: Negra tatuada vendendo caju (1827) de Jean Baptiste Debret 
      Disponível em: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/c/c1/Debret_negra_vendendo_caju.jpg 

Acesso em: 9 Ago. 2023. 
 

 

A outra ambulante segura uma bandeja com frutas. Ela usa uma ampla saia 

cinza e uma blusa de mangas listradas em rosa e branco. Adicionalmente ao traje, 

ela amarra ao pescoço um tecido quadriculado laranja, o qual pode servir como um 

avental. A personagem cobre a cabeça com um torço azul quadriculado e outro, 

menor, nas cores vermelha e branca. Também possui o rosto com escarificações na 

testa e abaixo dos olhos, além de usar uma pulseira de contas.  

A figura principal, que concede nome à obra, tem à sua frente uma bandeja 

cheia de cajus. Ela está  próxima a elementos sólidos, como os degraus de uma 

escada e uma peça fálica situada um pouco atrás, o que concede estabilidade à 

figura. 



 182 

Ela foi representada na típica postura de melancolia, com um dos braços 

sustentando a cabeça e o outro descansando sobre a perna. Sua vestimenta é 

comum entre as vendedoras ambulantes do período: saia longa na cor azul e blusa 

branca com aplicações de renda, evidenciando o colo. Ela usa um turbante e um 

pano da costa, envolto na cintura. Assim como as outras mulheres representadas na 

obra, a vendedora também possui escarificações no rosto e no braço. No pescoço, 

não foi possível definir se é a mesma marcação na pele ou se ela porta um colar. Ela 

usa uma pulseira e porta, na cintura, por ser a zona que marca a fertilidade, um 

conjunto de amuletos, os chamados balangandãs. A peça é composta por argolas 

individuais que carregam cerca de 20 a 50 representações figurativas, os quais eram 

movimentados e ao se chocarem umas com as outras, conferiram uma 

denominação de referência onomatopeica. Portanto, esse sinal sonoro é inerente à 

sua composição, haja vista que diversos amuletos possuem a função de “espantar” 

as influências negativas através do som. 

As pencas de balangandãs eram confeccionadas em metal, geralmente em 

prata, reunindo pendentes com formas variadas, como: moedas, figas, chaves, 

dentes de animais, representações de frutas, entre outros. Estes são agrupados em 

uma base denominada “nave”. Os elementos que compõem as pencas de 

balangandãs são escolhidos e reunidos em função de seus significados 

supostamente mágicos. 

Os balangandãs são classificados como amuletos responsáveis por afastar o 

“mau-olhado” e trazer sorte aos seus portadores. Originalmente, o uso de adornos 

corporais esteve ligado a essa função, o que já era comum desde épocas 

pré-históricas, costumando ser um objeto de pequenas dimensões, quase sempre 

carregado junto ao corpo. 

É válido evidenciar que  existem figuras predominantes entre os amuletos, 

como: pimentas, trevos, olhos gregos, efígies de santinhos, pedras preciosas às 

quais se atribuem certos poderes e figas, sendo esta visivelmente destacada na 

obra de Debret, Negra tatuada vendendo caju. Tais amuletos eram ritualmente 

sacralizados e impregnados de propriedades consideradas mágicas, de modo que 

passavam a operar como símbolos carregados de valores protetivos, prontos para 

serem utilizados por suas portadoras.  

Conforme visto anteriormente, era comum que vendedoras ambulantes 

portassem consigo objetos considerados mágicos, para a proteção tanto de suas 



 183 

mercadorias quanto de seus corpos, os quais circulavam pelas ruas das cidades e, 

consequentemente, estavam expostas a riscos de qualquer ordem.  

Para Factum (2009), a penca de balangandãs é uma uma joia exclusivamente 

brasileira, ainda que seu conceito aglutinador possa ter sido inspirado em peças 

como châtelaine102 (Fig.43), com molhos de objetos usados por mulheres nômades 

na África islamizada, ou ainda na ferramenta de Ogum (Fig. 44), devido à sua 

semelhança estética. 

 

 

Figura 43: Chatelaine (1863 – 1885), provavelmente da Inglaterra.  
Victoria and Albert Museum, Londres. Disponível em: 

https://www.messynessychic.com/2021/01/13/curiosity-of-the-week-inside-out-handbags-of-yore/ 
Acesso em: 9 Ago. 2023. 

 

102 O châtelaine era o molho de chaves preso à cintura das donas de casas francesas, que se tornou 
habitual no Brasil até o início do século XX. O molho dessas chaves era sempre mantido junto à 
cintura da sinhá, preso por uma argola, por questões de praticidade e segurança. Com o passar do 
tempo, agregaram-se outros objetos ao molho, como relógios, pequenas tesouras e pequenos 
utensílios de uso cotidiano, além de objetos devocionais como medalhas de santos. Fonte: CUNHA; 
MILZ, 2011, p.122. Na figura 43, podemos visualizar pequenos estojos, recipientes para sais 
aromáticos ou perfumaria, dedal entre outros elementos. 



 184 

 

Figura 44: Ferramenta de Ogum. 
Fonte: CUNHA; MILZ, 2011, p.120. 

 

 

A ferramenta de orixá Ogum consiste em um molho de ferramentas de ferro 

representando instrumentos de caça, lavoura e guerra, como espada, enxada, foice, 

pá, lança, entre outros elementos. Geralmente, contém sete, catorze ou vinte e uma 

peças, suspensas em ferro curvo, com as pontas reviradas ou em arco de ferro 

fechado.  

Importante ressaltar que nem todas as peças que compõem a penca são de 

origem africana ou afro-brasileira, pois alguns objetos, como símbolos do 

catolicismo, foram absorvidos e reinterpretados, gerando um sincretismo aliado aos 

signos referentes à África, ao seu imaginário e aos orixás, adquirindo novos valores 

simbólicos. 

 
Símbolos cristãos: a pomba ou os santos mártires ou todos os santos, como 
o galo, também representando a vigilância, a pomba do Espírito Santo, de 
asas abertas e a cruz feita com a cabeça e a cauda. São Jorge ou Oxocê, 
santo guerreiro e caçador, é representado pela lua, pela espada, pelo cão, 
pelo veado. São Jerônimo ou Xangô se representa pelo burro, pelo carneiro, 
pelo caju, o abacaxi e o milho. Santo Antônio, ou Ogum, pela faca, pelo 
porco. São Lázaro ou Omolu é representado pelo cão ou a fidelidade, e, às 
vezes, também pelo porco. São Cosme e São Damião se representam pela 
moringa d’água. Santo Isidoro ou Omolu moço (São Lázaro) contenta-se 
com o boi. São Bartolomeu no culto ‘caboclo’ tem o sol. Sant’Ana, ou mestra 
da Virgem, Nanã, tem por símbolo a palmatória. Nossa Senhora da 
Conceição ou Oxum fica com as uvas. A ferradura é o signo da felicidade; o 
coração, da paixão, se tem chamas, paixão ardente; as mãos dadas, da 
amizade; a romã é a humanidade (PEIXOTO, s/d, 278-279 apud LODY 
2001, p.54). 



 185 

Quanto à classificação dos elementos pendentes da penca de balangandã, 

Menezes de Oliva (1957 apud SILVA, 2005, p.97) determina cinco categorias, 

baseadas na utilidade ou função, são elas: 

Devocionais: os dedicados a um santo ou culto, como cruz, crucifixo, 
relicário, medalha. Votivos: os que representam o pagamento de uma 
promessa feita, como cabeça, perna, casa, olhos de santa Luzia. 
Propiciatórios: usados para atrair boa sorte, imunizando seu possuidor de 
infortúnios. Nesta categoria estão o signo Salomão, as moedas, os dentes, 
as figas. Evocativos: os que lembram fato decorrido, como o cacho de uvas, 
que lembra ao português a festa da vindima, o tambor que lembra a África. 
Decorativo: ‘todo e qualquer outro dixe, que não pode ser, desde logo, 
incluído nas quatro primeiras categorias’ como bolas coloridas (apud SILVA, 
2005, p.97). 

 

Conforme pontua Lara (2007, p.120), os balangandãs falavam da vida 

religiosa, dos amores, desejos e esperanças forjadas do lado de cá do Atlântico e na 

escravidão. As miniaturas que compunham a penca - como figas, moedas, frutas, 

sementes, animais, instrumentos de trabalho ou musicais - podiam particularizar a 

devoção por determinado santo ou culto, representar o pagamento de alguma 

promessa, ser usadas para atrair “bons fados” ou prevenir desgraças, ou 

simplesmente para evocar uma situação, uma pessoa amada ou fato decorrido. 

Assim, os balangandãs associam-se a outros berloques, amuletos e patuás, cujos 

significados nem sempre eram facilmente desvendados, podendo ser confundidos 

pelo olhar branco dos senhores e decodificados segundo a simbologia européia do 

poder e/ou de seus valores morais. 

O uso dos adornos corporais por mulheres negras no Brasil Colonial e 

Imperial tinha alta valoração para além do uso estético, pois de acordo com Lara 

(2007), estes mostravam claramente a posição na cadeia hierárquica, marcando 

diferenças importantes, capazes de separar as livres e libertas das que eram 

escravizadas. 

O balangandã possui um forte caráter religioso, haja vista que ele era um 

meio de permissão para que as escravizadas declarassem sua crença, mesmo que 

só aparentemente. Essa peça foi primeiramente identificada nos trajes das “negras 

de ganho” em praças de Salvador, no século XIX. Assim, seu uso se deu 

principalmente entre as vendedoras, que as usavam como protetores do dinheiro e 

do “ganho”, e também no traje de beca das crioulas em dias festivos. 



 186 

Em Negra tatuada vendendo caju, também temos elementos de aproximação 

visual com a obra Vendedora de Cheiro, como a blusa branca rendada, o uso de 

pulseiras douradas e o uso da figa, a qual teve apenas seu local de uso alterado no 

corpo da usuária: enquanto a vendedora de Debret a porta na cintura, a vendedora 

de Antonieta Feio a transfere para o colo, porém, em ambas as situações, a figa 

desempenha o valor de proteção mágica e amuleto. 

2.2.3 Rugendas e As negras do Rio de Janeiro 

Johann Moritz Rugendas foi um pintor, desenhista e gravador alemão. 

Participou de expedições com o objetivo de documentar o continente americano e 

possui um trabalho iconográfico de paisagens e costumes brasileiros do século XIX. 

Em 1822, o artista chega ao Rio de Janeiro como desenhista documentarista da 

Expedição Langsdorff. Ele retrata a paisagem, a fauna, a flora, os tipos físicos e as 

vistas da cidade do Rio de Janeiro. Em 1824, vai para Minas Gerais e São Paulo. O 

artista se desentende com Langsdorff e abandona o grupo, continuando seu trabalho 

sozinho e, por meio de seus desenhos, sabe-se que ele passou por Mato Grosso, 

Espírito Santo, Bahia e Pernambuco (Enciclopédia Itaú Cultural, 2023).  

Um exemplar dessas obras, produzido em solo brasileiro, é a litografia Negras 

do Rio de Janeiro (Fig.45), de 1835, em que observamos, no primeiro plano, a 

representação de duas mulheres negras, sendo que uma delas está sentada sobre 

uma pedra. Ela usa um vestido claro, com mangas longas, o qual possui detalhes 

em azul na barra, no decote e um cinto. Este é coberto com um xale vermelho, 

vestido como um pano da costa, que cobre o ombro esquerdo. Importante ressaltar 

que ela pode ser uma liberta, devido ao uso de sapatos. A personagem usa brincos 

longos dourados e prende os cabelos com um turbante quadriculado. Atrás dela, 

vemos um baú aberto e outros objetos, como um pente, um sapato, um pote 

pequeno e outros objetos que não foram identificados.   

 



 187 

 

Figura 45: Mulheres negras do Rio de Janeiro (1835) de Johann Moritz Rugendas 
Disponível em: 

https://www.meisterdrucke.pt/impressoes-artisticas-sofisticadas/Johann-Moritz-%28after%29-Rugend
as/909918/Mulheres-negras-do-Rio-Janeiro%2C-de-%27Picturesque-Voyage-to-Brazil%27-%28Viage

m-Pitoresca-ao-Brasil%29.html 
Acesso em: 7 Set. 2023. 

 

A outra mulher presente na obra está em pé e parece oferecer duas 

pequenas frutas. Ela apoia seu corpo com uma bengala e veste-se com uma roupa 

branca de alças, porém, não conseguimos identificar que se trata de um vestido ou 

de um conjunto formado por blusa e saia. Esta, por sua vez, apresenta um fundo na 

cor branca com estampa de pequenos desenhos azuis, possuindo um detalhe na 

barra que remete a folhas. Ela também usa um turbante listrado e um pano da costa, 

ou um xale vermelho, preso à cintura. Diferente da outra, está descalça, o que 

remete à sua condição de escravizada, mais especificamente de ser uma negra de 

ganho, pois equilibra na cabeça um cesto com bananas, abacaxis e outras frutas.  

O cesto brasileiro serve ao negro, para transportar à cabeça, diferentes 
espécies de objetos. O carregador, nesses casos, não se esquece de sua 
rodilha, trapo de algodão grosseiro, sempre sujo e que é enrolado como 
uma almofada para preservar a cabeça do contato do fardo (...)” (DEBRET 
apud BELTRAMIM, 2009, p.66). 



 188 

Rugendas mostra, nesta litografia, a representação da mãe que segura seu 

filho amarrado às costas em um tecido azul, caracterizando “o costume tradicional 

entre os povos mais ‘exóticos’ de manter o filho sempre consigo e ao mesmo tempo 

trazer as mãos livres, disponíveis para o trabalho” (HIRSZMAN, 2011, p.85). 

No segundo plano, à direita, aparecem três bananeiras e, ao fundo, pode-se 

ver o mar e montanhas baixas, com algumas palmeiras distribuídas na cena.  

Ao compararmos esta obra de Rugendas com a tela pintada pela artista 

paraense Antonieta Santos Feio, em 1947, observamos dois elementos de 

aproximação visual entre elas: o uso da blusa branca, mesmo que em modelos 

distintos, e a saia estampada.  

 

2.2.4 Van Emelen e a vendedora103 
 

Adrien Henri Van Emelen nasceu em 1868 na Bélgica. Estudou na Escola de 

Belas Artes de Paris e, ao retornar à sua terra natal, realizou trabalhos por 

encomenda para universidades e para o governo. Por conta da Primeira Guerra 

Mundial, mudou-se para o Reino Unido em 1914 e, ao retornar ao seu país de 

origem, encontrou um cenário de poucas oportunidades para seu trabalho. Assim, 

decidiu migrar para São Paulo, em 1920 (Museu da Imigração, 2019). 

Na obra sem título, datada entre os séculos XIX e XX, pertencente ao acervo 

do Museu Afro Brasil (MAB), o artista retrata uma mulher negra (Fig.46), 

aparentemente de meia idade, em posição frontal. Ela usa um turbante branco que 

amarra seus cabelos. Veste uma blusa com estampa quadriculada azul, com 

detalhes em branco nas mangas, pala e decote, que recebe aplicação de renda na 

mesma cor. A saia possui fundo branco, com estampa de flores na cor laranja e 

centro amarelo, além de ramos e folhas em tons de verde claro e escuro.  

 

103 Vendedora foi o nome genérico dado à obra para apresentá-la, haja vista que a mesma não possui 
título. 



 189 

 

Figura 46: Sem título (século XIX / XX) de Adrien Henri Vital van Emelen. 
Fonte: TEIXEIRA, 2022 

Fotografia realizada pela autora no dia 24 de julho de 2022 no Museu Afro Brasil,  
São Paulo - SP. 

 ​  

 

Assim como a Vendedora de Cheiro, a vendedora de Van Emelen apoia a 

mão esquerda na cintura e, com a direita, segura um cesto, este por sua vez, está  

cheio de verduras. Ela está ricamente adornada com argolas douradas, um colar 

pequeno de corais, um colar maior dourado com um pendente, e ambos os braços 

estão adornados com pulseiras douradas e pulseiras de pérolas. Ela está diante de 

uma parede na cor ocre, o que ajuda a destacar a figura central da obra. 

Das obras aqui expostas e comentadas, sobre a narrativa visual das 

vendedoras no Brasil, esta é a que mais possui semelhanças com a tela Vendedora 

de Cheiro, de Antonieta Feio. Nas telas, observamos a predileção por adornos 

corporais dourados, ainda que em modelos distintos. As blusas de ambas 

vendedoras recebem aplicação de renda na gola, e também temos o uso da saia 

estampada com motivo floral. Além da equivalência no vestir, há também 



 190 

semelhança no gestual ao segurar a cesta de palha: enquanto a vendedora de Feio 

a suspende, a vendedora de Van Emelen a ergue em direção à cintura. 

Sobre a predileção pelo uso de adornos corporais em grande quantidade, 

Escorel (2000) nos diz que se trata de tradições portuguesas: 

Gallois, por sua vez, comenta que "as camponesas (portuguesas) usam a 
saia curta com naturalidade e o grande chapéu de palha ou feltro, gostam 
de se enfeitar com jóias numerosas e variadas onde dominam o ouro e a 
prata". Vemos aí que um dos traços característicos do traje afro-brasileiro, 
que é o grande número de colares, pulseiras e brincos, tem raízes na 
tradição lusitana. Da tradição africana, veio o gosto pelas contas e 
miçangas, além de ser comum o uso de fetiches protetores no pescoço ou 
no tornozelo, e manilhas de cobre nos braços. Há ainda registro do uso de 
um grande número de jóias de ouro, abundantes em Kumane, capital do 
reino ashanti (vale do Volta, Costa do Ouro, atual Gana) onde, numa 
cerimônia presenciada por viajante inglês no início do século XIX, "enfeites 
de ouro faiscavam em todas as direções e os colares de ouro eram pesados 
e intrincadamente trabalhados (Mcleod, 1981, p.1 2). (ESCOREL, 2000, 
p.17-18).  

Enquanto o uso de contas, miçangas e amuletos protetores são provenientes 

da tradição africana. 

2.2.5 Ferrigno e a Preta Quitandeira 

​Antonio Ferrigno (1863-1940) foi um pintor e professor italiano. Em 1893, ele 

viaja para o Brasil e fixa residência em São Paulo. Entre 1893 e 1905,  permanece 

em São Paulo e realiza pinturas de  paisagens paulistanas, do interior e do litoral, 

assim como cenas de gênero que retratam personagens populares. Conforme 

Massimo Bignardi, a obra de Ferrigno pode ser dividida em três grupos: as pinturas 

executadas até 1900, que apresentam uma relação com o que é novidade no meio 

artístico local e trazem uma afinidade técnica com o impressionismo; as pinturas 

com a temática social, presentes tanto em sua produção européia quanto na 

brasileira; e a pintura de paisagem das grandes fazendas, que eram encomendadas 

pelos seus proprietários (Enciclopédia Itaú Cultural, 2023).  

Em vários momentos, Ferrigno retrata personagens populares executando 

seu trabalho, como em Preta Quitandeira (Fig.47), produzida entre 1893 e 1902, que 

mostra a situação da mulher negra após a abolição, haja vista que a emancipação 

não trouxe a prosperidade almejada e ela parece sucumbir à realidade, totalmente 

sem perspectiva.  

 



 191 

 

Figura 47: Preta Quitandeira (1893 e 1902) de Antônio Ferrigno. 
Fonte: Acervo da Pinacoteca do Estado de São Paulo.  

Transferência do Museu Paulista, 1905. Incorporada ao acervo, 1911. 
Crédito fotográfico: Isabella Matheus. 

 

 

Com ombros curvados, ela está sentada no chão, à beira de uma habitação 

rudimentar, onde deixou seu tabuleiro de madeira, que contém diversos potes e 

copos tampados postos lado a lado, e, aparentemente, ervas arrumadas para a 

venda. Ao lado da personagem, temos um candeeiro prateado, indicando que a 

quitandeira fica até as noites na rua exercendo seu ofício. Outra possível leitura é 

que a vendedora, já esgotada pelo trabalho, parou suas atividades para descansar, 

tanto que retira as sandálias desgastadas.  

 Assim como a vendedora de Debret, ela sustenta a cabeça em um de seus 

braços, enquanto o outro segura um cachimbo e descansa sobre sua perna. Seu 

corpo, aparentemente forte, contrapõe-se à imagem de cansaço, proveniente de um 

longo dia de trabalho exaustivo. A pele retinta é enriquecida pela luminosidade dada 

pelo artista.  



 192 

Em meio a um cenário humilde, o que chama atenção  são as representações 

dos adornos corporais, os quais contrastam com a simplicidade de sua vestimenta: 

uma blusa de alças na cor bege e uma longa saia verde. Ela usa um turbante branco 

que remete aos usados no Oriente Médio e está parcialmente envolta em um xale 

com estampas listradas nas cores vermelha e branca, com fundo marrom. De 

acordo com Dias (1995, p.231), as mulheres pobres quase sempre possuíam xales, 

“mantos improvisados de algodão grosso ou xales de chita, bem mais baratos, 

sempre em cores vivas” 

Ferrigno enriquece a obra mostrando o bracelete prateado com algumas 

gravações. Ela também usa uma pulseira no mesmo material. Do seu colar de 

contas douradas pende uma cruz que, nas pontas, recebe a aplicação de contas 

vermelhas. O fio do colar não foi totalmente preenchido pelas contas, o que pode ser 

um indicativo dos poucos recursos da usuária. Ela também usa no pescoço um 

amuleto, que pode ser uma bolsa de mandinga ou um escapulário católico, o qual 

está pendurado por um fio.  

Em Preta Quitandeira, temos mais uma constatação da relação entre as 

mulheres vendedoras e o uso de objetos considerados mágicos, seja para 

proteger-se do senhor, dos perigos das ruas, contra possíveis infortúnios e doenças 

do corpo e do espírito. Tais objetos funcionam como segurança e alívio no cenário 

escravista ou pós-abolição.  

Em uma análise comparativa com a Vendedora de Cheiro, temos o uso da 

blusa branca, mesmo que em modelo diferente, e também o uso de um amuleto. 

Enquanto a vendedora de Antonieta Feio porta um crucifixo em seu pescoço, a 

vendedora de Ferrigno porta uma cruz, ambas douradas. 

2.2.6. Antonieta Feio e a Vendedora de Tacacá 

Dez anos antes de pintar a Vendedora de Cheiro, Antonieta Feio expôs a tela 

Vendedora de Tacacá, de 1937 (Fig.48). A obra pertence ao acervo do MABE. Nela,  

podemos observar, com riquezas de detalhes, o costume de consumir a iguaria nas 

bancas de vendas, geralmente situadas nas esquinas da cidade de Belém e dos 

interiores do estado do Pará.  



 193 

 

Figura 48: Vendedora de Tacacá (1937) de Antonieta Santos Feio  
Fonte: Acervo MABE 

 

 

A referida obra mostra uma tacacazeira com traços fisionômicos da mulher 

afro-indígena amazônica. Ela está sentada atrás de uma mesa de madeira 

improvisada, coberta por uma toalha branca. Em cima dela, estão dispostos os 

recipientes que contêm os ingredientes do tacacá: duas panelas de barro envoltas 

por capas de tecido na cor branca, as quais estão cobertas com pratos de latão, e 

outra panela pequena do mesmo material, que contém o molho de pimenta. Também 

encontramos várias cuias para servir o alimento, além de uma cuia maior decorada, 

usada para acondicionar o sal. 

No chão, está um cesto de palha, que provavelmente serve para guardar as 

cuias; e, atrás da tacacazeira, temos um alguidar de barro, que serve como uma 

espécie de lavatório para  as cuias.  No lado oposto, vemos uma moringa do mesmo 

material, posicionada no vão do muro. 



 194 

O cenário apresentado por Antonieta Feio em Vendedora de Tacacá nos 

oferece exemplos de objetos etnográficos e artísticos oriundos da cultura material 

indígena amazônica, como é o caso das cuias decoradas. Martins (2017) expõe que 

essas cuias são muito usuais nas tradições dos índios americanos e, assim como as 

cabaças, são oriundas do fruto da Crescentia cujete104 , planta mais conhecida como 

cuieira ou árvore-de-cuia. 

 O exemplar exposto na obra de Feio foi confeccionado conforme as técnicas 

tradicionais indígenas, além de receber a aplicação de verniz negro em sua base, 

aliada à decoração colorida com tintas vegetais. O ofício de decorar cuias pelas  

índias, já era reconhecido nos censos desde o final do século XVIII, como “pintoras 

de cuyas” (MARTINS, 2017).  

​ Importante reiterar que os alguidares, as cuias lisas e as decoradas, a 

moringa, bem como o cesto de palha, são amostras da cultura material indígena, 

que contém o uso de técnicas tradicionais e materiais oriundos da floresta 

amazônica, os quais ainda são encontrados na atualidade, em barracas de venda de 

tacacá e outras comidas típicas, tanto na feira do Ver-o-Peso quanto em 

restaurantes regionais e, também como produtos para a venda em lojas de 

artesanato. O consumo destas artesanias se faz presente na cidade de Belém e nos 

interiores do estado do Pará.  

Retomando à análise da obra, atrás da mesa, no segundo plano, temos uma 

senhora representada pela artista no instante em que acrescenta pimenta ao tacacá. 

Seu olhar simpático encara o observador como se o convidasse a tomar a iguaria.  

A artista Antonieta Feio dá atenção especial às vestimentas e aos adornos 

corporais de suas personagens, tal característica é de suma importância para 

compreendermos sua dimensão sócio cultural e religiosa destas.  

A tacacazeira enfeita o cabelo com flores brancas e vermelhas, porta longos 

colares, adornando-se, ainda, com brincos de penas vermelhas, um bracelete 

dourado no braço direito que, pelo modo de uso, assemelha-se a um contra-egum, 

porém, ao visualizarmos a obra com maior proximidade, não se observa a 

representação da palha-da-costa, material comumente usado em sua confecção. 

Assim, encontramos correspondência com as braçadeiras, que são aros em latão 

dourado, cobre, alumínio, prata, bronze, entre outros materiais, usados no cotidiano 

104 Também conhecida por Crescentia cuyete: planta da família das Bignoniaceae. Etimologia: cujete 
ou cuyete, do tupi Kuia e’te, que significa, cuia verdadeira. Fonte: MARTINS, 2017. 



 195 

ou incluídos nos trajes-rituais dos deuses africanos (LODY, 2001, p.36). Ou, ainda, 

uma pulseira escrava, conforme sugestionada por Figueiredo (2024)105, que consiste 

em um bracelete rígido que se tornou símbolo de liberdade, pois, em alguns casos 

quando as escravizadas eram libertas, cortavam as correntes de suas algemas, mas 

nem sempre conseguiam retirá-las integralmente dos pulsos. Desta forma, 

permaneciam com parte das algemas em seus corpos, ressignificando-as como 

adornos corporais.  

A blusa branca de mangas longas é confeccionada com entremeios de renda, 

e sua transparência deixa à mostra os braços da vendedora. Pela forma como a 

personagem é retratada, não é possível afirmar se há uma segunda camisa sendo 

usada por baixo da peça. 

Sobre essa especificidade, entre os séculos XVIII e XIX, muitas peças 

rendadas eram usadas como lingeries e originalmente destinadas às mulheres 

brancas das elites europeias. Nas colônias, no entanto, era comum que mulheres 

negras adaptassem essas peças como blusas para uso cotidiano, o que contribuiu 

para o desenvolvimento de um estilo próprio dentro do vestir-se negra. No final do 

século XIX, com o avanço da industrialização, as rendas de entremeio passaram a 

ser produzidas por máquinas, tornando-se mais acessíveis e, por isso, amplamente 

incorporadas à moda internacional, especialmente nas blusas femininas, que se 

tornaram mais volumosas e detalhadas, embora, geralmente, fossem usadas com 

camisas por baixo. No Brasil, é possível que a disseminação desse maquinário 

tenha ocorrido de forma mais lenta, o que explicaria a permanência dessas blusas 

rendadas como peças principais no vestuário popular (ZUCHELLI, 2021)106, o que 

pode ser o caso dessa representação artística datada de 1937.  

Ainda sobre o uso dessa blusa pela Vendedora de Tacacá,  Robert e Velthem 

(2009, p.7) comentam que: 

 
[...] esta vestimenta evoca as roupas do século XIX e o indispensável 
aparato das conhecidas baianas [vendedoras de rua]. Até a década de 
1960, o traje das tacacazeiras era semelhante ao das baianas, mas 

106 Essas informações foram compartilhadas em uma conversa informal realizada via WhatsApp, em 
17 de abril de 2021, com a designer e pesquisadora Hairan Zuchelli, idealizadora do projeto Brazilian 
Baroness, que se dedica à investigação e divulgação de vestuários históricos. 

105  Comentário realizado pelo professor Aldrin Figueiredo durante a banca de qualificação desta tese, 
a qual foi realizada no dia 19 de abril de 2024. 
 



 196 

subsiste, hoje, apenas de forma simplificada, nas cidades da ilha de Marajó, 
próxima a Belém107. 

 

Segundo Paes (2016, p.137-138), a indumentária da tacacazeira 

representada na obra de Antonieta apresenta elementos que podem ser associados 

à religiosidade de matriz africana, evidenciando sua identidade religiosa por meio 

dos “vestígios do sagrado”. A blusa de cor branca remete aos paramentos utilizados 

nos cultos afro-brasileiros, enquanto que os colares, guias ou fios-de-contas, são 

responsáveis por expressar sua identidade religiosa e sua ligação ao orixá ao qual 

está vinculada. 

Ao analisarmos as guias da tacacazeira, observamos os códigos cromáticos 

que compõem esses acessórios: um unicolor, na cor branca, que geralmente 

representa o orixá Oxalá, responsável pela criação e pela fertilidade – e que, nos 

cultos da Umbanda, consiste na primeira guia de um filho, e outros colares bicolores, 

nas cores vermelha e preta de forma alternada, que podem representar o orixá 

Exu108, guardião das ruas e dos elementos da natureza (LODY, 2001, p.73). Assim, 

podemos inferir que a vendedora é iniciada ou adepta da religiosidade de matriz 

africana.  

Ainda sobre a obra Vendedora de Tacacá, Fernandes (2013, p.87) apresenta 

uma importante percepção: a de que Antonieta assina, no canto inferior da tela, 

“Belém, 1937”, enfatizando o caráter tipicamente local da cena, em que a mulher 

retratada é uma mulher paraense, devido às suas características físicas, aliadas a 

toda experiência visual construída a partir de um hábito alimentar dos moradores da 

cidade de Belém. De forma geral, para a autora, o processo de institucionalização 

das artes no estado do Pará, com incentivos oficiais para a realização de salões de 

arte e aquisição de obras para acervos públicos, a obra de Antonieta Feio pode ser 

pensada a partir da inserção em um contexto mais amplo, de construção de 

referências estéticas e experiências visuais que relacionam a tradição pictórica do 

realismo fin de siècle e o modernismo brasileiro. 

108 Tais códigos cromáticos foram sinalizados a partir da obra de Lody (2001), mas sabemos que as 
cores presentes nos colares-de-contas podem sofrer variações para cada entidade, pois depende da 
nação a qual está inserida. 

107 Os autores comentam que até o ano de 2009, ano de publicação do artigo, a vestimenta das 
tacacazeiras ainda existia, de forma simples, em cidades da Ilha do Marajó. Porém, nos últimos anos 
em que estive em cidades como Soure e Salvaterra, não encontrei tal presença.  
 



 197 

Como relata Martins (2017), o avanço dos conhecimentos arqueológicos e 

etnográficos na região amazônica e a consequente criação de acervos de objetos 

das culturas indígenas estimularam muitos artistas modernos brasileiros, já no final 

do século XIX e no início do XX, a estudarem e se apropriarem da estética 

ameríndia, inclusive por sugestão do “primitivismo” de muitos movimentos artísticos 

de vanguarda na Europa. Fato que também observamos em Vendedora de Tacacá, 

como mencionado anteriormente, onde a artista paraense concede atenção especial 

à herança material índigena, presente tanto nos artefatos domésticos dispostos no 

cenário quanto no uso de brincos de penas.  

Assim como em Vendedora de Cheiro, Antonieta também também mostra a 

presença de um pequeno arranjo de flores na cabeça da Vendedora de Tacacá, nas 

cores branca e vermelha, o que ratifica que tal uso era comum entre as vendedoras 

ambulantes em Belém nos séculos XIX e parte do XX.  

As representações da Vendedora de Tacacá e da Vendedora de Cheiro, com 

seus respectivos aparatos indumentários, como o uso de blusas brancas, flores nos 

cabelos, adornos corporais com a finalidade mágica e ritualística, atualmente fazem 

parte apenas do imaginário da população belenense.  

Termos, como tacacá e cheiro, também estão contidos no segmento da 

cultura alimentar e material do estado. Com o sucesso da música “Voando pro Pará”, 

da cantora Joelma, o Brasil conheceu tal iguaria, aumentando a procura pelo prato 

regional e tornando-a a comida mais pesquisada no Google em 2023 no país.  

Esse é apenas um exemplo quando pensamos sobre o (re)conhecimento 

retardatário da cultura paraense pelo restante do Brasil, fato que não ocorreu em 

outras culturas, como a baiana, conforme descreve Fernandes (2009): 

 
A imagem da baiana, como representativa desses tipos populares urbanos 
foi recorrente na produção artística feita no Brasil, principalmente a partir do 
século XX, e estava bastante associada à figura da mulher vendedora. 
Algumas décadas mais tarde, durante o período do Estado Novo no Brasil, 
investiu-se na imagem da baiana como representante da cultura brasileira, 
capaz de sintetizar um ideal de nacionalidade por meio da figura 
estereotipada de Carmem Miranda, que foi muito bem aceita por diversos 
grupos sociais em todo país e no exterior. Além de se harmonizar com a 
idéia de miscigenação, destacadamente entre brancos e negros, segundo 
proposições de diversos intelectuais e estudiosos do processo de 
construção as nação brasileira, por exemplo, ela representava 
frequentemente a mulher trabalhadora, vendendo comidas em seu tabuleiro, 
iconograficamente análoga à mulher pintada por Antonieta Santos Feio. 
Neste contexto, pois, a Vendedora de cheiro parece ter sido pensada como 



 198 

uma solução diferente, ou mesmo como um contraponto à imagem da 
baiana, apontando outras possibilidades. 

 

 

Ao compararmos a imagem da Vendedora de Tacacá com a baiana, apesar 

de certa similaridade no vestir, observamos que, nos dias de hoje, a venda do 

tacacá, não apenas no Pará, não traz consigo o uso da então vestimenta e dos 

adornos corporais retratados na obra de Antonieta Feio. Enquanto isso, atualmente, 

as vendedoras de cheiro usam pontualmente a icônica vestimenta, ainda que 

ressignificada, além de ter sido transportada para o universo das danças regionais, 

como o carimbó e o lundu.  

De outro modo, a figura da baiana continua sendo explorada culturalmente e 

comercialmente, tanto que, no estado da Bahia, ainda hoje vemos mulheres vestindo 

tal traje, sobretudo nas ruas do Pelourinho ou em outros pontos turísticos de 

Salvador, seja para fazerem fotos com turistas ou para anunciarem restaurantes de 

comidas típicas e lojas temáticas. A imagem da baiana também está presente em 

diversos estados do Brasil, sobretudo como vendedora de acarajé. Neste sentido, 

constata-se que o simbolismo, até então regional, ganhou status de símbolo 

nacional e, consequentemente, de brasilidade. 

Kerber (2005), em seu artigo sobre Carmem Miranda, aponta alguns fatores 

que permitiram a legitimação da baiana como símbolo nacional. A  imagem criada da 

baiana foi acolhida pelos receptores, haja vista que não encontraram oposição dos 

cariocas, que também disputavam o lugar na invenção de tal simbolismo.  

Um fator que contribuiu nessa legitimação está atrelado à miscigenação da 

baiana, mais especificamente entre a negra e a branca, que nela se uniram 

harmoniosamente, como intencionava Gilberto Freyre. Elementos como o “pano da 

Costa, lembrando a herança africana, o Bonfim, que lembrava o candomblé, logo 

após o rosário de ouro, que lembrava a Igreja Católica” (KERBER, 2005) se fundiam 

nessa figura e sintetizam a herança do sincretismo religioso no Brasil. 

Outro fator que contribuiu nesse processo foi o fato de Salvador ter sido a 

capital do Brasil durante a maior parte do Período Colonial, associando a cidade ao 

passado histórico brasileiro. 

Durante a República Velha, houve uma grande migração de baianos para o 

Rio de Janeiro, os quais puderam manter vários elementos de sua cultura. Nas 

casas das “tias baianas” havia uma rede de proteção aos baianos que chegavam à 



 199 

então capital e, assim, reuniam-se diversos artistas e intelectuais, possibilitando a 

circulação da cultura baiana e a consequente aceitação dos símbolos da Bahia 

como legitimadores da nação. 

O sucesso internacional da figura da baiana encarnada por Carmen Miranda 

foi um elemento determinante para a legitimação dessa imagem como símbolo 

nacional, ainda que estilizada para atender às demandas do espetáculo: a artista 

adaptou a composição visual da baiana (Fig.49), com alterações que visavam 

maximizar seu impacto cênico e comunicativo junto ao público internacional. 

 

 
Figura 49: Carmem Miranda vestida de baiana. 

Disponível em: 
https://www.fashionbubbles.com/historia-da-moda/identidade-brasileira-na-moda-anos-40/ 

Acesso em: 16 Out. 2024. 
 

 

Neste sentido, a bata e a saia longa, ambas na cor branca, usadas pelas 

baianas originais, muitas vezes foram substituídas por vestimentas coloridas, que 

estavam associadas “às nossas belezas naturais, ao carnaval e a todas as nuances 

da diversidade étnica da nação” (KERBER, 2005).  

Outra mudança foi realizada no corte da blusa, pois a artista optou por 

mostrar o abdômen, enfatizando a sensualidade de sua personagem. 



 200 

Os fios de contas e os correntões de bolas, que compõem as chamadas joias 

de crioulas, que fazem parte do repertório visual e material da vestimenta clássica 

das baianas, também receberam destaque no vestir de Carmem Miranda e 

adornavam, de forma hiperbólica, seu colo. Muitas vezes, esses colares ganhavam 

grandes bolas, muito maiores que os “originais”. 

 A artista também usava pulseiras de placas109 e pulseiras de bolas110, 

igualmente remetendo às joias de crioulas. E, para completar o visual, Carmem 

Miranda não abriu mão do uso do turbante, herança material das escravizadas 

brasileiras e que também compunha o traje original das ganhadeiras. Este, por 

vezes, estava repleto de flores e/ou frutas tropicais, fazendo clara alusão ao 

tabuleiro de frutas que elas carregavam à cabeça.  

Assim, a figura da baiana ganhou status de símbolo nacional e, ainda hoje, é 

lembrada em fantasias de carnaval e no repertório vestimentar de misses brasileiras 

quando representam o país em eventos internacionais.  

Dando continuidade à construção da imagem da mulata, seguimos para o 

próximo capítulo, discutindo as teorias raciais que forjaram sua “criação” e,  

posteriormente, comentando sua presença na arte nacional.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

110 As bolas, são contas geralmente redondas e podiam ser lisas ou confeitadas com filigranas e 
pequenos grãos de ouro, com formas e tamanhos variados. A sequência de contas formam pulseiras 
e colares. Fonte: TEIXEIRA, 2017. 

109 Estas pulseiras são formadas por várias placas retangulares ornamentadas com motivos fitomorfos 
ou efígies de D. Pedro I, D. Pedro II e D. João VI. Sua união se dá por fileiras de três ou mais 
cilindros no mesmo metal, vidro ou coral. Fonte: TEIXEIRA, 2017. 
 



3
COR, CORPO E  NAÇÃO: A MULATA NA

CULTURA BRASILEIRA



 202 

3.1 As teorias raciais e a mestiçagem no Brasil  

O Brasil do século XIX foi marcado por uma série de movimentos políticos, 

sociais, artísticos e culturais que influenciaram profundamente as discussões sobre 

a formação de uma identidade cultural. Também é válido mencionar que não 

pretendemos elencar a totalidade de intelectuais que se dedicaram à questão racial, 

mas citar e comentar os principais expoentes que trouxeram à tona a discussão no 

Brasil.  

Com a independência do Brasil, em 1822, surge a emancipação política do 

país e, como ela, era necessário realizar algumas medidas emergenciais. Neste 

contexto, em 1829, foram fundadas faculdades de medicina, a fim de tratarem das 

mais variadas doenças que a população enfrentava. Adicionalmente a este cenário, 

era imprescindível dotar a nação de leis próprias, que formalizassem sua soberania. 

Assim, em 1826, foram inauguradas as primeiras faculdades de direito do país, em  

Recife e São Paulo, iniciando os esboços de uma constituição nacional.  

Além de médicos e advogados, também era necessário delinear uma história 

para a nação recém formada. Assim, em 1839, foi criado o Instituto Histórico e 

Geográfico Brasileiro (IHGB), que, em 1844, teve como título do primeiro concurso: 

"Como escrever a história do Brasil". 

O vencedor desse concurso foi o naturalista alemão Karl von Martius, que 

divulgava a tese de que nossa história era, na realidade, miscigenada:  

 
Devia ser um ponto capital para o historiador reflexivo mostrar como no 
desenvolvimento sucessivo do Brasil se acham estabelecidas as condições 
para o aperfeiçoamento das três raças humanas que nesse país são 
colocadas uma ao lado da outra, de uma maneira desconhecida na história 
antiga, e que devem servir se mutuamente de meio e fim (MARTIUS, 1991 
apud SCHWARCZ, 1995). 
 

 

Hill (2008) nos chama a atenção ao comentar que, em nenhum momento, são 

detalhadas as contingências específicas da mestiçagem e nem menciona a palavra 

“mulato”. 

Sob esse contexto, o idealizador do famoso “mito das três raças” é um 

estrangeiro que reflete sobre o Brasil enquanto nação. O país começará a ser 

descrito “sobretudo nas obras dos cientistas estrangeiros, como um grande 



 203 

laboratório racial, degenerado em função da mistura extremada” (SCHWARCZ, 

1995). 

O que foi corroborado por Agassiz, ao relatar sobre a mistura das raças vistas 

durante a expedição pelas províncias do Norte.  

 
Aqueles que põem em dúvida os efeitos perniciosos da mistura de raças e 
são levados, por uma falsa filantropia, a romper todas as barreiras 
colocadas entre elas, deveriam vir ao Brasil. Não lhes seria possível negar a 
decadência resultante dos cruzamentos que, neste país, se dão mais 
largamente do que em qualquer outro. Veriam que essa mistura apaga as 
melhores qualidades quer do branco, quer do negro, quer do índio, e produz 
um tipo mestiço indescritível cuja energia física e mental se enfraqueceu 
(AGASSIZ; AGASSIZ, 2000, p.282). 
 
 

Portanto, para o casal Agassiz a mistura das raças se torna maléfica, tendo 

em vista que esta diluiria os caracteres positivos de cada raça, originando outras 

espécies estéreis e degeneradas.  

 
O Brasil era não só o local da convivência social harmônica entre brancos, 
negros e índios, como também o território da miscigenação biológica, com 
todas suas implicações. A mestiçagem surgia nesse contexto, portanto, 
como uma grande incógnita, uma ambigüidade instaurada bem no meio do 
mito otimista das três raças (SCHWARCZ, 1995). 

 

Elizabeth Agassiz (2000), em sua classificação poligenista das raças, 

descrevia que as índias tinham um caráter indolente e as negras tinham uma 

natureza hipersexuada, pertencendo, assim, a extremos opostos da 

degenerescência. Tanto que a imagem de Alexandrina, como visto anteriormente, é 

representada pelo caráter exótico e sexual. Em fins do século XIX e início do século 

XX, temos o surgimento de autores nacionais que se dedicaram a estudar a 

sociedade brasileira, seja analisando suas manifestações literárias, as tradições 

africanas ou, ainda, os movimentos messiânicos.  

A publicação de A origem das espécies, de Charles Darwin, em 1859, aliado 

ao racismo científico, originou o chamado “darwinismo social”. Como relata 

Schwarcz (1993), esse movimento teórico, amplamente aceito, tentou transformar os 

conceitos criados por Darwin de “seleção natural” e “evolução” oriundos da biologia, 

para a análise do comportamento das sociedades humanas. A ideia era que não 

apenas os conceitos de civilização e progresso universal fossem utilizados para 

classificar o desenvolvimento da humanidade, mas também que as raças mais 



 204 

evoluídas tinham, e deveriam ter, superioridade sobre as outras. Partindo de um 

critério que foi impulsionado pelo grande desenvolvimento econômico e científico 

dos europeus, a ideia de que a raça branca era mais evoluída que todas as outras 

difundiu-se rapidamente. 

Os darwinistas sociais acreditavam que as características adquiridas não 

podiam ser transmitidas geneticamente e, assim, afirmavam que as raças humanas 

eram imutáveis ​​e por isso concluíam que qualquer cruzamento era um erro. Dessa 

forma, todos os seres mestiços eram considerados degenerados.   

O debate racialista no Brasil teve forte impulso a partir de 1870, quando a Lei 

do Ventre Livre colocou em risco a manutenção da escravidão, promovendo o 

debate sobre o futuro do país. Nesse período, nomes como o de Sílvio Romero e 

Nina Rodrigues surgem como expoentes do estudo sobre mestiçagem no país.  

Sílvio Romero pertencia à “Escola de Recife”, uma das instituições da então 

“Geração de 1870”, que reconhecia na miscigenação das raças uma originalidade 

brasileira, dando a ela um caráter positivo:  

 
[...] às vésperas da abolição e no centro do debate acerca do futuro dos 
libertos, Silvio Romero valorizava o processo de “mestiçamento”. Ao mesmo 
tempo, não deixava de apontar para os defeitos do mestiço que, no entanto, 
tenderiam a diminuir progressivamente, na medida em que se misturavam 
com as qualidades da raça branca (CARVALHO, 2016, p.20). 

 

 

Enquanto, para Nina Rodrigues, a mistura de espécies seria sinônimo de 

degeneração, corroborando com os ideais de Agassiz. Suas considerações 

dialogam com o evolucionismo, ao considerar a inferioridade do negro como parte 

de um elemento cultural, e com o determinismo, ao explicar as diferenças sociais 

pelo viés racial (PAES, 2016). Ele também contribuiu para a disseminação da ideia 

da hipersexualização dos negros, acreditando que estes possuíam uma 

sensualidade imoral. 

 
[...] o exemplo que usa para esclarecer seu argumento é o da “clássica 
mulata”, considerada um tipo anormal por ter uma excitação genética que 
atingiria ‘as raias da perversão sexual mórbida’. Em outras palavras, ele 
defendia a ideia da degeneração moral da mulher mestiça – chamada por 
ele de mulata - expressa em uma sensualidade exacerbada (CARVALHO, 
2016, p.21). 

 



 205 

Importante pontuar que as observações a respeito das mulatas, feitas por  

Nina Rodrigues, foram construídas com base na etnografia das "raças cruzadas" da 

Amazônia, realizada por seu contemporâneo, o paraense José Veríssimo111. Este, 

por sua vez, refere-se à "depravada influência deste característico tipo brasileiro, a 

mulata, no amolecimento do nosso caráter”. E que "o povo amoroso" celebra da 

mulata “os encantos [..], a volúpia, a magia, a luxúria, os feitiços, a faceirice, os 

dengues, os quindins" (RODRIGUES, 1894 apud MOTTA-MAUÉS, 2005).  

A professora e pesquisadora Maria Angélica Motta-Maués, em seu artigo “Da 

‘Bela Joaninha’ que virou mulata paraense e desapareceu nos becos da cidade 

morena” (2023), nos revela que a construção mais acabada da imagem da mulata, 

tal como passou a existir no cenário brasileiro, surgiu a partir da junção das 

perspectivas do maranhense Nina Rodrigues com o paraense José Veríssimo, 

ambos do “norte”, tendo em vista que o “modelo original” da mulata brasileira era, de 

alguma forma, a personagem que trabalhava e passeava sua “faceirice” pelas ruas 

de Belém, e que literatos, artistas, jornalistas e homens da ciência transformaram 

em categoria racial.  

Mesmo diante desse cenário, aliado aos comentários provenientes da 

expedição liderada por Louis Agassiz, a Amazônia era referência importante para 

embasar a discussão sobre mestiçagem, atestando os “males” que já havia gerado à 

sua população “profundamente degradada”. Entretanto, Motta-Maués (2023) nos 

chama a atenção que a região norte, e, em particular, a Amazônia, não foi incluída  

no debate intelectual produzido no país sobre a questão racial, já em curso desde o 

final do século XIX, no que diz respeito ao elemento negro. 

 
Na verdade, a inclusão deixou de ser feita justamente a partir da mudança 
de orientação teórica e metodológica dos estudos sobre o negro, que se 
verificou no bojo e sob o impacto dos resultados do grande programa de 
pesquisa patrocinado pela UNESCO, no início dos anos cinquenta do XX, 
que, a não ser por um artigo do antropólogo Charles Wagley, na coletânea 
que só analisa o Nordeste, a Amazônia estaria completamente de fora do 
projeto mais ambicioso já realizado no país sobre o tema das relações 
raciais (MAIO, 1997 apud MOTTA-MAUÉS, 2023). 

 

 

 

111 José Veríssimo Dias de Matos (Pará, 1857-1916) foi um jornalista, professor, educador, crítico e 
historiador literário. Disponível em: 
https://www.academia.org.br/academicos/jose-verissimo/biografia. Acesso: 30 Abr. 2025. 



 206 

Assim, para os estudiosos do século XIX, o mestiço:  

 
representa uma categoria através da qual se exprime uma necessidade 
social - a elaboração  de uma identidade nacional. [...] O mestiço, enquanto 
produto do cruzamento entre raças desiguais, encerra, para os autores da 
época, os defeitos transmitidos pela herança biológica. A apatia, a 
imprevidência, o desequilíbrio moral e intelectual, a inconsistência seriam 
qualidades naturais do elemento brasileiro” (ORTIZ, 2005, p.21).  

 

Outro ponto que deve ser mencionado é a realização do Primeiro Congresso 

Universal de Raças, que ocorreu em Londres, entre os dias 26 a 29 de julho de 

1911,  que segundo Souza e Santos (2012):  

 
[...] o que estava em questão eram os conflitos raciais em diversas partes 
do mundo e a própria sobrevivência do sistema colonialista, que, na 
passagem do século XIX para o XX, chegara ao seu auge, envolvendo 
especialmente países da Europa e suas colônias nos continentes africano e 
asiático. 
 

​ Com a justificativa de promover a paz entre as nações, o interesse real do 

congresso dizia respeito às relações dos países imperialistas com os povos de 

regiões oficialmente colonizadas por europeus.  

 
A própria Antropologia, em particular a Antropologia Física, assumiu neste 
contexto um papel estratégico para o sucesso dos empreendimentos 
coloniais. Desde o final do século XIX, antropólogos europeus vinham 
sendo financiados por nações imperialistas, em especial Inglaterra, França 
e Alemanha, para viajar às diferentes regiões da África e da Ásia com o 
interesse de desenvolver estudos sobre as características raciais, o caráter 
psicológico e os hábitos dos povos colonizados (Souza; Santos, 2012, p.749 
- 750). 

 

O Brasil foi representado pelos médicos e antropólogos João Baptista de 

Lacerda e Edgard Roquette-Pinto. O texto apresentado por Lacerda, intitulado de 

“The Metis, or half-breeds, of Brazil”, abordava a miscigenação racial no Brasil e o 

processo de branqueamento da população mestiça.   

Para Lacerda, os negros não foram segregados pelos colonizadores 

portugueses e, desde o início da escravidão, estes fizeram de suas escravizadas 

suas concubinas, naturalizando o “intercurso sexual” entre brancos e negros no 

Brasil, o que contribuiu para o rápido crescimento da população mestiça. Segundo o 

autor, o cruzamento entre negros e brancos não teria gerado, no Brasil, um mestiço 

de qualidade inferior. Embora fossem descritos como moralmente voluptuosos e 



 207 

pouco afeitos ao trabalho braçal, Lacerda entendia que os mestiços brasileiros eram 

“intensamente inteligentes” e teriam “disposição para as letras, para a ciência e para 

a política” (Souza; Santos, 2012, p.754). 

Sua principal tese afirmava que o cruzamento racial tenderia a fazer com que 

negros e mestiços desaparecessem do Brasil em menos de um século, ou seja, 

antes mesmo do final do século XX, possibilitando o branqueamento da população. 

Tais argumentos estavam em concordância com à política internacional brasileira no 

início do século XX, que desejava “‘vender” uma imagem positiva do país para atrair 

imigrantes e investimentos estrangeiros para modernizar o comércio e expandir a 

economia nacional. Diante deste cenário, Lacerda utilizou em sua apresentação a 

obra “Redenção de Can” (Fig.50) de 1895, do pintor espanhol Modesto Brocos y 

Gomes (1852-1936).  
 

 
Figura 50: A Redenção de Cam (1895) de Modesto Brocos 

Disponível em: https://enciclopedia.itaucultural.org.br/obra3281/a-redencao-de-cam 
Acesso em: 27 Ago. 2024. 

 

 

Na obra, temos um núcleo familiar com coloração racial em diversos tons. À 

esquerda, diante de palmeiras, a avó negra retinta agradece aos céus, por meio do 



 208 

gestual das mãos, o embranquecimento de sua família, personificado pelo neto 

branco, figura central da tela. Ainda ao centro da composição artística, e recebendo 

forte iluminação, temos a mãe de traços finos e pele mais clara que aponta a avó 

para a criança. À direita, o pai branco sorri, orgulhoso da “brancura” do filho. 

 
A pintura desenvolve, portanto, e à sua distinção, um argumento forte não 
só sobre a mistura racial - aqui entendida como “redenção” e 
“branqueamento” em três gerações (avó, mãe, filho) - como também acerca 
da próproia escravidão (SCHWARCZ, 2017 apud LOTIERZO, 2017). 

 
 

Já nos anos de 1920 e 1930, houve a valorização do afro-brasileiro a partir 

das influências artísticas e intelectuais vindas da Europa, onde aumentou o interesse 

pelo “exótico” e pelo “primitivismo” associados às culturas africanas no imaginário 

europeu.  

Porém, enquanto o movimento modernista de São Paulo celebrava a figura 

do indígena e o mito amazônico, no nordeste, Gilberto Freyre refutava a ideia de 

degenerescência racial dos mestiços, argumentando que os problemas físicos a eles 

atribuídos não resultavam da miscigenação, mas sim de más condições higiênicas, 

má alimentação, doenças congênitas, como a sífilis, dentre outros problemas de 

ordem social (DAFLON, 2014). 

Para Freyre, o processo cultural e biológico da mestiçagem formaria uma 

civilização fisicamente e psicologicamente apta a sobreviver e prosperar nos 

trópicos, configurando-se como um método bem sucedido de colonização. 

A chamada “democracia racial” como negação do preconceito de cor, 

difundida por Gilberto Freyre, em Casa-Grande e Senzala (1933),  disseminou-se 

entre outros intelectuais durante as décadas de 1930 e 1940.  

 
A elevada miscigenação da população brasileira foi tomada como indicador 
de tolerância e harmonia racial. Assim, a “ideologia da mestiçagem”, o 
“luso-tropicalismo” e a “fábula das três raças” tornaram-se definidoras da 
identidade nacional brasileira oficial (DAFLON, 2014). 

 

Freyre via a mulata brasileira como símbolo de mestiçagem central para a 

formação da identidade nacional. Ele romantizava a figura da mulata, 

apresentando-a como um ponto de fusão entre culturas e raças, mas também a 

sexualizava ao destacar sua suposta sensualidade exacerbada e o papel no 

contexto das relações entre senhores brancos e escravizados negros. Esse retrato 



 209 

reforça estereótipos de gênero e sexualidade, ao mesmo tempo que reflete sobre a 

miscigenação como um elemento “positivo” para o desenvolvimento de uma cultura 

brasileira única, mesmo com os conflitos e assimetrias de poder que marcaram 

essas relações. 

Sobre a crença de que negros e negras são sexualmente insaciáveis e 

naturalmente predispostos à conjunção carnal, é anterior à escravização negra nas 

Américas.  

 
Os viajantes europeus, ao se depararem com a nudez ou a escassez de 
vestimentas dos nativos africanos e indígenas, consideravam esse fato uma 
obscenidade. O etnocentrismo europeu do século XVII considerava as 
práticas e vivências dos povos africanos como prova da luxúria sexual 
descontrolada dos negros e negras. Os contornos dessas articulações 
teóricas sobreviveram com força, inclusive no interior das academias 
brasileiras, até meados dos anos 1920, ou seja, a desumanização de 
negros e negras através da sexualidade apresenta urn contínuo histórico 
que consolida as injustiças sociais para essa população (BUENO, 2020). 
 

 
​ Sabemos que miscigenação no Brasil é proveniente do histórico de violência 

sexual sofrida por mulheres negras durante o Período Colonial, porém, esta 

transformou-se em mito, configurando em um sistema de dominação que organiza 

as hierarquias de raça e gênero no país: 

 
No Brasil e na América Latina, a violação colonial perpetrada pelos 
senhores brancos contra as mulheres negras e indígenas e a miscigenação 
daí resultante está na origem de todas as construções de nossa identidade 
nacional, estruturando o decantado mito da democracia racial 
latina-americana, que no Brasil chegou até as últimas consequências. Essa 
violencia sexual colonial é, também, o "cimento" de todas as hierarquias de 
gênero e raça presentes em nossas sociedades, configurando aquilo que 
Ângela Gilliam define como "a grande teoria do esperma em nossa 
formação nacional”, através da qual, segundo Gilliam: "O papel da mulher 
negra é negado na formação da cultura nacional; a desigualdade entre 
homens e mulheres é erotizada; e a violência sexual contra as mulheres 
negras foi convertida em um romance" (CARNEIRO, 2003, p.49 apud 
BUENO, 2020, p.111). 

 

Neste sentido, a miscigenação, frequentemente exaltada de forma romântica 

e ufanista como uma celebração da diversidade racial, integra a matriz de 

dominação brasileira ao se apoiar em estereótipos sexuais que legitimam a 

exploração de pessoas negras, ao mesmo tempo em que negam sua subjetividade. 



 210 

Anos depois, Roberto DaMatta descreve o mito, ou fábula, das três raças, 

segundo o qual a nação brasileira seria o resultado de três elementos étnicos: o 

branco (português), o indígena (ameríndio) e o negro (africano). 

 
O mito das três raças [...] permite ao homem comum, ao sábio e ao ideólogo 
conceber uma sociedade altamente dividida por hierarquizações como uma 
totalidade integrada por laços humanos dados com o sexo e os atributos 
"raciais" complementares; e, finalmente, é essa fábula que possibilita 
visualizar nossa sociedade como algo singular - especificidade que nos é 
presenteada pelo encontro harmonioso das três “raças”. Se no plano social 
e político o Brasil é rasgado por hierarquizações e motivações conflituosas, 
o mito das três "raças” une a sociedade num plano "biológico" e "natural", 
domínio unitário, prolongado nos ritos de Umbanda, na cordialidade, no 
carnaval, na comida, na beleza da mulher (e da mulata) e na música… 
(DaMatta, 2010, p.77). 

 

Na construção do sistema racial brasileiro, o mestiço é visto como ponte 

transcendente, em que a tríade branco-índio-negro se encontra e se dissolve em 

uma categoria fundante da nacionalidade, de onde surge o mito da democracia 

racial: fomos misturados na origem e, hoje, não somos nem pretos, nem brancos, 

mas sim um povo miscigenado (MAGGIE, 1991 apud MUNANGA, 2020).  

No projeto de nação desenhado para o Brasil, o corpo pardo tornou-se 

símbolo do povo brasileiro e da mestiçagem, enquanto o corpo da mulher brasileira 

passou a integrar o rol dos elementos de exportação dessa imagem. Conforme Lélia 

Gonzalez (2020), “o termo ‘mulata’ implica a forma mais sofisticada de reificação: ela 

é nomeada ‘produto de exportação’, ou seja, objeto a ser consumido pelos turistas e 

pelos nacionais burgueses”. 

Tal proposição surgiu no início do século XX, quando a figura da mulata se 

consolidou como símbolo da beleza nacional, proveniente da mistura de raças e 

herdeira da sexualidade exacerbada atribuída aos negros no processo de 

racialização colonial das Américas.  

 
A exotificação do corpo da mulher negra de pele clara passa pela lógica 
racista de um corpo objetificado, disponível para o sexo. Esta representação 
combina com sua exposição enquanto “troféu” da colonialidade, a 
representação de que é possível acionar tecnologias para produzir um 
corpo que combine grupos raciais diferentes de maneira estética, ou seja, é 
considerada bela em sua aproximação com os ideais fenotípicos do branco 
[...]. Mulher negra de pele clara, a famosa “mulata” é um importante 
elemento do “racismo à brasileira” que, conforme afirma Schucman (2018), 
“funciona na lógica da negação do racismo e da exaltação da democracia 
racial”, que busca afirmar o seu não racismo através da utilização de negros 
embranquecidos física e ideologicamente. Cooptar negros de pele clara que 
se adequam aos padrões estéticos da branquitude, porém possuem 



 211 

algumas características fenotípicas (atenuadas) que confirmam sua 
negritude, é uma forma de consolidar o sucesso das práticas eugenistas de 
embranquecimento. É ainda uma maneira de dissimular o racismo presente 
na sociedade, já que a mulher negra “mais aceitável” passa a ser tolerada 
em espaços de prestígio e se torna a exceção que confirma o discurso 
meritocrático que acompanha o mito da democracia racial (LAGO; 
MONTIBELER; MIGUEL, 2023). 
 

 

Para as autoras supracitadas, a exotificação da mulata reforça a lógica racista 

da objetificação. Sua valorização está ligada à aproximação com padrões brancos, 

sustentando o “racismo à brasileira”, que nega a discriminação enquanto exalta a 

democracia racial. Ao cooptar negros de pele clara que se encaixam nesses 

padrões, a sociedade disfarça o racismo estrutural e legitima a ideologia do 

embranquecimento. 

Outro ponto importante, refere-se ao racismo no Brasil, o qual se dá a partir 

da racialização do indivíduo, ou seja, a discriminação ou preferência por pessoas é 

baseada na cor da pele, configurando um fenômeno conhecido como colorismo ou 

pigmentocracia. Segundo Nogueira (2007), o colorismo é um termo importado dos 

Estados Unidos e configura a modulação do racismo de acordo com o tom de pele 

no contexto de um país em que o racismo é de origem ou não de marca. Tendo em 

vista que a classificação racial é binária, ou seja, é fundamentada na polarização 

negro-branco, assim, os mestiços, como categoria social possuidora de identidade 

própria, não existem, pois são considerados blacks pela lei de uma gota de sangue, 

portanto, a ancestralidade é sinônimo de pertença racial. Neste sentido, a aplicação 

do conceito de colorismo no Brasil deve ser usada com diligência, pois o nosso país, 

além de exaltar a figura da mulata, frequentemente nega seu pertencimento racial.  

Ainda que o Brasil possua a maior população negra do mundo, fora do 

continente africano, composta por 10,6%, dado do último Censo Demográfico112 do 

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), realizado em 2022, o percurso 

histórico do país, com o tráfico negreiro e a escravidão que perdurou por séculos, 

explica a persistência do racismo estrutural. Tema que ecoou na voz da cantora Elza 

Soares “a carne mais barata do mercado é a carne negra”, síntetiza o preconceito e 

a discriminação racial manifestados nas diversas formas de exclusão do povo negro.  

112  Disponível em: 
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/populacao-que-se-declara-preta-aumenta-em-2022-e-sobe-par
a-106-diz-ibge/. Acesso: 19 Jan. 2025. 



 212 

A despeito dos discursos de mestiçagem e democracia racial, a realidade 

social brasileira revela desigualdades que afetam a população negra, desde o 

acesso limitado a oportunidades educacionais e profissionais até a violência policial 

e encarceramento. O mito da meritocracia, amplamente difundido, mascara os 

privilégios herdados por aqueles que se beneficiam do racismo estrutural, ao mesmo 

tempo que responsabiliza os negros por sua própria marginalização. Essa lógica se 

reflete na desvalorização de manifestações culturais negras, que só são legitimadas 

quando apropriadas e ressignificadas pela branquitude. Além disso, o apagamento 

histórico da participação negra na construção da identidade nacional contribui para a 

manutenção da desigualdade racial.  

Assim, vimos que a formação da identidade cultural brasileira, no século XIX 

e início do século XX, foi marcada por debates intensos e, muitas vezes, 

contraditórios sobre a miscigenação. Nesse contexto, o discurso científico convergia 

para uma tentativa de compreender e, por vezes, justificar a diversidade racial do 

país, através de diversos teóricos, os quais apresentaram diferentes perspectivas 

sobre o impacto da mestiçagem, ora vista como símbolo de originalidade e riqueza 

cultural, ora como sinal de degeneração e ameaça à “pureza” racial.  

 No século XX, o movimento artístico modernista apropria-se positivamente 

do componente africano na formação da cultura brasileira, conforme expõe 

Fernandes (2013, p.62): 

 
A miscigenação étnica, pois, deixa de ser vista como negativa e 
degeneradora para ganhar status positivo. A questão da negritude, nessa 
perspectiva, caracteriza o processo de modernização artística e ganha 
contornos diferentes ao longo do tempo. O ideal do modernismo brasileiro 
perpassa, então, pela manifestação de valores locais na tentativa de 
conciliar universal e regional, erudito e popular, arte e religião, como parte 
de um processo de construção da nação brasileira. Nos anos de 1940 e 
1950, especificamente, o debate sobre o negro e o mulato na sociedade 
brasileira surge de um novo ponto de vista, que suscitou trabalhos de 
intelectuais, artistas, instituições e movimentos culturais capazes de garantir 
uma dimensão nacional. 

 

Ao pensarmos sobre a pintura de Antonieta Feio, podemos afirmar que esta 

participa tanto de debates nacionais quanto regionais no século XX, ao refletir um 

momento histórico em que o Brasil tentava definir sua identidade em meio à herança 

colonial e à independência recente, o que ajuda compreender a inclusão positiva do 

universo mestiço afro-indígena em suas obras, como será comentado no próximo 

capítulo. 



 213 

3.2 De degeneradas a símbolo nacional: imagens da mulata nas artes 
brasileiras  
 

Este tópico aborda a representação da figura da mulata nas artes brasileiras, 

um tema vasto e complexo que atravessa diferentes períodos históricos, linguagens 

e contextos socioculturais. Reconhecendo a amplitude desse campo, seria inviável e 

metodologicamente impreciso tentar abarcar todas as manifestações visuais e 

textuais em um único estudo. Por isso, optamos por um recorte analítico que 

privilegia produções e imagens emblemáticas, selecionadas a partir de critérios que 

consideram sua relevância histórica, recorrência iconográfica e potência discursiva. 

A proposta é examinar como a figura da mulata, inicialmente marcada por discursos 

de degenerescência e exotização, foi sendo ressignificada até se tornar um símbolo 

nacional. A análise se debruça sobre obras literárias, pinturas, poemas, recortes 

jornalísticos e uma peça teatral, observando tanto construções de alcance nacional 

quanto expressões específicas do contexto de Belém, de modo a evidenciar as 

articulações entre erotismo, identidade racial e os múltiplos projetos de brasilidade 

formulados ao longo do tempo. 
Corrêa (1996), em artigo intitulado "Sobre a invenção da mulata", pontua 

sobre a rica coleção de ervas e especiarias usadas nas metáforas dos cheiros, 

gostos e cores evocados nas frases nas quais a mulata é sujeito, além de discutir a 

construção da figura da mulata como um símbolo nacional brasileiro, articulada por 

meio de diversas formas de expressão cultural ao longo do tempo. 

 
Manjericão, cravo e baunilha nas de Aluísio Azevedo (O cortiço, 1890); 
cravo, canela e alecrim nas de Jorge Amado (Gabriela, cravo e canela, 
1958; Tenda dos milagres, 1969); mandioca doce nas de João Felicio dos 
Santos (João Abade, 1958). A lista poderia continuar, mas podemos 
resumi-la no verso de Lamartine Babo (O teu cabelo não nega, 1932): "Tens 
um sabor / bem do Brasil". Além de cheirosa e gostosa a mulata é muitas 
outras coisas nesses e em outros textos: é bonita e graciosa, dengosa e 
sensual; em suma, desejável. De Gregório de Matos a Guimarães Rosa, na 
prosa e na poesia, no universo do carnaval (ou do samba), através do rádio, 
do teatro rebolado e da televisão, a mulata, assim construída como um 
objeto de desejo, tornou-se um símbolo nacional. Em sua última 
encarnação, na vinheta globeleza, na qual a tecnologia utilizada para 
representá-la é pelo menos tão importante como sua corporificação de 
todos aqueles atributos mais antigos, temos uma espécie de mulata 
estilizada, abstrata, ou imaginária, que resume ou sintetiza todas as suas 
antepassadas. 

 



 214 

Assim, a coleção de ervas e especiarias usadas como metáforas sensoriais 

para descrever a mulata – manjericão, cravo, canela, baunilha, alecrim – revela 

como a literatura e a cultura brasileira criaram uma imagem sensorial e exotizada da 

figura feminina mestiça, imbuindo-a de qualidades sensoriais que remetem ao prazer 

e à sensualidade. Esses elementos olfativos e gustativos situam a mulata como um 

ícone tropical, vinculado à terra, aos sabores e aromas das especiarias, moldando 

uma identidade marcada pela exuberância e pelo desejo. 

Ao relacionar essas metáforas com as descrições já mencionadas por 

viajantes e literatos, observa-se que a Mulata Paraense frequentemente utilizava 

perfumes intensos, como os de jasmim, priprioca e patchouli, cujas fragrâncias, 

aplicadas de maneira muitas vezes abundante, destacavam sua presença e atraíam 

a atenção nas ruas de Belém.  

E sobre a obra de Antonieta Feio, a qual foi entregue à Pinacoteca com o 

nome de A Mulata de Cheiro, nota-se uma ponte entre a tradição sensorial literária e 

a representação visual e cultural no Pará. A figura da vendedora de cheiro, que 

comercializa essências e perfumes típicos da região amazônica, representa a fusão 

entre o imaginário nacional e o cotidiano amazônico, trazendo à tona o 

protagonismo de uma mulher que, em vez de ser passivamente descrita, é uma 

agente ativa no manejo e na venda desses elementos sensoriais. Enquanto as 

descrições literárias tradicionalmente objetificam a mulata, Feio reinterpreta essa 

figura com um papel cultural e econômico, ressignificando o simbolismo das ervas e 

dos aromas e subvertendo a visão passiva da mulata ao destacá-la como uma 

protagonista que exerce controle sobre o próprio corpo e sobre as essências que 

carrega. Dessa forma, a obra sugere uma relação de poder e autonomia, ao mesmo 

tempo em que dialoga criticamente com os estereótipos presentes na literatura 

brasileira. 

Retomando a citação de Corrêa, ao referir-se a autores como Gregório de 

Matos e Guimarães Rosa, bem como a contextos como o carnaval, o samba, o 

teatro rebolado, o rádio e a televisão, a autora sugere que a mulata foi moldada pela 

literatura, música e mídias como um ícone de desejo e sensualidade, culminando na  

representação da mulata na vinheta Globeleza113, destacando como a tecnologia 

113 A vinheta da TV Globo foi criada em 1990 pelo designer alemão Hans Donner, que anunciava a 
cobertura do carnaval da emissora, a qual mostrava a modelo Valéria Valenssa, com o corpo pintado 
e dançando ao som de músicas carnavalescas. Disponível em: 



 215 

contemporânea transforma essa figura em algo estilizado, que concentra elementos 

das suas representações históricas. Esse processo revela como a mulata é usada 

para simbolizar aspectos da identidade nacional, enquanto permanece confinada a 

uma imagem que reflete estereótipos e dinâmicas de poder racial e de gênero. 

A autora, referindo-se à construção cultural da figura da mulata e do mulato, 

que se deu em um longo processo histórico, esclarece que:  

 
[...] um transformou-se em agente social, elemento importante para a 
definição ou constituição da sociedade nacional, a outra transformou-se em 
objeto social, símbolo de uma sociedade (que se quer) mestiça [...]. Da 
mulata “animal”, passando pela mulata “vegetal”, chegamos à mulata tal 
qual, agora visualmente bem definida e aparentemente aceita no imaginário 
social como personagem com estatuto próprio (CORRÊA, 1996). 

 

Assim, temos a  construção social diferenciada entre o mulato e a mulata no 

imaginário brasileiro, haja vista que essas figuras foram simbolicamente 

posicionadas de forma desigual, pois, para a referida autora, o mulato foi elevado ao 

status de “agente social”, sendo visto como um componente ativo na formação da 

identidade nacional, o que implica um reconhecimento parcial de seu papel na 

sociedade brasileira, mesmo dentro de um contexto de exclusão racial. Em 

contrapartida, a mulata foi configurada como um “objeto social”, objetificada e 

sexualizada, vista por meio de estereótipos que a reduzem à sua aparência e 

sensualidade, em detrimento de suas capacidades como sujeito possuidor de 

agência.  

Corrêa utiliza a analogia de “animal” e “vegetal” para ilustrar as diversas fases 

da representação da mulata, mas não se deteve na explicação de tais termos. Neste 

sentido, acreditamos que, inicialmente, a mulata, foi vista de forma quase bestial, daí 

o uso do termo “animal”, associada à sua suposta libido incontrolável e ligada a um 

forte instinto sexual. Posteriormente, a mulata é descrita em termos “vegetais”, 

comparada a um fruto exótico e tropical, cultivado e disponível para consumo, 

denotando sua exotificação e sensualidade. Finalmente, Correa observa que a 

mulata alcança um status de figura definida e aceita no imaginário social brasileiro, 

mas ainda como uma personagem com um “estatuto próprio”, que continua 

fortemente marcado pela estereotipação, com foco em sua sensualidade e 

aparência. Essa visão reflete como a sociedade brasileira, ao invés de reconhecer a 

https://memoriaglobo.globo.com/exclusivo-memoria-globo/projetos-especiais/carnaval-na-globo/notici
a/carnaval-na-globo.ghtml. Acesso: 30 Jan. 2025. 



 216 

mulata como sujeito ativo, consolidou sua posição como um ícone exótico e 

erotizado, marginalizando seu protagonismo. 

Nas próximas linhas, elegemos algumas obras literárias, pinturas, poemas e 

recortes jornalísticos e uma peça teatral referentes a essa construção visual e 

simbólica da imagem da mulata como representação da identidade brasileira e, em 

outros casos, especificamente da identidade paraense, seja pelo prisma de sua 

descrição e/ou pela vestimenta.  

Quanto à literatura utilizada como fonte, Pesavento (2006) estabelece 

importante relação entre essas ao expor que os discursos literário e histórico são 

formas diferentes de dizer o real, já que ambos são representações construídas 

sobre o mundo e traduzem sentidos e significados inscritos no tempo. Ainda para a 

autora, a literatura é uma fonte privilegiada, pois permite que enxerguemos traços e 

pistas que outras fontes não nos dariam, além de possibilitar aos historiadores o 

acesso às formas de ver a realidade de outro tempo, fornecendo pistas daquilo que 

poderia ter sido ou acontecido no passado. Assim, para a autora: 

[...] o texto literário é expressão ou sintoma de formas de pensar e agir. Tais 
fatos narrados não se apresentam como dados acontecidos, mas como 
possibilidades, como posturas de comportamento e sensibilidade, dotadas 
de credibilidade e significância. Nesta última dimensão de análise que 
pensa a especificidade da literatura como fonte, cabe retomar a já 
mencionada reconfiguração temporal. O conceito, desenvolvido por Ricoeur 
de maneira exemplar, nos coloca diante da possibilidade de pensar a 
literatura na relação com a história como um inegável e recorrente 
testemunho de seu tempo (PESAVENTO, 2006, p.7). 

 

Ferreira (2017), por sua vez, declara que, nas últimas décadas, eles 

passaram a ser vistos pelos historiadores como materiais propícios a múltiplas 

leituras, especialmente por sua riqueza de significados para o entendimento do 

universo cultural, dos valores sociais e das experiências subjetivas de mulheres e 

homens no tempo.  

Assim, para o exercício desta tese, iniciamos por Scenas da vida amazônica 

(1886), de José Veríssimo, e, posteriormente, pela obra Hortencia (1888), de João 



 217 

Marques de Carvalho114.  Tais obras fazem parte da literatura naturalista115 e foram 

criadas por escritores paraenses, os quais possuíam a característica de revelar, em 

seus textos, os costumes dos habitantes de Belém do final do século XIX. Aqui, 

destacamos como as mulheres das classes populares eram descritas, 

associando-as às suas práticas vestimentares. É válido apontar que os  trechos 

mencionados estão respeitando a grafia da época. 

Na obra literária Scenas da vida amazônica, original de 1886, escrita por José 

Veríssimo, temos uma coletânea de contos e crônicas que configuram um registro 

das paisagens e dos “tipos” humanos presentes na região amazônica do final do 

século XIX. 

Em “O serão”, José Veríssimo relata um costume popular da vida amazônica, 

que consiste em um trabalho familiar realizado à noite, ao redor da candeia, onde 

todos permanecem sentados em esteiras de tábuas, enquanto as mulheres 

costuram, alinhavam ou fazem rendas.  

O autor descreve que uma delas está sentada em uma rede: ela é morena, 

com cinquenta anos de idade, fuma seu cachimbo e possui:  

 
[...] cabellos abundantes, mais grisalhos do que pretos, mais brancos do 
que grisalhos, seguros por um altíssimo pente de tartaruga com forma de 
telha. Veste saia de chita escura e um paletó branco todo enfeitado de 
rendas (VERÍSSIMO, 1899, p.305). 

 
 

Mais adiante, o autor comenta sobre o traje das demais mulheres que 

estavam presentes no serão: 

 

115 Entende-se que a literatura naturalista surgiu para suprir a necessidade de descrever as mudanças 
que o mundo vivenciava no século XIX que por meio da  estética realista aborda e examina os 
problemas reais pelas quais a sociedade passava. O autor naturalista assume como missão a 
representação da realidade que está à sua volta, abordando personagens que outrora estariam à 
margem da sociedade como o pobre, o negro, a prostituta, o mulato, o homossexual. O Naturalismo 
prezou pelos retratos fiéis e pelas interpretações objetivas, utilizando-se de uma linguagem coloquial, 
sem poupar o leitor de detalhes. Fonte: BEZERRA, 2021. 

114  João Marques de Carvalho (Pará, 1866-1910) com treze anos de idade, mudou-se para Portugal 
com a família e passou a estudar humanidades sob a orientação de um tio. Depois, em 1881, seguiu 
para Paris onde passou a estudar Letras. No ano de 1884 retornou ao Pará, indo posteriormente 
estudar Direito na Faculdade do Recife, cursando os três anos iniciais. Mais tarde, atuou no 
magistério no Pará, ensinando português no Arsenal de marinha. Foi ainda Secretário Geral de 
Instrução Pública da Província paraense. Disponível em: 
https://obrasraras.fcp.pa.gov.br/o-romance-hortencia-de-marques-de-carvalho-2/. Acesso: 25 Out. 
2024. 
 



 218 

Vestem-se de chita. Encarnados, verdes, azues, amarelos, uns velhos 
outros novos, uns remendados outros não - taes são os vestidos. Trazem os 
cabellos penteados por esse modo essencialmente paraense - a madeixa 
negra negligentemente enrolada e presa no alto da cabeça por um pente de 
casco (VERÍSSIMO, 1899, p.308). 
 

 

Aqui, observamos que, assim como a Vendedora de Cheiro, de Antonieta 

Feio, essas mulheres de origem humilde também usam saias de chita. E, na parte 

superior, Veríssimo cita um “paletó branco todo enfeitado de rendas”. Sobre esse 

traje, Rueda (2013) afirma que o  paletó combinado com saia foi chamado de 

“símbolo da mulher emancipada no século XIX” e era usado mais no campo e no 

litoral, pois contrastava bastante com os vestidos volumosos e ornamentados do 

decorrer do século. O que pode ter sido uma adaptação para o uso na Amazônia, 

bem como uma solução mais barata de vestimenta.  

Já em “A lavadeira”, o autor relata ter visto, de sua janela, passarem duas 

mulheres que pareciam ser mãe e filha. A mais jovem tinha cabelos e olhos pretos, 

era gordinha, com: 

 
[...] o nariz pequeno e um tanto achatado na ponta. Trazia na cabeça um 
balaio cheio de roupa, o que fazia-a corada. Tinha atraz da orelha um 
pequeno ramalhete de jasmins, isso tornava-a seductora. Vestia uma sáia 
amarella com floresinhas azues sobre a camisa branca como a pena da 
garça, debruada por uma renda larga que deixava ver-lhe soberbo collo 
(VERÍSSIMO, 1899, p.314). 

 

 

Tal composição vestimentar é muito similar ao traje presente na obra 

Vendedora de Cheiro, o que nos faz acreditar que esse traje foi eleito como 

identidade visual de um grupo de mulheres trabalhadoras da Amazônia,  extraído 

essencialmente das camadas populares e de uso diário por essas mulheres, 

remontando ao século XIX, mas que permaneceu em parte do século XX, período 

em que a artista Antonieta Feio pintou sua obra e que, até a contemporaneidade, é 

visto como uma roupa identitária do estado do Pará.  

Nesse mesmo trecho, temos uma variação de uso do “pequeno ramalhete de 

jasmins”, que foi usado atrás da orelha da lavadeira, e não no topo da cabeça,  haja 

vista que o balaio de roupas ocupava essa posição. Além da função de perfumar o 

corpo da usuária, Veríssimo comenta que o uso dessa flor a tornava sedutora, 

estando, portanto, intimamente ligada à função de adorno.   



 219 

No conto “O Lundum”116, José Veríssimo relata a festa do Divino, também 

conhecida como Senhor Divino Espírito Santo. Sobre a vestimenta das mulheres 

presentes na festividade, estas usavam: “vestidos encarnados, camisas de rendas, 

grandes brincos de ouro velho, cabeças cheias de flores, labios cheios de risos, 

seios cheios de desejos, olhos cheios de amor” (VERÍSSIMO, 1899, p.330). 

Aqui, temos mais um exemplar de similaridade com a imagem do vestir em 

Vendedora de Cheiro (1947). Importante notar que a roupa de trabalho, adentrou o 

espaço das festas e, na atualidade, é vista como um traje de dança, tanto do próprio 

lundu, quanto do carimbó, conforme comentado no início desta pesquisa.   

Por fim, no conto “A mameluca”, o autor apresenta compreensões acerca do 

trabalho feminino na Belém do século XIX e também comenta sobre a beleza dessas 

mulheres. Ele relata que a mameluca é um “typo” do povo paraense, nascida do 

sangue tupi e do português, que já estava desaparecendo, ou pelo menos, perdendo 

a sua originalidade. Aqui, temos um exemplo claro dos debates raciais que ocorriam 

no período, em que José Veríssimo chama atenção para essa personagem, tanto 

que intitula o conto como “A mameluca”, reforçando seu caráter racializado. O autor 

cita a descrição da mameluca por Baena117 e comenta que “as velhas mamelucas de 

hoje ainda vestem por essa moda” (VERÍSSIMO, 1899, p.366). 

Sobre suas características físicas, o autor a descreve como uma mulher mais 

baixa do que alta, morena e sempre pálida, com olhos e cabelos negros, que às 

vezes são ondulados ou não. Possui o rosto redondo, a testa curta, o nariz bem 

feito, dentes apontados e alvos, covinhas no canto da boca pequena e pescoço 

curto.      
 
 
 
 

117 A qual foi realizada em 1833 e comentada no primeiro capítulo desta tese. 

116 Considerado o primeiro gênero musical afro-brasileiro, o lundu tinha como objetivo o cortejo 
amoroso entre os casais que se dava numa roda de batuques. A dança se iniciava com a mulher indo 
ao centro da roda, dançando de modo sensual e provocativo e assim despertando a atenção do 
homem, que se levantava para seguir seus passos. Ela, em meio ao charme e a recusa, acaba 
aceitando sua companhia, e é através da umbigada que esta relação se estabelece. O corpo do 
dançarino executa gestos e movimentos que elucidam significados do seu contexto histórico-sócio 
cultural, em uma linguagem expressiva e dinâmica. Com a difusão da dança, ela alcança o Norte e o 
Nordeste brasileiro, sobrevivendo até os dias de hoje, mesmo às escondidas. Cultivada por negros e 
mestiços, uma modalidade de dança de roda de lundu mais comportado é praticada Ilha de Marajó e 
arredores de Belém, no Pará, agora conhecido como lundu marajoara. Disponível em: 
http://www.afreaka.com.br/notas/sensualidade-e-graca-lundu/. Acesso: 29 Out. 2024. 
 



 220 

Como é formosa com os cabellos negros e lustrosos, negligentemente 
enrolados e presos no alto da cabeça  por um pequeno pente de casco, 
fingido tartaruga, rescendendo a trevo e cumarú118 e onde ella, com uma 
garradice toda sua, ageitou um raminho de jasmins, a sua flor predilecta; 
com seus longos brincos de ouro falso e a cruz também de ouro falso caída 
sobre o peito, entre os dois seios, presa ao pescoço pelo collar de perolas 
falsas, como o ouro de seus brincos e da sua cruz! (VERÍSSIMO, 1899, 
p.368). 
 

 

A mameluca traja um vestido de cetim, o autor assinala a predileção por este 

tecido, geralmente nas cores “encarnado” ou amarelo, destacando que não podiam 

ser rosa, verde, azul ou qualquer outra cor vistosa, embora não explique por quais 

motivos. Ele completa: “o vestido é de manga curta e de longa cauda. A manga curta 

e a cauda são para a mameluca uma moda eterna. Traz o vestido muito decotado” 

(VERÍSSIMO, 1899, p.368), evidenciando que essa era a principal forma de vestir da 

personagem. 

 O vestido possui a frente mais curta, para deixar à mostra os pés “metidos a 

meio nas chinellas encarnadas” (1899, p.369), que, conforme o autor, não se tratam 

de um calçado, mas de um “enfeite”. Além de serem usadas na ponta dos pés, 

configuram-se em um objeto de luxo, e não um objeto de utilidade: “é o chic”. Elas 

gostam de erguer o vestido pela frente, “não é por economia, é por luxo que o 

fazem”, dessa forma também mostram as “saias brancas de largas rendas” (1899, 

p.369).  

Veríssimo também chama a atenção pela embriaguez que a mameluca causa 

aos sentidos de quem a observa: “A gente passa por ellas e fica meio embriagado: é 

o perfume dos jasmins dos seus cabellos e a periperioca e aratassioia de seus 

vestidos, tão activo que inebria” (p.370).    

Podemos observar que a mameluca mistura elementos de luxo, como as 

chinelas, com adornos falsos, como os brincos, a cruz e as pérolas, criando uma 

composição dicotômica de valores, também presente na descrição entre a sua vida 

e a morte: “Pode morrer de fome, mas hão de encontrar-lhe entrelaçada nos 

cabellos negros uma flor ainda viva. Gosta particularmente do jasmim. Não sei se é 

pelo perfume ou pela cor ” (p.372). 

Ainda de acordo com o autor, quando trabalha, essa mulher costura, lava, 

vende doces na festa de Nazaré e faz cheiro. Veríssimo nos relata tal ocupação: 

118 Árvore retilínea e alta, que produz uma fava muito aromática encerrada em um pequeno ouriço. O 
tronco tem uso na construção náutica. Fonte: BAENA, 2004, p.44.  



 221 

Fazer cheiro é uma industria paraense e das mamelucas. Consiste em 
raspar em uma língua de piracurú a periperioca, a aratassioia, a casca 
preciosa, o louro amarello e outras cascas e raízes odorosas, misturar estes 
pós todos e a esta mistura ajuntar petalas de jasmins, de rosas, ramos de 
manjerona e outras flores: este é o cheiro. 
Mettido em pedaços de papel dobrados em meios círculos ou triangulos é, 
em pequenos balaios, levado a vender pelas ruas. Custa um vintem cada 
papel de cheiro” (p.372-373). 
 

​  

O escritor destaca a relação do “fazer cheiro” com as mamelucas, mostrando 

tratar-se de um trabalho eminentemente realizado por elas, além de nos oferecer 

mais uma descrição de como o cheiro é feito, apresentado e vendido. Finaliza, 

então, romantizando a condição dessa mulher: “e assim vive a mameluca entre as 

quatro melhores coisas do mundo: perfumes e amores, doces e flores” (p.373). 

​ A próxima obra a ser analisada pelo prisma do vestir é Hortência, escrita em 

1888 por João Marques de Carvalho. Para o professor Eidorfe Moreira (2020), a 

obra é considerada o primeiro romance belenense e faz parte da Escola do 

Naturalismo, movimento literário que procurava mostrar, por meio de suas obras, um 

“retrato fiel” da realidade, como a miséria humana, a questão da violência, e 

aspectos biológicos do ser humano relacionados à sexualidade, entre outros.  

Segundo Moreira, Carvalho mostrou a paisagem urbana de Belém, dando ênfase a 

um enredo que trata de um caso de incesto entre os irmãos Lourenço e Hortência. 

Ambos os personagens são pessoas do povo paraense e exemplares da 

miscigenação da sociedade amazônica. A personagem principal, que dá nome à 

obra, é uma “jovem mulata pobre”, filha de uma lavadeira, que busca melhorar sua 

condição financeira para, assim, poder ajudar a mãe.  

Carvalho (1888) descreve a vestimenta que Hortência estava usando antes 

de trocá-la por uma “roupa branca”, haja vista que a personagem iria iniciar seu 

trabalho como enfermeira.  

 
Hortencia entrou no quarto, desabotoando o paletó de riscadinho azul e 
branco, lançando-o sobre o bahú, depois de tirar de dentro d'este a roupa 
branca de que necessitava. Em seguida, foi pouco a pouco despindo a sáia 
de fazenda egual á do paletó, a anágua de panno grosso,- até ficar apenas 
velada pela camisa de morim (CARVALHO, 1888, p.31). 

 

O autor também descreve o cuidado de Hortência com seus cabelos, 

mostrando, mais uma vez, o uso de flores pelas mulheres populares de Belém no 



 222 

século XIX, e, assim como a Vendedora de Cheiro, Hortência, do mesmo modo, une 

uma rosa e um botão de jasmim a fim de enfeitá-los e perfumá-los.  

 
[...] depois lançou mão do pente, passou-o pela cabeça varias vezes e 
prendeu os cabellos com alguns ganchos. Em seguida, tirou do jarrosinho 
uma rosa e um  pequeno feixe de jasmim, uniuos n'um só e, mettendo-lhes 
os pés entre os bastos cabellos negros, fixou-os com un gancho, 
continuando a mirar-se, n'um doce enlevo de todo o seu semblante 
(CARVALHO, 1888, p.33). 
 
 

​ Em um passeio ao circo que estava instalado na cidade, a jovem Hortência e 

sua mãe, a lavadeira Maria, usavam vestidos de chita que cheiravam à priprioca: 

“A's 7 horas saíram de casa. As duas mulheres levavam frescos vestidos de chita 

clara, cheirando a engommado e a periperióca ralada” (CARVALHO, 1888, p.70). 

Adicionalmente às características do vestir, também é válido apontar a carga 

erótica e sensual que o autor concede a uma menina de quinze anos, a partir da 

descrição das fantasias que Lourenço tem com sua irmã Hortência. 

 
Entrou a pensar na irmã, na edade d'ella, nas suas bonitas fórmas de 
virgem, com uma grande volupia no fundo dos olhos. Apertou os braços 
sobre o peito, como abraçando alguem. Idéava formosamente appetitoso o 
corpo de Hortencia e começou a experimentar vagos desejos de vel-a, de 
sentir-lhe o calor do sangue de encontro ao seu corpo, de affagal-a 
carinhosamente, longamente, nos estos de criminosa paixão a subitas 
erguida em seu dissoluto espirito liberrimo.[...]. O desejo banal e commum 
ceden o logar á aspiração incestuosa. Tinha pruridos violentos de ir ter com 
a irmã, muito devagarinho, para não acordar a mãe (CARVALHO, 1888, 
p.81). 
 
 

Em outro momento da obra, Carvalho (1888) descreve, mais uma vez, a 

vestimenta que Hortência vestia em um passeio de domingo com  o irmão e com sua 

mãe:  
 
Vinha sorridente, fresca e festiva no seu simples vestido de cretone crême, 
com largas ramagens d'um verde tenro, muito campestre e alegre. Calçava 
pequeninas chinellas de velludo azul-ferrete, bordado a lantejoulas, - um 
mimo de Lourenço, quinze dias antes. Os cabellos estavam atados 
simplesmente por uma fita de chamalote encarnada. Trazia pendurados das 
orelhas bonitos brincos de ouro, com uma pérola no centro (CARVALHO, 
1888, p.117). 
 

O autor reforça a simplicidade do vestido de cretone, na cor creme com 

ramos verdes estampados. E, mesmo diante da sua condição humilde, Hortência 

usa “bonitos brincos de ouro, com uma pérola no centro”. 



 223 

No mesmo ano de 1888, às vésperas da abolição da escravatura, a 

personagem nomeada como Joanna, “a bela Joanninha”, aparecia no folhetim 

intitulado “A viola de Joana”, publicado no jornal Diário de Notícias. O autor, Luís 

Demétrio Juvenal Tavares119, compõe diversas “modinhas”, sendo poemas e prosas 

sobre a vida dessa mulata paraense: 

    
Logo na parte inicial do livro o autor demarca que: esta publicação é 
destinada a propagar-se em meio aos populares, e a inspiração para a 
escrita dialoga com uma ficção, no entanto, está bem próxima da realidade. 
[...] A obra começa a ser produzida anteriormente à abolição e no decorrer 
do livro é possível observar que ocorre a deflagração da escravatura, que 
também vai orientar a produção dos escritos. Ao examinar a obra pode-se 
destacar duas abordagens, na primeira, o poeta vai falando com a mulher 
do povo relatando sobre as questões da sua época, apresentando queixas, 
ambições, prazeres e declarações a sua “musa”.  
Na segunda, percebe-se uma virada com a influência que o 13 de maio de 
1888 vai reverberar, quando estará presente nos relatos do poeta 
considerações sobre esta data. Porém, ainda mais interessante, a obra 
finaliza com o relato de Joanna a respeito das novidades de seu tempo, 
como telefone, o dono da casa grande onde trabalha e propriamente o fim 
do trabalho servil forçado, quando esta foi informada pelo seu senhor tendo 
assim a necessidade de contatar sua colega sobre o grande dia. No 
momento final da obra, a mulher que no decorrer do livro todo era apenas 
chamada de “Jonna”, ganha um complemento de título, passando a ser 
“Joanna 13 de Maio” (ZACARIAS, 2024). 
 

 

Em Modinha II, podemos observar o preconceito racial e a misoginia, 

profundamente enraizados no Brasil oitocentista: 

 

MODINHA II 

MULATA — sangue de gato, 

Mulata — sangue sem lei, 

Se tu queres ser rainha, 

Toma o meu ceptro de rei. 

Verás, mulatinha bella, 

Que varinha de condão!... 

 

 

119 Luiz Demétrio Juvenal Tavares (Pará, 1850 - 1907): Publicou várias obras de expressivas 
sensibilidade poética e artigos de vigorosa combatividade na imprensa. Deixou os livros em versos 
“Pyrilampos” (1877), “Paraenses” (1877), “Viola de Joana” (1887), “Versos Antigos e Modernos” 
(1889) e os livros de contos “Vida na Roça”, “Casos e mais casos”, “Serões de Mãe Preta“, além de 
“Musa Republicana”. Disponível em: 
https://obrasraras.fcp.pa.gov.br/book-author/luiz-d-juvenal-tavares/. Acesso:12 Dez. 2024. 



 224 

— Faz esquecer o captivo 

As dores da escravidão; 

Faz desprezar os deleites 

Da próxima Redenção. 

 

(TAVARES, 1888 apud SALLES, 2004, p.73). 

 

A figura da “mulata” é apresentada como um objeto de desejo e exotificação, 

caracterizada como “sangue de gato” e “sangue sem lei”, epítetos que remetem à 

animalização e à ideia de desordem atribuídas às mulheres negras e mestiças. Essa 

linguagem reproduz uma visão colonial que desumaniza a mulher negra, reforçando 

seu lugar subalterno e sexualizado. 

A oferta do “ceptro de rei” por parte do narrador masculino não é um gesto de 

empoderamento, mas de dominação velada, em que a “mulatinha bella” é 

instrumentalizada como uma fantasia de poder que mascara a violência estrutural e 

sexual, haja vista que o “ceptro” também pode ser interpretado como um falo. 

Enquanto a metáfora da “varinha de condão” pode simbolizar o prazer sexual,  

a continuidade das relações desiguais e, novamente, uma alegoria fálica. Ao 

prometer que a presença da mulata “faz esquecer o cativo as dores da escravidão”, 

o poema ironicamente nega a gravidade da opressão, subordinando as experiências 

de dor e luta pela liberdade ao desejo masculino. 

Por fim, o desprezo pelos “deleites da próxima Redenção” reforça uma visão 

cínica, em que a liberdade das pessoas escravizadas é minimizada em favor da 

perpetuação do domínio patriarcal e racial. Assim, o poema condensa uma visão em 

que a raça e gênero se entrelaçam para sustentar hierarquias coloniais, mesmo em 

um momento de ruptura histórica como a Abolição. 

Como elucida Motta-Maués (2023), logo depois do 13 de maio, com a 

personagem Joanna livre, a canção joga pesadamente com os eufemismos referidos 

à manipulação e elaboração do alimento, juntando, na mesma “arte”, comida, 

trabalho e sexo, com direito a um diálogo entre o “cantor” e sua musa: 

 

Arte Culinária … 

– Ai Joanna, tu não ouves?... 

Mette fogo no fogão!... 



 225 

Mette fogo ó rapariga, 

Que sem fogo, ó bella 

De nada serve o tição. 

Mexe bem, mexe a panella… 

Dá por mexer, não se acabe… 

Se o comer não é mexido, 

Esse comer bem não sabe. 

– Por essa também stou eu… 

Sois um sábio, seu varetas; 

Foi a meza c’um judeu… 

Coisa insulsa, e que pezeta”. 

[...] 

Applica-te bem, Joanna, 

N’esta arte culinária; 

Imita quanto puderes 

Uma tar di Januaria 

 

(DIÁRIO DE NOTÍCIAS, 16 de maio de 1888, p. 2 apud MOTTA-MAUÉS, 2023, 

p.88). 

 

Assim como em Modinha II, no poema Arte Culinária também observamos o 

racismo e misoginia disfarçados em um tom aparentemente humorístico e coloquial. 

Joanna, agora livre, continua a ser retratada de maneira subordinada, como serva e 

objeto de prazer masculino, mantendo intactas as dinâmicas de poder que 

sustentavam a escravidão. A referida “arte culinária” é uma metáfora que mistura 

trabalho, comida e sexo, tal como expõs Motta-Maués (2023), utilizando eufemismos 

que reforçam a exploração de mulheres negras mesmo em seu novo status de 

liberdade. 

O fogo e o ato de “mexer a panela” possuem duplo sentido, representando 

tanto o trabalho doméstico quanto à exploração sexual. A interação entre o narrador 

e Joanna revela uma hierarquia implícita: ele, na posição de comando, e ela, ainda 

como servente. O elogio à habilidade culinária carrega uma carga de exotificação e 

erotização, enquanto o diálogo insinua que, mesmo a liberdade recém conquistada, 

não se alteram as expectativas sobre as mulheres negras. 



 226 

Além disso, o tom jocoso e a referência “imita quanto puderes uma tar di 

Januaria” remetem a outra mulher negra, que sempre aparecia envolvida com 

prostituição e violência nos noticiários do jornal. A inclusão de figuras como “um 

judeu” e a ideia de “coisa insulsa” inserem ainda outros preconceitos. Assim, o 

poema reforça que a Abolição não desfez as estruturas de opressão, mas as 

reorganizou em formas mais sutis, perpetuando o racismo, a exploração de gênero e 

as desigualdades sociais no cotidiano das mulheres negras como Joanna. 

No próximo poema, temos a autonomia destas mulheres alforriadas pelo 13 

de maio: 

 

MODINHA XII 

 

MINHA Joanna está livre,  

Livre, livre como o vento; 

Livre, livre como as ondas, 

 Livre como o pensamento  

Não é só o ventre d’ella 

Que goza da liberdade 

Da cabeça até os pés 

Ella é sua propriedade. 

 

Quando quer dá seus passeios 

Vae aqui, vae acolá; 

Acabou-se a nhanhá velha, 

Não conhece mais sinhá 

 

Já não tem impedimentos 

Vae fazer filho a vontade… 

Ai! Amor, me abraça e grita 

-Viva a nossa liberdade! 

 

Já se foi o bom tempo 

Do tyranno mestre André 

Que con quatro badaladas 



 227 

Nos punha logo de pé. 

 

Joanna, bela Joanninha 

É nosso agora este mundo; 

Vamos fazer um filhinho 

Que se chamará Raymundo.  

 

(DIÁRIO DE NOTÍCIAS, 18 de maio de 1988; p. 2 apud MOTTA-MAUÉS, 2023, 

p.89). 

 

Neste poema, temos a ambivalência da liberdade recém conquistada e das 

complexas dinâmicas de poder que permanecem mesmo diante da formalização da 

emancipação social das pessoas escravizadas. A personagem de Joanna, ou “bela 

Joanninha”, é retratada como alguém que agora goza da liberdade, mas essa 

liberdade é apenas superficial e, em muitos sentidos, “mal usada”, o que, na 

perspectiva do narrador, se traduz em 'libertinagem” e Joanna “vira” Januária, a 

prostituta mal falada no jornal, expressa no poema “Arte Culinária”. Tal retrato 

perpetua estereótipos de sexualidade exacerbada atribuídos às mulheres negras, 

como já mencionado anteriormente. 

A descrição da liberdade de Joanna como “sua propriedade” sugere um 

desconforto com sua autonomia, especialmente em relação à mobilidade (“vae aqui, 

vae acolá”) e à liberdade reprodutiva (“vae fazer filho a vontade”). A menção ao 

“ventre” de Joanna como algo que “goza da liberdade” traz à tona uma conexão 

entre liberdade e reprodução, sugerindo que a mulher negra livre, embora 

emancipada legalmente, ainda permanece presa às expectativas de reprodução e 

ao controle sobre seu corpo. 

O poema também se refere a uma nostalgia do “bom tempo do tyranno 

mestre André”, ou seja, uma saudade da ordem escravocrata, onde a “sinhá” e o 

“sinhô” detinham controle sobre os corpos negros. Além disso, o poema expressa 

uma crítica à ideia de que a Abolição teria representado uma verdadeira mudança 

para a liberdade das pessoas negras, sugerindo que a libertação de Joanna não a 

torna verdadeiramente dona de si mesma. Ela ainda vive sob as expectativas do 

mundo patriarcal e racial que molda seu corpo e seu destino. Ao mesmo tempo, a 

referência ao nome do filho, “Raymundo”, parece incluir uma tentativa de afirmar o 



 228 

poder sobre a descendência, mas ainda dentro dos limites impostos por uma 

sociedade que não reconhece integralmente a liberdade de Joanna. 

Em “Epístola amistosa”, temos a publicação de uma carta em que Joanna se 

dirige à amiga Maria do Rosário, falando da recente abolição. Joanna inicialmente 

descreve e explica sobre o telefone da casa de seu patrão, já que foi o veículo de 

comunicação através do qual chegou a notícia da abolição: 

 

Minha querida Maria do Rosário 

 

Como bem dizem os brancos, não há expressões bastante expressivas com que 

possa expressar o que vai por esta capital [...] 

Ora, por volta das 3 horas da tarde de domingo, estando eu a preparar o jantar, as 

campainhas repinicaram e o patrão encostou a orelha. 

De repente eu o vi accender os olhos e perguntou [...]: – Passou? Já foi 

sancionada? Bom! Muito bem! 

E collocado o canudo no gancho, deu um pulo para o ar e bradou: – Viva a 

liberdade! Viva a princeza! Viva João Alfredo! Viva a Joanna! – e atirou-se como 

um doido sobre mim, querendo me abraçar… 

Crédo! Disse eu só commigo, este homem parece estar hydrophobizado, como diz 

o seu Varetas? 

Mas elle prendeu-me em seus braços, cobriu-me… de beijos, enquanto cobriame… 

de pudor. 

E se meu homem sabe! Disse-lhe eu indignada. 

Nada disso, mulata, estás livre, viva a liberdade! [...] 

Estamos livres, minha querida amiga, estamos livres deste cruel captiveiro [...] 

Era delírio! Corri para minha habitação, preparei meu vestido branco e a minha 

facha (sic) auri-verde e dispus-me a sahir à noite, a fim de fazer pela cidade o 

meu passeio, não já como uma pobre captiva, mas qual outra exma. senhora dona  

que sou. [...]. 

Em outra epístola dar-te-hei conta do que vi e ouvi neste meu passeio [...]. 

Hoje estou muito cançada (sic) por isto que chego agora mesmo do palácio do 

governo onde fui como membra da comissão encarregada de saudar o sr. Miguel 

Pernambuco (era o governador da província) e pedir-lhe o obséquio de ceder- 

-nos uma banda de música para nossa passeata. 



 229 

O homem, com o fino tracto com que nos acolheu [...] disse que, de todas as 

comissões e felicitações nenhuma lhe tinha sido mais agradável do que a visita das 

mulatas do Pará por isso que notava-se n’ellas a sinceridade, etc, etc… 

Até mais 

Tua do coração 

Joanna Treze de Maio  

 

(DIÁRIO DE NOTÍCIAS, 20 de maio de 1988, p. 2 apud MOTTA-MAUÉS, 2023, 

p.83-84). 

 

 

A carta entre as personagens negras escravizadas Joanna e Maria do 

Rosário apresenta um diálogo repleto de ironia, euforia e uma perspectiva crítica 

sobre o processo de abolição.  

Joanna descreve a reação do patrão à notícia da abolição com um tom de 

incredulidade e sarcasmo. O patrão, em um gesto exagerado, grita “Vivas à 

liberdade!” e tenta abraçá-la. Porém, Joanna percebe a cena como um ato de 

hipocrisia, evidenciada por sua reação de pudor e indignação. A fala “cobriu-me de 

beijos enquanto cobria-me de pudor" mostra a relação de dominação travestida de 

celebração, mostrando que, mesmo com a liberdade formal, a estrutura de poder 

persiste, pois ele continua tentando invadir o corpo de Joanna.  

A personagem principal expressa alegria ao celebrar sua libertação e 

enaltece o simbolismo do momento ao preparar seu vestido branco e sua faixa verde 

e amarela, cores que remetem à identidade nacional. Esse gesto busca refletir a 

necessidade de se apropriar da liberdade de forma visual e simbólica, reivindicando 

seu lugar como "exma. senhora dona". Essa transformação é tanto pessoal quanto 

política, sugerindo um desejo de se afirmar em um espaço até então negado. 

Em seguida, Joanna relata sua participação em uma comissão para saudar o 

governador da província. O tratamento dado às "mulatas do Pará" ressalta a 

ambivalência da liberdade: enquanto há uma aparente celebração da liberdade e da 

"sinceridade" das mulheres negras, o governador ainda as enxerga através de um 

filtro paternalista e racializado. 

E, por fim, ao assinar como "Joanna Treze de Maio", ela reivindica o dia da 

abolição como parte de sua identidade, simbolizando o marco da liberdade 



 230 

conquistada. Assim, a carta reflete um momento de euforia coletiva com a assinatura 

da Lei Áurea, em 13 de maio de 1888, mas também deixa entrever as contradições 

dessa liberdade, tendo em vista que para muitas pessoas negras, a abolição não 

trouxe mudanças estruturais significativas, pois elas continuaram a enfrentar 

racismo, pobreza e exclusão social.  

Neste sentido, o relato de Joanna é uma crítica sutil, mas poderosa, às 

dinâmicas de poder e à forma como a abolição foi vivenciada pelas mulheres 

negras, ao mesmo tempo, é um testemunho de resistência, celebração e 

reconstrução identitária. 

Motta-Maués (2023) nos lembra que, além da “bela Joanninha” presente nos 

versos do poeta paraense Luiz Demétrio Juvenal Tavares, sob o pseudônimo 

Varetas, Joanna ilustrava ainda o jornal humorístico O Mosquito, de 1895, onde 

aparece de forma caricata, posando para um suposto pintor, com uma coroa na 

cabeça e a inscrição “Sua majestade Joanna e seu pintor”, imagem já mencionada e 

analisada anteriormente. Desse modo, os  termos pelos quais a personagem Joanna 

era chamada, de bela Joanninha e de Joanna e seu pintor, fosse ela real ou fictícia, 

representavam uma categoria social (racial), a chamada  “mulata paraense”, a qual 

foi vista como uma espécie de figura paradigmática que nos permite pensar e 

interpretar um processo de construção social e intelectual, na medida em que, essa 

personagem, cantada em verso e prosa, simboliza a forma de lidar com a 

mestiçagem. 

A autora também comenta que Joanna é qualquer uma mulata e nos chama 

atenção para a ideologia racial construída na Amazônia “para dar conta de nós 

mesmos”, haja vista que a combinação da categoria racial “mulata paraense” ou 

“mulata do Pará” não é vista em nenhum outro lugar do Brasil.  

Os debates raciais também eram recorrentes na imprensa nacional, tanto que 

estavam presentes em folhetins como O cortiço (1890), de Aluísio de Azevedo, que 

posteriormente, tornou-se peça teatral.   

O Cortiço é um romance que alinha-se estilísticamente ao chamado 

naturalismo, onde retrata a vida em um cortiço no Rio de Janeiro do século XIX, 

enfatizando a influência do meio ambiente e das condições sociais sobre o 

comportamento humano. O livro narra a ascensão social de João Romão, um 

ambicioso proprietário de um cortiço, explorando a dinâmica de opressão e luta por 

poder em uma sociedade marcada pelo determinismo social e biológico. Aluísio de 



 231 

Azevedo utiliza o cortiço como um microcosmo da sociedade brasileira da época, 

destacando temas como desigualdade, racismo, exploração, sexualidade e a 

degradação humana provocada pela pobreza, além de evidenciar os conflitos e 

tensões entre classes sociais, imigrantes, e o impacto do capitalismo emergente. 

Aqui, elegemos as personagens Bertoleza, Leonor, a mãe de Raimundo e   

Rita Baiana. Bertoleza é “crioula trintona”, gorda, de pernas curtas e grossas e 

“cachaço” largo. Ela é explorada por sua força de trabalho e, ao descobrir que sua 

carta de alforria é falsa, tira a própria vida. A criada da personagem Miranda, Leonor, 

é  “uma negrinha virgem […] muito ligeira e viva, lisa e seca como um moleque, 

conhecendo de orelha, sem lhe faltar um termo, a vasta tecnologia da obscenidade” 

(2019); o autor sugere que a criada teria uma predisposição precoce à sexualidade. 

Enquanto, a mãe do personagem Raimundo é descrita como uma “velha louca” e 

como um vulto “esquelético e andrajoso”, que passa por crises histéricas, “como o 

riso e os olhos que se agitam em convulsão”, que de acordo com Nina Rodrigues, 

seria decorrência do transe das religiões africanas. Já a personagem de Rita Baiana 

é vista como uma mulher bela e perfumada, que mesmo dotada de uma 

sensualidade incontrolável, jamais engravida, referenciando às teorias que 

pregavam a infertilidade dos mestiços. 

Importante elencar que Aluísio de Azevedo constrói as personagens negras e 

mulatas a partir de características corporais, reforçando estereótipos ligados às 

questões de cor: Bertoleza é uma mulher gorda, Leonor é muito magra e obscena, 

enquanto Rita Baiana é uma mulher sensual. E, também ao estado emocional, já 

que a mãe de Raimundo está prestes a ficar louca. 

Na dissertação de Julia Soares de Carvalho, intitulada de “Benvinda a mulata: 

O sentido da mestiçagem na Capital Federal de Arthur Azevedo”, a autora analisa a 

personagem Benvinda, a mulata protagonista da peça A Capital Federal, escrita por 

Arthur Azevedo120 em 1897. Tal obra nos permite compreender a  construção do 

símbolo da mulata e, consequentemente, dos sentidos que a mestiçagem passa a 

ter no Brasil de inícios do século XX.   

Carvalho (2016) observa que, nas peças de Arthur Azevedo, dentre todas as 

personagens marcadas pela cor, são as definidas como mestiças (“crioulos”, 

120 Artur Azevedo (São Luís, 1855-1908)  jornalista e teatrólogo. Figurou, ao lado do irmão Aluísio 
Azevedo, no grupo fundador da Academia Brasileira de Letras. Disponível em: 
https://www.academia.org.br/academicos/artur-azevedo/biografia. Acesso: 13 Dez. 2024. 



 232 

“mulatas”, “mulatos” e suas derivações) que possuem importância nos enredos, o 

que reforça a centralidade do tema para a época, além de todas as mulheres 

mestiças serem classificadas em suas peças como “mulatas”.  

Arthur Azevedo atribui à Benvinda características como a esperteza, a 

personalidade forte, por ser uma “livre-escravizada” insubordinada, além de uma 

sensualidade intrínseca, já que a personagem não tem consciência do seu andar 

sedutor: 

 
Benvinda refletia e reforçava um estereótipo que era construído naquele 
momento e que começava a aparecer no teatro, nos romances, nos 
discursos letrados e na música: o estereótipo da mulata sensual. 
[...] A presença de mulatas sensuais não era uma novidade de A Capital 
Federal. Essa associação racialista aparece em inúmeras peças encenadas 
no Rio de Janeiro de finais do século XIX, especialmente naquelas 
classificadas como ligeiras. Ao ponto da sensualidade ser afirmada como 
uma das características principais do “tipo da mulata” (CARVALHO. 2016, 
p.89). 
 

​  

Outro ponto que a autora destaca é que a peça A Capital Federal  foi 

exportada para Portugal em 1902, representando “o que era brasileiro”. Neste 

sentido, a referida obra de Arthur Azevedo nos mostra como algumas das tensões 

sociais do final do século XIX, como aquelas relativas à raça, classe e gênero, ainda 

estão presentes na contemporaneidade do Brasil. 

Durante a Belle Époque brasileira, a imagem da mulata continuará a ser  

representada de forma estereotipada, tanto na literatura quanto na imprensa. Sobre 

essa construção, Farias (2010b), em seu artigo sobre o jornalista João do Rio 

(1881-1921), reverenciado cronista da Belle Époque carioca, ao falar dos africanos e 

seus descendentes que viviam no Rio de janeiro no início do século XX, não 

economizava nos comentários racistas e evolucionistas em seus textos jornalísticos 

e literários.  

Como podemos observar no jornal a Gazeta, de 16 de março de 1904, João 

do Rio descreveria o “mais terrível mistério da religião dos minas”: o egum ou 

evocação das almas, que consiste em uma cerimônia ritual em que as almas dos 

ancestrais mortos voltam à Terra. Na primeira página da mesma edição, o jornal 

trouxe uma ilustração (Fig.51), provavelmente do caricaturista Raul Pederneiras, 

retratando duas “feiticeiras” envoltas em panos da costa e adornadas por colares e 



 233 

grossas argolas. Uma delas, a que aparenta ser mais velha, estaria instruindo, com 

“orações do rito”, uma “candidata ao sacerdócio” (FARIAS, 2010b, p.252). 

 

 
Figura 51: No mundo dos feitiços 

Fonte: FARIAS, 2010b. 
 

 

​ Assim, o jornalista contribui para a reprodução do racismo e da intolerância 

religiosa ao aliar a imagem de duas mulheres com traços negróides hiperbolizados, 

à feitiçaria e à comunicação como os mortos como algo “terrível” e, assim, digno de 

medo e rejeição. Também é importante observar na ilustração, que ambas as 

mulheres usam adornos corporais e roupas afro-brasileiras, funcionando como 

identificadores visuais daquilo que precisa ser temido pela sociedade. 

Farias (2010b) também relata que João do Rio em suas crônicas, 

frequentemente aliava a “raça preta”, incluindo em menor grau, os mestiços e 

mulatos,  ao crime, à loucura, à embriaguez, à prostituição e outras práticas vistas 

como “degeneradas”. A autora comenta que, em praticamente todos os textos sobre 

homens e mulheres procedentes da Costa ocidental, João do Rio fala sobre o odor 

desses corpos, que se espalhava e contaminava quase todos os lugares em que 

viviam ou por onde transitavam. 

Ao longo do século XX, na obra de diversos artistas brasileiros, a mulata foi 

considerada a figura síntese do debate sobre a cultura nacional: 

 



 234 

Mas esse movimento de valorização da cultura africana não se deu no 
Brasil de forma particular ou isolada, se integrou ao um processo de 
inclusão cultural e simbólica da cultura africana na sociedade ocidental. Em 
países latino-americanos como o Brasil, isso ocorreu em grande parte 
associado a um projeto nacional para construção de uma identidade comum 
(FERNANDES, 2013, p.65). 

 

Tal temática ficou expressa na obra Tropical (Fig.52), pintada em 1917, 

quando Anita Malfatti retornou ao Brasil depois de um período nos Estados Unidos. 

A artista encontrou o país em um contexto de forte nacionalismo, incentivada por 

artistas, intelectuais e políticos, cenário que já se desenhava desde o final do século 

XIX e que culminaria, no século seguinte, com a Semana de Arte Moderna e, 

consequentemente, pela busca de uma identidade nacional. 

 

 
Figura 52: Tropical (1917) de Anita Malfatti 

Disponível em: https://enciclopedia.itaucultural.org.br/obras/82707-tropical 
Acesso em: 13 Jan. 2025. 

 

Em Tropical, Malfatti valoriza os elementos tropicais e populares. No primeiro 

plano, temos uma mulata de meio perfil, com olhar melancólico, que segura uma 

cesta com abacaxi, cacau, laranjas e bananas, remetendo à exuberância e à riqueza 

natural do Brasil, ao fundo, observamos bananeiras e uma palmeira.  

A mulher representada possui uma postura introspectiva e forte, contrapondo 

os estereótipos da época ao representar mulheres não idealizadas, mas reais e 

ligadas ao contexto social. O ambiente emoldurado por folhagens reforça o 

tropicalismo, enquanto o uso de traços marcados e simplificados revela influências 



 235 

das vanguardas europeias, especialmente do expressionismo. É interessante 

mencionar que a artista reforçou o caráter exótico ao fazer tal representação. 

Sobre a temática da obra, ela nos remete às “negras de ganho”, figuras 

recorrentes da história da arte brasileira, conforme comentado anteriormente. 

Sobre o título da obra, Hill (2008) nos esclarece que: 

 
O campo simbólico instaurado pelo adjetivo tropical é substrato fundante da 
formação identitária brasileira, relacionando-se com lembranças idílicas de 
tempos remotos ou de partes longínquas do planeta; lembranças que, 
transpostas para o Novo Mundo por seus colonizadores, já constituíam 
referências culturais muito antigas.  
 

 

Assim, parece impossível pensarmos sobre a construção da identidade 

brasileira sem o termo “tropical”, o qual emerge como uma construção cultural que 

articula a visão estrangeira com a realidade local, reforçando ideias de exuberância 

e exotismo. 

Tarsila do Amaral também figura como uma importante artista para o cenário 

do modernismo brasileiro. A artista nasceu em São Paulo (1886-1973) e recebeu 

influência das vanguardas europeias, principalmente do cubismo, criando um estilo 

próprio enfatizando obras com carga tipicamente brasileira (Enciclopédia Itaú 

Cultural, 2025). Um exemplo dessa temática é a tela A Negra (Fig.53), de 1923.  

 

  
Figura 53: A Negra (1923) de Tarsila do Amaral 

Disponível em: https://enciclopedia.itaucultural.org.br/obras/82977-a-negra 
Acesso em: 17 Fev. 2025. 



 236 

No primeiro plano, temos uma mulher afro-brasileira sentada diretamente no 

chão, representada por  traços exagerados e simplificados, com grandes seios,   

cabeça pequena que contrasta com o tamanho das mãos, pés, nariz e lábios. Ao 

fundo, temos faixas horizontais em tons terrosos, branco, azuis e verdes. 

Adicionalmente a essas, há uma folha de bananeira perpendicular à figura da negra, 

configurando um elemento característico da paisagem nacional. A personagem 

remete tanto à ancestralidade africana quanto à valorização das raízes populares 

brasileiras. A composição se destaca pelo uso de formas geométricas e cores 

vibrantes, influências do cubismo e do fauvismo, reinterpretadas por Tarsila. 

A Negra também testemunha o esforço de Tarsila em se adequar à etiqueta 
(exótica) que nos identifica no exterior a partir do momento em que o Brasil 
buscava afirmar sua identidade cultural, o que reforça a escolha de uma 
“negra” como protagonista dessa pintura. Mesmo tratada metonimicamente 
como configuração afetiva e étnica do povo brasileiro, ela não consegue, no 
entanto, obliterar completamente a permanência de reminiscências 
escravocratas. 
No primeiro plano, além de contrapor-se à abstração geométrica do fundo, a 
figura antropomórfica não se desvincula totalmente da realidade exterior; 
está descalça e parece sentada, ostentando uma organicidade sensual 
redimensionada (HILL, 2008).  

 
 

Neste sentido, o destaque dado à protagonista “negra” funciona como um 

símbolo de brasilidade, mas permanece atravessado pelas marcas de um passado 

escravocrata que não pode ser completamente apagado. Além disso, há um 

contraste entre a figura sensual e antropomórfica e o fundo geométrico, que 

evidencia um embate estético entre a abstração moderna e a organicidade da figura. 

Essa leitura sublinha a ambivalência da obra que, ao mesmo tempo que celebra e 

ressignifica o corpo negro, carrega resquícios de uma visão exotizante e hierárquica 

herdada do colonialismo. 

Outra leitura possível é a relação da personagem com referência visual à 

figura das mães-pretas, mulheres negras escravizadas que desempenharam papel 

fundamental no cuidado das crianças brancas durante o Período Colonial e Imperial 

brasileiro. O corpo volumoso da personagem remete ao imaginário associado a 

essas mulheres, frequentemente representadas como símbolos de nutrição e 

maternidade forçada. Contudo, a estilização modernista de Tarsila rompe com as 

convenções acadêmicas, explorando formas geométricas e simplificadas que 

distanciam a obra de um retrato realista. 



 237 

A nudez da personagem, com ênfase nos seios, pode ser interpretada de 

forma ambivalente: ao mesmo tempo que evoca a exploração e sexualização das 

mulheres negras, também celebram sua força. A construção visual, contudo, omite 

nuances fundamentais da subjetividade dessas mulheres, muitas vezes reduzidas a 

símbolos no imaginário nacional. Assim, a leitura da obra sob a perspectiva das 

mães-pretas permite problematizar tanto a idealização quanto às omissões 

históricas na narrativa artística e cultural da modernidade brasileira, evidenciando 

conflitos entre memória, violência e identidade no projeto modernista de Tarsila. 

Essas obras são exemplos de como as artistas modernistas reinterpretaram o 

papel das mulheres negras na construção da identidade cultural do Brasil, muitas 

vezes com uma abordagem que oscila entre a celebração e a exotização, refletindo 

os conflitos sociais e culturais do período. 

Retomando a leitura da mulata a partir da ótica regionalista paraense, citamos 

o livro “Terra verde”, de 1929, da jornalista e escritora paraense Eneida de Moraes. 

A obra é composta por poemas em prosa que celebram a rica natureza da região 

amazônica. Neste contexto, a personagem Mulata Paraense está associada ao 

cheiro, à beleza, à faceirice e aos tradicionais banhos de cheiro. 

 

FRUTAS 

Ah! as morenas121 tropicaes de minha terra!...  

Jambos-rosas perfumadas de baunilha,  

morenas como a terra onde nasceram… 

Olhos que reflectem luas romanticas  

Boccas que sorriem sorrisos de Belleza… 

 

Morenas da minha terra! Frutas da Amazonia… 

Que cheiro bom das morenas de Belém! 

 

(MORAES, 1929, p.55) 

 

121 Nas condições de produção dos discursos racializados no Brasil, os termos “morena” ou “mulata”, 
são classificações destinadas às mulheres negras de pele clara. Eles funcionam pela negação da 
identificação do lugar de negra, bem como pela hirpersexualização que as tornam exotificáveis a 
partir de discursos que se sustentam, também, no imaginário de seus corpos. Fonte: CESTARI, 2017 
apud LAGO; MONTIBELER; MIGUEL, 2023. 



 238 

No poema Frutas, Eneida de Morais enfatiza a beleza e sensualidade das 

mulheres amazônicas, que ela metaforicamente compara a frutas tropicais. As 

“morenas tropicaes” evocam uma conexão íntima com a terra, destacando sua cor, 

aroma e essência, que remetem à natureza da região. A associação com 

“jambos-rosas perfumadas de baunilha” e o uso de imagens sensoriais, como os 

“olhos que reflectem luas romantica”' e “boccas que sorriem sorrisos de Belleza”, 

reforçam a ideia de uma beleza natural e simpática da mulata cor de jambo, 

nomenclatura pelo qual negras retintas são chamadas em Belém. 

O texto também emite um forte sentido de pertencimento e orgulho regional. 

A escritora exalta as características físicas dessas mulheres e também estabelece 

um paralelo entre elas e as riquezas naturais da Amazônia, como se ambas fossem 

manifestações de uma mesma força vital. A expressão “Que cheiro bom das 

morenas de Belém!” sublinha essa sinestesia, em que a percepção olfativa 

intensifica a ligação com o espaço geográfico e cultural de Belém. Assim, Eneida 

enraíza essas figuras femininas em seu território, transformando-as em símbolos 

vivos da identidade amazônica. 

 

 

MA-TIN-TA-PE-RE-RA 

 

AVE... quem lhe disse?  

Você não sabe o que é matinta-pe-re-ra-? 

 

Você não sabe, porque não quer. 

Pergunte a qualquer caboclo. Pergunte. 

 

Olhe. Eu lhe conto: 

_Era uma vez uma curiboca que adorava o marido, e vivia feliz por ahi, com elle. 

Um dia apparece uma mulata vinda não sei de onde. 

Mulata cheirosa, faceira, dengosa. 

bonita de fazê medo! 

A mulata chegou e os homens daqui ficaram logo doidinhos por ella. 

O marido de curiboca, 

de serio que era, virou a cabeça  e começou num xamego levado da bréca... 



 239 

Não se largavam mais… 

Elle deixou mulher, deixou filhos, deixou tudo, e foi viver com a mulata… 

A mulher, coitada! fez tudo p'ra ver se o marido voltava… 

"Quaz” nada! Era amor, e amor dos grandes! 

A desgraçada, abandonada metteu-se a fazer feitiço. 

Encheu a casa de pagés e de todos os preparos de mandinga; 

começou a sahir às sextas-feiras á meia-noite, para fazer mal aos namorados, e 

ficou má…, tão má, tão alma damnada, que já não era só para o marido o feitiço: era 

para todo mundo. Toda a gente soffria, ninguem mais vivía em paz...  

Quando ella morreu, então é que foi peior... 

porque ella nunca deixou de vir toda sexta-feira, fazer o mal. Você está ouvindo? E' 

ella, a bruxa, a alma damnada... a matinta... 

 

…E o assobio da ave que o caboclo fez lenda, vibrava na noite sem estrellas: 

 

_Ma-tin-ta-pe-re-ra! 

(MORAES, 1929, p.81-82) 

 

Em Ma-tin-ta-pe-re-ra, Eneida de Moraes utiliza a narrativa oral amazônica 

para recriar e perpetuar a lenda da Matinta Perera, misturando elementos míticos e 

sociais. O texto explora temas como o abandono, a vingança e a transformação, 

ilustrando a figura da Matinta como resultado de um processo de dor, que reflete o 

conflito entre o amor, a traição e as consequências emocionais e espirituais de tais 

vivências. 

A história começa com um triângulo amoroso que culmina na destruição da 

mulher abandonada, levando-a ao universo do feitiço e à perda de sua humanidade. 

A personagem central, ao ser rejeitada pelo marido que largou a família e foi viver 

com a mulata “cheirosa, faceira, dengosa”, se entrega à mágoa e ao desejo de 

vingança, tornando-se uma figura temida na região. Importante ressaltar que Eneida 

dá especial atenção à beleza da mulata, que de tão bonita, dava medo,  pois, desde 

que chegou “os homens daqui ficaram logo doidinhos por ella”. Esse processo de 

desumanização transforma sua dor em maldade coletiva, em que o sobrenatural se 

entrelaça com questões de gênero e poder. 



 240 

A repetição do assobio “Ma-tin-ta-pe-re-ra!” reforça o tom sombrio da 

narrativa. A lenda da Matinta-Pereira conta que ela mora em um casebre no meio da 

floresta, onde faz poções e feitiços mágicos e, à noite, ela se transforma em um 

pássaro preto e sai assobiando pela floresta. Por vezes, ela pousa sobre os telhados 

das casas e emite seu assobio alto, só parando quando o morador prometer fumo, 

café ou cachaça, se o acordo não for cumprido, algo ruim acontecerá na casa do 

morador. 

Eneida combina a oralidade popular com uma atmosfera quase teatral para 

dar vida à Matinta, ao mesmo tempo em que preserva e valoriza a riqueza da cultura 

amazônica e seus mitos como forma de expressão e resistência cultural. 

Em “Minha Terra”, Eneida de Moraes inicialmente destaca o perfume do lugar, 

além de personificá-lo como uma “roceirinha vestida de chita, cheirosa, cheirosa a 

pão de Angola e a baunilha”, remetendo ao modo de vestir e de perfuma-se das 

mulheres populares de Belém. Mais à frente a autora compara sua terra “como a 

mulata cheirosa, risonha, feliz na sua humildade”, que de “tão linda”, parece estar 

“vestida de seda, coberta de joias…”, evocando a feminilidade e o encantamento da 

cultura popular local. 

 

 

Minha Terra 

 

AMO a minha terra moça e verde! 

toda enfeitada de côr, 

toda perfumada de bellezal  

O céo azul das manhãs de Junho,  

as noites claras de Agosto,  

contando e cantando  

                                                            maravilhas,  

                                                            harmonias 

Amo a minha terra, 

terra humilde e faceira,  

roceirinha vestida de chita, 

cheirosa, 

cheirosa a pão de Angola e a baunilha. 



 241 

Toda risonha, 

toda sincera, 

na ingenuidade de quem ama e crê! 

A minha terra 

é como a mulata 

cheirosa, risonha, feliz na sua humildade, 

e tão linda, tão linda, 

que parece 

vestida de seda, coberta de joias… 

Minha terra, 

minha terra, 

onde tem tanta cousa bonita, 

tanta cousa gostosa, 

tanta cousa cheirosa 

Minha terral 

roceirinha linda e ingenua,  

coberta de estrellas,  

cheinha de lendas… 

(MORAES, 1929, p.95-96) 

 

Aqui, a escritora exalta a terra natal com uma sensibilidade conectada ao 

ambiente amazônico e à cultura. Eneida de Moraes apresenta um olhar nostálgico 

de sua terra, utilizando imagens sensoriais e uma linguagem poética que mistura 

simplicidade e sofisticação, refletindo a riqueza natural e cultural da região. 

A terra é apresentada como “moça e verde”, uma personificação jovem, rica 

em cores, aromas e beleza. A natureza é celebrada em detalhes como “o céo azul 

das manhãs de Junho” e “as noites claras de Agosto”, remetendo a um cenário 

idílico onde a harmonia parece prevalecer.  

​ Eneida enfatiza a humildade e a ingenuidade de sua terra, descrita como 

“risonha” e “sincera”, mas também realça sua grandiosidade estética, simbolizada 

por “vestida de seda, coberta de joias”. Essa dualidade entre simplicidade e riqueza 

sugere que a verdadeira beleza de sua terra reside em sua autenticidade e na 

herança cultural, cheia de lendas e tradições ancestrais.  



 242 

No Brasil da década de 1930, surgiu uma nova versão da identidade nacional, 

que incorporou elementos representativos das camadas populares. Nesse contexto, 

destaca-se a figura de Carmen Miranda, um ídolo popular, que se tornou a cantora 

mais famosa do período e representou o Brasil no exterior diversas vezes. Ela trouxe 

ao público uma série de representações que acabaram sendo incorporadas à 

identidade nacional, como mencionado anteriormente. 

Conforme Kerber (2005), dentre os modelos femininos presentes no Rio de 

Janeiro, as baianas se destacavam por sua desinibição, linguajar mais solto e maior 

liberdade de locomoção. Outro ponto que contribuiu para sua escolha enquanto 

símbolo nacional foi a sua relação com o trabalho, pois a baiana, tal como aparecia 

nas canções interpretadas por Carmen Miranda, se apresentava frequentemente em 

atividades como a venda de comidas em seu tabuleiro, remontando às “negras de 

ganho” e, assim, atribuindo a imagem de trabalhador(a) ao povo brasileiro. Dessa 

forma, a baiana não deixou de ser uma figura regional, porém as alterações 

realizadas pela cantora lhe deram a possibilidade de ser um símbolo nacional.  

A Mulata Paraense também recebeu atenção especial do intelectual paraense 

Bruno de Menezes, mais especificamente em seu livro “Batuque”, obra original de 

1939, que de acordo Fares e Nunes (2005, p.85): 

 
[...] o que dá um tom que difere "BATUQUE" dos demais livros de poemas 
negritudinistas brasileiros é a sua "arquitetura" amazônica. Evidenciam-se, 
nos poemas desta antologia, o perfume das ervas da mata, a liquidez das 
águas barracentas da bacia amazónica, o malabarismo dos "corpos lisos 
lustrosos" dos negros que exalam eroticidade, pessoas que têm um pé na 
Amazônia, mas não cortaram o cordão umbilical que os atava à África-mãe.  
 

 

 

Batuque 

(1) — "Nêga qui tu tem? 

— Maribondo Sinhá! 

— Nêga qui tu tem? 

— Maribondo Sinhá!" 

 

CANTIGA DE BATUQUE — (Motivo) 

 

RUFA o batuque na cadência alucinante 



 243 

— do jongo do samba na onda que banza. 

Desnalgamentos bamboleios sapateios, cirandeios, 

cabindas cantando lundus das cubatas. 

Patichouli cipó-catinga priprioca, 

baunilha pau-rosa orisa jasmin. 

Gaforinhas riscadas abertas ao meio, 

crioulas mulatas gente pixaim... 

(1) — "Nêga qui tu tem? 

— Maribondo Sinhá! 

— Nêga qui tu tem? 

— Maribondo Sinhá!" 

 

Sudorancias bunduns mesclam-se intoxicantes 

no fartum dos suarentos corpos lisos lustrosos. 

Ventres empinam-se no arrojo da umbigada, 

as palmas batem o compasso da toada. 

 

(2) — "Eu tava na minha roça 

maribondo me mordeu!..." 

 

Ó princesa Izabel! Patrocínio! Nabuco! 

Visconde do Rio Branco! 

Euzébio de Queiroz! 

 

E o batuque batendo e a cantiga cantando 

lembram na noite morna a tragédia da raça! 

 

Mãe Preta deu sangue branco a muito "Sinhô moço"... 

 

(3) — "Maribondo no meu corpo! 

— Maribondo Sinhá! 

 

Roupas de renda a lua lava no terreiro, 

um cheiro forte de resinas mandingueiras 



 244 

vem da floresta e entra nos corpos em requebros. 

 

— "Nêga qui tu tem 

(1) — Maribondo Sinhá! 

— Maribondo num dêxa 

— Nêga trabalhá!..." 

 

E rola e ronda e ginga e tomba e funga e samba, 

a onda que afunda na cadência sensual. 

O batuque rebate rufando banzeiros, 

as carnes retremem na dança carnal!... 

 

— "Maribondo no meu corpo! 

(3) — Maribondo Sinhá!" 

— É por cima é por baxo! 

— E por todo lugá!" 

 

(MENEZES, 1984, p.215-216) 

 

 

Neste poema, Bruno de Menezes traz a sonoridade dos tambores por meio 

da aliteração dos versos e da ausência de pontuação, o que produz diversos ritmos 

como em momentos mais intensos e rápidos, quando o autor fala dos amores, do 

erotismo e do corpo da mulata, ou mais lento e suave, quando este remete à 

saudade, tristeza e nostalgia (REIS, 2020). 

​ Ao lermos o poema, observamos que sua estrutura se dá em ritmos que 

lembram cânticos e danças de origem africana, assim, recria o ambiente do batuque 

como um espaço de celebração e memória coletiva. 

​ Santos (2007) nos aponta a interlocução entre duas mulheres de classes 

antagônicas, “nega e sinhá”. A fala da “sinhá” representa o controle do sistema 

sobre o oprimido, obrigando-o ao trabalho. A negra, por outro lado, está fora da 

ordem do trabalho, pois o “marimbondo” pode assumir duas significações: a primeira 

é de uma dança sensual praticada pelos negros durante os batuques, enquanto a 

segunda leitura possível é a metáfora para o corpo envolvido no excesso do 



 245 

erotismo. O apelo físico da sensualidade nesta dança transgride a ordem do 

trabalho, trazendo o corpo para a festa, para a distensão do eu, que agora se inclina 

mais para o fluxo das paixões, não deixando, por isso, “a nega trabalhá”. Assim, o 

corpo se entrega à liberdade da dança, em oposição ao movimento rígido do 

trabalho. 

​ O trecho: “Patichouli cipó-catinga priprioca, baunilha pau-rosa orisa jasmin. 

Gaforinhas riscadas abertas ao meio, crioulas mulatas gente pixaim…”, nos remete 

ao imaginário sensorial e identitário dos aromas das plantas amazônicas usadas no 

banho de cheiro e no ato de perfumar o corpo, as quais configuram práticas culturais 

associadas às tradições afro-indígenas. Esses elementos não apenas criam uma 

paisagem olfativa e tátil, mas também conectam o corpo e a dança, à terra e à 

ancestralidade. 

Na sequência, as imagens das “gaforinhas riscadas abertas ao meio” e das 

“crioulas mulatas gente pixaim” evidenciam a diversidade estética dos corpos negros 

e mestiços. Como visto anteriormente, algumas dessas mulheres usavam seus 

cabelos encrespados repartidos ao meio e os enfeitavam com flores naturais. A 

menção ao cabelo “pixaim” enaltece os traços afrodescendentes, que resistem à 

invisibilidade ou à tentativa de apagamento histórico. Esse retrato dos corpos e suas 

marcas culturais reforça a importância da valorização de identidades marginalizadas, 

conectando-as ao contexto de celebração e resistência representado pelo batuque. 

Importante mencionar que o poema de Bruno de Menezes não se limita à 

exaltação da cultura; ele também evoca as tragédias históricas associadas à 

escravidão e à opressão racial, como fica claro na menção irônica à Princesa Izabel 

e a outras figuras da abolição. Essa referência sugere a continuidade das marcas da 

escravidão, que permanecem nas celebrações e nos corpos que carregam a 

memória da exploração. 

Destacamos também o trecho: “Roupas de renda a lua lava no terreiro, um 

cheiro forte de resinas mandingueiras vem da floresta e entra nos corpos em 

requebros”. As chamadas “roupas de renda” remetem aos trajes de santo, usados 

pelos filhos de santo nas sessões ou festividades. Não raro, são lavadas com ervas 

ou “resinas mandingueiras” vindas da floresta, capazes não apenas de perfumar, 

mas também de purificar as peças, deixando-as prontas para cumprir novamente 

sua função no rito. 



 246 

A imagem da lua lavando as “roupas de renda” no terreiro sugere, ainda,  

uma fusão poética entre o trabalho cotidiano e a espiritualidade, onde a luz da lua  

simboliza a renovação e o “tempo”, enquanto o “terreiro” remete ao espaço de culto 

afro-brasileiro, como os terreiros de candomblé e umbanda.  

O “cheiro forte de resinas mandingueiras” conecta a natureza ao misticismo, 

evocando práticas de cura e magia, características das tradições africanas e 

indígenas. Tais resinas, atuam como pontes sensoriais e espirituais, carregando o 

poder da ancestralidade para os corpos em movimento. 

Ao “entrar nos corpos em requebros”, o poeta revela a conexão entre o 

ambiente e os dançarinos: a floresta, com seus aromas e energias, transforma-se 

em um componente ativo da dança. Assim, o trecho une a força da natureza, o rito e 

o corpo, reafirmando a centralidade da cultura afro-brasileira como resistência e 

expressão de identidade. Outra possível interpretação do trecho pode mencionar o 

estado de transe mediúnico em que alguns filhos de santo entram durante as 

sessões, que costumam começar com batuques, a fim de evocar as entidades para 

o plano terrestre. 

Por fim, a imagem do marimbondo, recorrente na cantiga, simboliza o 

incômodo da condição social das personagens negras. O “marimbondo” impede a 

'”nêga trabalhá”, metáfora da exploração e da resistência do corpo negro em um 

contexto adverso. No desfecho, o poema reafirma a fusão entre dor e celebração, ao 

mesmo tempo em que celebra a força de um povo que ressignifica suas dores em 

expressão artística. 

 

 

CHEIRO de mulata 

 

O que tu põe 

no teu corpo 

que êle chêra  

até no vento? 

 

Tu não é rosa 

nem cravo 

nem jasmim 



 247 

nem ubiganti… 

 

O que tu é 

é a Frôzina 

que tem tudo 

que tem as ôtra mulhé. 

Tudinho não. 

Pode sê 

que as ôtra 

tenha demais. 

 

Mas pra tê 

teu cheiro bão 

só tu mesmo 

ôtra não tem!… 

 

(MENEZES, 1984, p.272) 

 

Neste poema, Bruno de Menezes destaca a sensualidade da mulher negra, 

especialmente a mulata, por meio de uma linguagem coloquial e musical. O poema 

explora a ideia de um “cheiro” que transcende o físico, simbolizando uma identidade 

única, irresistível e profundamente enraizada na cultura afro-brasileira. 

O eu lírico, intrigado, tenta compreender o que confere à mulher essa 

essência tão especial, questionando-a diretamente. Ao rejeitar comparações com 

flores convencionais, como “'rosa”, “cravo”, “jasmim”, o poema afasta a ideia de uma 

beleza padronizada, destacando a autenticidade de Frôzina, personagem que 

representa a mulher negra em toda sua singularidade. 

Como mencionado no início deste tópico, vimos que em diversos momentos 

da literatura brasileira, a mulata esteve relacionada diretamente com metáforas 

sensoriais a fim de descrevê-la, entretanto Bruno de Menezes se afasta dessas 

comparações usuais e afirma que o “cheiro bão” de Frôzina, só a mulata tem, 

sugestionando ser um cheiro único e natural, além de ser um símbolo da identidade 

afrodescendente. 



 248 

Fernandes (2013, p.77-78) observa que, na arte brasileira do século XX, a 

figura da mulher negra foi frequentemente acionada como símbolo da natureza 

nacional, operando como um emblema de brasilidade que contrapõe a cultura local à 

tradição europeia. A representação da mulata, como mulher da terra e corpo 

tropicalizado, não apenas reforça uma ideia essencializada de natureza, mas 

também assume um papel ambíguo: se, por um lado, rompe com padrões da cultura 

branca ocidental, por outro, não se desvincula completamente deles, revelando 

tensões entre identidade e alteridade. Nesse contexto, a arte moderna brasileira 

buscou construir uma iconografia própria do homem comum, marcada por 

influências das vanguardas internacionais, mas ancorada em referências culturais 

internas, muitas vezes mediadas pelas ciências sociais. 

É nesse ambiente político e cultural em transformação que se inscreve a 

produção de Antonieta Feio, ao lado desses outros artistas que buscavam, por meio 

da imagem e da palavra, questionar os discursos hegemônicos sobre identidade 

nacional. Suas obras não apenas refletem as inquietações sociais do período, mas 

também se articulam com um movimento mais amplo de valorização das culturas 

populares e das experiências de sujeitos historicamente marginalizados. Ao 

representar figuras do cotidiano urbano amazônico, Feio insere-se em um debate 

que atravessa a arte moderna brasileira: o esforço de construir uma imagem do país 

a partir de dentro, sem perder de vista as influências externas, mas priorizando os 

modos de vida locais como forma de resistência simbólica e afirmação cultural. 

Antonieta Feio, ao transitar pelas imagens da  Mulata Paraense, descrita por 

viajantes, literatos, jornalistas, presente em desenhos, pinturas, prosas e poemas, 

bem como pelas representações estereotipadas da mulata na Belle Époque 

brasileira, abre um espaço crítico para a reflexão sobre como essas imagens, 

embora importantes para as artes em geral, perpetuaram visões racializadas e 

exotizantes da mulher mestiça.  

Em sua obra, ela desafia essas narrativas ao reinterpretar o vestuário, os 

adornos e os corpos retratados, oferecendo novas leituras que recuperam a 

complexidade e a agência das figuras femininas marginalizadas. Ao revisitar essas 

construções culturais, Feio subverte a cristalização do estereótipo da mulata 

enquanto objeto de desejo, reconfigurando-a como um sujeito histórico multifacetado 

que transcende os limites da imagem romantizada e da sensualidade imposta. 

Dessa forma, sua análise crítica e visual articula um contraponto necessário à 



 249 

reprodução de discursos que moldaram o imaginário brasileiro, revelando 

possibilidades de novas identidades e memórias culturais.  

Assim, no próximo capítulo, serão apresentadas a vida e o percurso artístico 

de Antonieta Feio, bem como as influências que recebeu em sua trajetória; 

analisaremos a construção de uma identidade amazônica em suas obras e, por fim, 

a obra Vendedora de Cheiro, a partir de seus modos de vestir, de adornar-se e seus 

respectivos desdobramentos.  

                                                                             

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 



4
ARTE, VESTIR E IDENTIDADE NA
AMAZÔNIA DE ANTONIETA FEIO



 251 

4.1 Caminhos entre a Amazônia e a Itália: vida e obra da artista Maria Antonieta  
Rapisardi dos Santos Feio  

Nascida em 31 de maio de 1897, em Belém do Pará, era  filha do comandante 

paraense Antônio José dos Santos Feio e da italiana Sarah Rapisardi dos Santos, a 

qual teve importante contribuição em sua formação, haja vista que Antonieta (Fig.54)  

herdou de sua mãe o interesse pelas artes.  

 

 Figura 54: Fotografia da jovem Antonieta Santos Feio 
Disponível em: https://todaon.com.br/dia-internacional-da-mulher/ 

Acesso em: 29 Fev. 2023 
 

Na pesquisa Vestígios do Sagrado, Paes (2016) relata que a formação da 

artista se deu na Escola de Belas Artes de Florença, iniciando-se por volta de 1905, 

aos oito anos de idade. Ela permaneceu na Itália por 12 anos, sendo premiada como 

a melhor aluna da turma. Culturalmente, Florença constituiu um importante centro 

artístico desde a Renascença, o que pode ter contribuído na escolha do local de 

estudos da artista. 

Importante destacar que Antonieta chega à Itália após o processo de 

unificação do país, conhecido como Risorgimento, que ocorreu entre 1815 e 1870, 

transformando profundamente o cenário político e cultural italiano. Diante desse 



 252 

contexto de efervescência nacionalista e reconfiguração identitária, nasceu o 

movimento Macchiaioli, em 1855, que se estendeu até meados de 1870, reunindo 

diversos pintores impulsionados por um forte sentimento patriótico; esses artistas 

subverteram as convenções acadêmicas ao romperem com o neoclassicismo e o 

romantismo, promovendo uma renovação decisiva na pintura italiana. 

De acordo com Imbroisi e Martins (2020), o termo foi cunhado em 1862, 

quando um jornalista da Gazzetta del Popolo os chamou pejorativamente de 

Manchiaioli (“manchistas”, originado da palavra italiana macchia, que em português 

significa mancha), sinalizando que os quadros eram construídos com manchas de 

cor, sem contornos definidos, entretanto, o pintor Telemaco Signorini adotou 

positivamente essa alcunha. As suas pinturas comunicam uma visão simplificada da 

paisagem, com fortes contrastes de luz capturados pela justaposição de manchas, 

rompendo com o claro/escuro tradicional, além de serem pintadas ao ar livre, em 

busca de efeitos técnicos não convencionais bem como demonstrar a emoção diante 

da natureza, características que anteciparam o impressionismo francês. 

As autoras também comentam que a temática do movimento Macchiaioli 

insere a natureza como protagonista, enquanto outros artistas privilegiam a  vida no 

interior, ocupações domésticas e a ociosidade da burguesia.   

Adicionalmente ao movimento Macchiaioli, tem-se o surgimento do Verismo, 

entre 1875 e 1895, a partir das obras de poetas e escritores italianos voltados à 

representação da realidade social da época, e que primavam pela: 

 
[...] a apropriação de temas e motivos culturais populares, a reprodução da 
linguagem falada regional na prosa literária, a descrição minuciosa dos 
costumes e do cotidiano do homem comum, o desenvolvimento do enredo 
narrativo de acordo com princípios de  dois  sistemas  filosóficos  relevantes  
do  século  XIX,  o  positivismo  de  Auguste Comte e o pessimismo de 
Arthur Schopenhauer (ANDRADE, 2010). 
 
 

O Verismo também se manifesta na ópera italiana, a partir de 1890. O 

movimento é marcado pelo realismo das descrições da vida cotidiana, 

especialmente das classes sociais mais empobrecidas.   

Dentre os diversos mestres que Antonieta Feio teve ao longo de seus 

estudos, destacam-se Giuseppe Rosi (1876-1952) e Jacopo Olivotto (1873-1955), 

que exerceram grande influência em sua formação. Ambos eram especialistas em 

retrato. Rosi pintou retratos de muitas personalidades aristocráticas, militares e 



 253 

políticas, enquanto Olivotto privilegiou a arte realista e esboços pautados no  

Macchiaioli, desprezando a arte moderna e a abstrata122.  

Assim, o cenário italiano político, cultural e artístico, marcou fortemente sua 

produção. Aqui, destacamos sua predileção pelo retrato, configurando o maior 

número de obras que a artista vendeu, ao pintar telas dos professores da Faculdade 

de Medicina e da Faculdade de Ciências Jurídicas, bem como governadores, 

prefeitos e intendentes,  que compõem o acervo do Museu da Universidade Federal 

do Pará (MUFPA) e do Museu de Arte de Belém (MABE).  

No conjunto de obras da artista, além dessas obras mencionadas, há pinturas 

que compreendem as naturezas-mortas, paisagens, cenas de gênero e retratos da 

população trabalhadora e urbana. Sua prática artística insere-se em uma tradição 

italiana que remonta ao Verismo e ao movimento Macchiaioli, ambos marcados pela 

representação realista da sociedade e pela valorização das cenas de gênero. 

Essa influência italiana, especialmente visível no trabalho de seus 

professores Rosi e Olivotto, não apenas moldou a técnica e a temática de Antonieta, 

mas também conectou sua produção à construção de identidades culturais 

belenenses. No contexto italiano do final do século XIX, o retrato assumiu um papel 

político e cultural essencial, capturando tipos regionais, como o “tipo napolitano”, 

contribuindo para a consolidação de uma identidade italiana durante o processo de 

unificação. 

Antonieta, no entanto, reinterpreta essa tradição ao deslocar o foco para a 

sua realidade, apropriando-se das cenas de gênero italianas e adaptando-as para 

retratar o universo amazônico. Ao trazer a estética e os valores do realismo italiano 

para sua produção no Pará, ela constrói uma narrativa visual única, que articula as 

influências internacionais e a expressão de uma identidade regional, reforçando a 

importância do retrato como ferramenta de representação cultural e social. 

Olhar para o povo e pintar cenas de gênero já consistia em um exercício 

artístico para os pintores no início do século XX, como foi o caso de Oscar Pereira 

da Silva123 ao pintar “Interior de Cozinha” (Fig.55), em 1907, presente no acervo do 

123 Oscar Pereira da Silva (Rio de Janeiro, 1867 - 1939) foi um decorador, desenhista, professor e 
pintor. Suas obras de maior destaque são: a pintura histórica, retratos, temas religiosos, cenas de 
gênero, naturezas-mortas e paisagens, além de ter sido grande copista. Disponível em: 
https://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoas/3441-oscar-pereira-da-silva. Acesso: 07 Jan. 2025. 

122 Disponível em: http://www.letteraturadimenticata.it/Illustratori%20Signorine.htm. Acesso: 07 Jan. 
2025. 
 



 254 

Museu do Estado do Pará (MEP). A obra evidencia uma cozinha humilde, onde uma 

mulher idosa assa inhame nas brasas de um fogão a lenha. “É uma cena da vida da 

classe pobre paulista e passada com grande exatidão para a tela, sem a 

preocupação de fazer um quadro de composição, uma cena mais ou menos teatral”.  

(NOTAS DE ARTE. Jornal do Commercio, Rio de Janeiro, 19 set. 1907, p.4, apud 

ALVES, 2016). Assim, as cenas de gênero se configuram em um tema forte no 

Brasil, usado para trabalhar a identidade do povo, e permanece até meados da 

segunda metade do século.  

 

 
Figura 55: Interior de Cozinha (1907) de Oscar Pereira da Silva 

FONTE: Acervo MEP/SIM/SECULT 
 

 

Em 1917, Antonieta retornou ao Brasil, aos vinte anos de idade, devido à 

eclosão da Segunda Guerra Mundial, e deu continuidade à sua carreira artística em 

solo belenense. Em dezembro do mesmo ano, ela participou, pela primeira vez, de 

uma exposição em Belém, no II Salão de Belas Artes do Pará.  

Antonieta também exerceu o ofício de professora atuando na antiga Escola 

Normal, atual Instituto Estadual de Educação do Pará (IEEP), além de desempenhar 

suas atividades em seu curso particular de desenho e pintura.  



 255 

A opção por retratar “tipos regionais e populares” acompanha a sua produção, 

sobretudo a partir de 1930124. 

Segundo Paes (2016, p.30-31), as exposições e salões de arte asseguravam 

visibilidade à obra da artista. O autor elenca algumas participações, são elas: II 

Salão de Belas Artes do Pará (2ª Fase), em 1953, na Assembleia Paraense, onde 

expôs nove obras, recebendo o primeiro lugar com a tela Preta Mendiga. No VIII 

Salão Oficial de Belas Artes, destacou-se com a tela A mulata de cheiro, que foi 

adquirida pela Prefeitura de Belém por cinco mil cruzeiros. Em 1940, em Recife, na 

Exposição Nacional de Pernambuco, foi premiada com a medalha de ouro com a 

obra Velho escravo. Em 1952, participou de exposições pelo nordeste brasileiro, nas 

cidades de Salvador, Recife e Fortaleza, prevalecendo a temática da identidade 

amazônica com as telas: Ver-o-peso, Adornos indígenas e Mendiga.  

Antonieta era viúva do senhor Cassiano de Melo Feio, com quem teve uma 

filha, Maria Lúcia Feio Marques, também pintora. Sua última exposição em Belém 

aconteceu em 1960, na galeria UBE, de propriedade do pintor Ruy Meira. Em 

seguida, mudou-se para Santos, onde faleceu em 1980, aos 84 anos de idade125.  

4.1.2 Antonieta Feio: entre a pintura de gênero e a criação de uma identidade 
amazônica 

​ Como visto anteriormente, durante a segunda metade do século XIX, o Brasil 

recebeu um grande fluxo de imigrantes europeus, originando o debate sobre o 

branqueamento da população, que reverberou no século seguinte por meio de 

discussões e pela busca da compreensão do povo brasileiro. Diante deste cenário, a 

figura do mestiço, por vezes era sinônimo de degeneração, porém em 1930 tal figura 

se transformou em um símbolo nacional. 

​ Na concepção de Schwarcz: 

Se nos finais do XIX e inícios do XX, o ambiente racional encontrava-se 
carregado de teorias pessimistas com relação à miscigenação - que por 
vezes previam a falência da nação, por vezes  (necessário) branqueamento 
-, foi nos anos 1930 que o mestiço se transformou definitivamente em ícone 
nacional, em um símbolo da nossa identidade cruzada no sangue, sincrética 
na cultura, isto é, no samba, na capoeira, no candomblé, na comida e no 

125 Informação presente no jornal (sem nome identificado), porém datado “Belém, domingo, 6 de 
novembro de 1983. O recorte jornalístico está presente na pasta Antonieta Feio - MUFPA. 

124 Informação presente no jornal (sem nome identificado), porém datado “Belém, domingo, 6 de 
novembro de 1983. O recorte jornalístico está presente na pasta Antonieta Feio - MUFPA. 
 



 256 

futebol. Redenção verbal que não se concretiza no cotidiano: a valorização 
do nacional é acima de tudo uma retórica que não encontra contrapartida 
fácil na valorização das populações mestiças e negras (SCHWARCZ, 2012, 
p.28). 

 

A Semana de Arte Moderna de 1922 também exerceu impacto nessa 

discussão, ao refletir sobre nossas raízes e ao buscar por representações da cultura 

e do povo brasileiro, fundamentadas na experiência antropofágica como caminho 

para a construção de uma identidade nacional, para além dos mitos de origem.  

​ Porém, pouco se fala sobre artistas paraenses como Theodoro Braga126 e 

Carlos Custódio de Azevedo, que desde o início do século XX, foram precursores ao 

adotar o preceito realista, capturando o cotidiano da sociedade, os hábitos do povo, 

da sensibilidade dos gestos e a legítima representação da natureza equatorial, o 

qual foi marcado pela descoberta do povo na pintura paraense, em que a construção 

da identidade regional tornou-se uma questão central no campo da arte. Contudo, 

esse novo caminho, que desafiava convenções estabelecidas, logo seria 

incorporado pelo modernismo nos anos seguintes (FIGUEIREDO, 2011, p.63). 

​ Conforme esclarece Galvão Júnior (2020, p.201), o mito de São Paulo como 

propulsor do movimento contribui para a fixação de marcos periodizadores, de 

preconceitos, e para a exclusão de outras localidades brasileiras construtoras da 

arte modernista, como o Pará, onde artistas e intelectuais estavam efusivamente 

envolvidos em vanguardas, manifestos, revistas e jornais. 

​ Assim, sublinhamos a existência de uma diversidade de modernismos, em 

períodos e lugares distintos que, reunidos, compõem o grande panorama de 

modernização cultural e artística no Brasil. 

Embora o modernismo realizado na Amazônia tenha enfrentado tentativas de 

apagamento, sua presença permeia o movimento, desde Macunaíma, de Mário de 

Andrade, passando por Cobra Norato, de Raul Bopp, até o Manifesto Antropófago e 

o Manifesto da Poesia Pau-Brasil, de Oswald de Andrade. Conforme Faria (2022), o 

papel da Amazônia no modernismo é frequentemente associado a uma 

126 Theodoro Braga (Belém, 1872-1953). Pintor, decorador, professor, caricaturista, historiador, crítico 
de arte. Tem papel relevante na formulação da identidade nacional brasileira, na passagem do século 
XIX para o século XX. Disponível em:  
https://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoas/3741-theodoro-braga. Acesso: 25 Abr. 2023. 



 257 

representação folclórica, o que contribui para que ela não seja reconhecida como 

uma das forças motrizes do movimento127. 

Nesse contexto, o grupo de intelectuais e artistas paulistanos apropriou-se da 

Amazônia com o objetivo de completar os mitos formadores da nacionalidade. Tal 

conceito estava sendo forjado no fim do século XIX, como afirma Figueiredo (2022): 

“[...] é um marco para a apropriação de diversos elementos amazônicos sem o 

enaltecimento de pessoas amazônicas”. 

 
A Amazônia talvez seja, afinal, o principal mito geográfico do modernismo 
brasileiro, como um locus consolidado e perfeitamente explicado por vasta 
bibliografia e eloquente memória. Não exatamente como um centro 
intelectual de vanguarda, mas apenas e tão somente como uma espécie de 
reserva de sólidas tradições e de um imenso fabulário, profundamente 
necessários para o reencontro com as verdadeiras raízes pátrias. [...] Na 
narrativa da nação brasileira, o descompasso entre o Brasil moderno e a 
Amazônia tradicional está relacionado a uma projeção de espaço distante, 
recôndito, marginal e fronteiriço. Do mesmo modo, a região está circunscrita 
a um outro domínio do tempo, com balizas marcadas pela natureza e não 
pela história (FIGUEIREDO, 2021, p.57-58). 

 

Nessa perspectiva, está evidenciada a exclusão da Amazônia como centro 

produtor de intelectualidade, cabendo a ela somente as funções de portadora das 

tradições e de narrativas quiméricas, o que reafirma o caráter exótico dado à região, 

desde os séculos anteriores.  

Mesmo com as tentativas de invisibilizar uma produção amazônica nas artes, 

bem como a tentativa de excluí-la como lugar de intelectualidade, sabemos que 

muitos artistas estavam envolvidos diretamente com os ideais modernistas. Cenas 

do cotidiano, uso do regionalismo como demarcador geográfico e a representação 

do povo foram algumas das caraterísticas do movimento modernista, que se 

espraiou no Brasil do século XX para além da Semana de 22. Características estas 

que estão presentes na trajetória pictórica da artista Antonieta Feio, que, mesmo não 

se autodefinindo uma artista moderna, está no desenrolar do movimento. Aqui, 

julgamos pertinente salientar que, ao inserirmos sua produção na discussão do 

modernismo produzido na Amazônia, não queremos reduzi-la a um enquadramento 

estético, mas sim promover um diálogo entre suas obras e as ideologias do 

movimento.                                                                                                          

127 Tal análise está presente no artigo de minha autoria:  “A Amazônia no Modernismo: a construção 
do ethos do povo paraense a partir do feminino em Antonieta Santos feio”. Disponível em: 
https://drive.google.com/file/d/1PolFLgmBm0WlNiRKae6xOfJVmBToF1yW/view. Acesso: 15 Mar. 
2023. 



 258 

De tal modo, a temática de sua produção é fruto de seu tempo e é 

tangenciada pelo movimento modernista, tendo em vista que suas obras apresentam 

qualidades opostas ao padrão institucionalizado das artes, aliados à temáticas 

regionalistas. Em um olhar mais detalhado de suas telas, observamos que, por 

vezes, abaixo de sua assinatura, a artista insere “Belém” (Fig.56), seguida do ano de 

produção, enfatizando, dessa forma, a cena representada como algo singular da 

região. 

 

 
 Figura 56: Detalhe da obra Vendedora de Cheiro 

Fonte: TEIXEIRA, 2023 
Fotografia realizada pela autora no dia 27 de outubro de 2023 na Bienal das Amazônias  

em Belém - PA. 
 

 

Adicionalmente a essas questões, podemos assinalar o seu olhar voltado 

para o povo, sobretudo para a realidade de mulheres negras e afro-indígenas, 

sujeitas historicamente marginalizadas e invisíveis, e que, ao mesmo tempo, 

carregavam consigo a força simbólica de representação do ethos paraense, o que 

as insere diretamente na busca da identidade formadora do povo brasileiro. 

Sobre a temática da mestiçagem, que na perspectiva amazônica, mostra-se 

como afro-indígena, Bezerra Neto (2001) comenta: 

 
Na Amazônia, o processo de mestiçagem ocorreu de forma multifacetada, 
envolvendo os grupos indígenas em suas diversas formas de contato com 
os conquistadores europeus e com os seus escravos africanos 
compulsoriamente introduzidos na região. [...] a mestiçagem envolvia 
diversos segmentos sociais e étnicos da Colônia. A constituição de 
mocambos formados por índios, africanos, colonos brancos e mestiços de 
todos os tons constituiu-se exemplo desta realidade. 

 



 259 

Sarraf Pacheco (2012) destaca a complexidade das interações entre povos 

indígenas e africanos na Amazônia, particularmente na região Marajoara, onde 

ocorreram intensos processos de mescla interétnica. Essas trocas culturais e 

cosmológicas resultaram em identidades compartilhadas e modos de vida que 

resistiram à opressão colonial. No contexto contemporâneo, essas cosmologias 

continuam a ser reafirmadas por meio de práticas como saberes tradicionais, 

danças, cantos e religiosidades, que configuram um patrimônio afro-indígena na 

Amazônia. No entanto, o autor também enfatiza que esses encontros e contribuições 

culturais frequentemente foram silenciados, ofuscando sua importância na formação 

identitária da região. 

Destacamos ainda a grande maestria e a atenção com que a artista trabalha 

os signos sociais materializados nas roupas, como as estampas e os detalhes das 

rendas e dos adornos corporais de suas personagens, como correntes, fios e 

contas. Esses detalhes não podem passar alheios em suas obras, pois são aspectos 

fundamentais que nos concedem pistas para adentrarmos em suas respectivas 

identidades. Assim, além das fisionomias retratadas, Antonieta utiliza os modos de 

vestir e de adornar como marcadores sociais, econômicos, culturais e religiosos, 

evidenciando influências das estéticas afro-indígena e afro-brasileira na construção 

desses corpos. 

Na pintura Vendedora de Cheiro, a artista realiza um refinado exercício de 

Cultura Visual ao articular, possivelmente, fontes textuais e visuais na construção de 

um retrato ancorado na memória da cidade. A artista pode ter recuperado os modos 

de vestir das mulheres populares registrados por cronistas e viajantes que passaram 

por Belém, valendo-se dessas descrições como subsídio para a elaboração da 

vestimenta e dos adornos que compõem a personagem. Tal visualidade, no entanto, 

não se restringe à evocação do passado: é materializada a partir da presença 

concreta da modelo viva, cuja corporeidade confere densidade à representação. 

Feio, assim, reconfigura fragmentos da tradição visual amazônida, ativando um 

diálogo entre passado e presente, entre documento e ficção, e produz uma imagem 

que reinscreve a mulher trabalhadora no imaginário da arte brasileira. 

Podemos considerar que o ato de tornar visíveis  mulheres historicamente 

invisibilizadas, como exercício próprio da Cultura Visual, empreendido por Antonieta 

Feio, também se manifesta na obra Retrato de Negra (Fig.57), de 1951, que 

pertence ao acervo do Palácio do Campo das Princesas, em Pernambuco. Na 



 260 

referida obra, temos a representação de uma jovem mulher negra em posição 

frontal, em frente a uma esteira de palha, objeto popularmente utilizado pelos povos 

tradicionais amazônicos, cuja disposição vertical das fibras, do ponto de vista 

técnico, contribui para o alongamento da figura retratada. 

 

   
 Figura 57: Retrato de Negra (1951) de Antonieta Feio 
Fonte: Postagem feita no Instagram de Ennio Benning 

 Disponível em: https://www.instagram.com/p/4_p4bJn927/?igshid=YmMyMTA2M2Y=  
Acesso em: 15 Jul. 2022. 

 
 

A personagem olha diretamente para o observador de maneira séria, ela tem 

os seus cabelos presos e veste uma blusa com estampa floral em tons claros, talvez 

desbotados pelo uso excessivo. Ao observarmos a blusa mais detalhadamente, 

notamos que, na área do ombro, a costura está rompida em três seções, o que 

sugestiona sua condição humilde. 

O colar é o elemento de destaque na obra, seja pela sua dimensão, seja pela 

sua composição de sementes e presas de animais. Paes realiza uma descrição dos 

diferentes elementos que integram o colar: 
 



 261 

A artista optou pelo predomínio das sementes conhecidas como “lágrimas 
de Nossa Senhora”, Coix lacryma-jobi, também conhecida como Capiá, 
Capim-Rosário, Capim-de-conta e Capim-Missanga. Alternadas entre tais 
sementes estão outras em tonalidade vermelha conhecidas, na Amazônia, 
como “sementes de tento”, Anandenathera peregrina. Em proporção bem 
maior estão dispostas, de forma simétrica na parte superior do colar, duas 
sementes escuras e maiores de seringueira, Hevea brasiliensis. Na área 
central do colar, destacam-se duas sementes em tom avermelhado, 
conhecidas na região amazônica como “olho de boi”, Mucuna altíssima. 
Entre essas sementes maiores de Hevea brasiliensis e Mucuna altíssima, 
encontram-se duas linhas simétricas de dentes, possivelmente de onça, na 
parte superior e inferior do colar (PAES, 2016, p.147). 

 

Ainda sobre o colar presente em Retrato de Negra, podemos estabelecer 

relações com os primeiros adornos corporais usados pelos seres humanos no 

período pré-histórico. 

Ao adentrarmos no universo da história da joalheria, vimos que os adornos 

corporais eram utilizados por nossos antepassados tanto como ornamentos quanto, 

supostamente, como formas de proteção, como amuletos, baseados na crença em 

seu poder. Ideia validada por Boas: 

[...] outro modo de invocar a proteção dos poderes é o uso de amuletos 
(também chamados fetiches). Acredita-se que o amuleto é a seda do poder 
mágico ou que ele talvez seja o símbolo desse poder, e a sua ação pode 
basear-se no seu significado simbólico [...] Acredita-se que tais objetos 
estão investidos de poderes sagrados [...] que supostamente têm o poder 
de afastar os espíritos (BOAS, 2004, p.318-319). 

 

Os primeiros adornos eram confeccionados com ossos, penas, conchas, 

pedras polidas, sementes e dentes de animais, que podiam estar associados ou não 

em sua composição, os quais estavam relacionados a símbolos de poder e status, 

dada a raridade do material. Nesse sentido, a artista, ao retratar a mulher 

evidenciando o colar com dentes de animais, pode sugerir sua força e seu lugar na 

hierarquia social. 

Ainda sobre o uso dos dentes de animais, González assinala que “a presença 

da cavidade polpar nos dentes facilita consideravelmente seu corte longitudinal, 

permitindo a realização de alguns passos técnicos como a perfuração” (GONZÁLEZ, 

2015, p.219), o que nos ajuda a compreender o uso dos dentes na confecção dos 

adornos, sob o ponto de vista técnico. 

De acordo com Paes (2016, p.147), o colar da retratada não representa um 

adereço folclórico ou expõe determinado caráter regional, haja vista que, na 

religiosidade afro-brasileira, trata-se de um amuleto de proteção/defesa, dados os 



 262 

elementos que o compõem. Assim, a artista expõe de “forma explícita” a identidade 

religiosa de sua retratada, sem evidenciar a sincretização presente na obra 

Vendedora de Cheiro.  

Como comentado anteriormente, a busca pela identidade nacional brasileira 

no século XX esteve profundamente ligada ao debate sobre a inclusão do negro 

como parte fundamental da construção simbólica e cultural do país, o qual ganhou 

força com o Modernismo, especialmente na Semana de Arte Moderna de 1922, 

quando artistas e intelectuais buscaram expressar uma brasilidade autêntica, 

desvinculada das influências estrangeiras dominantes. O negro foi progressivamente 

reconhecido como elemento essencial dessa identidade, em função de sua 

contribuição histórica, cultural e social, especialmente nas artes, na música e nas 

tradições populares. 

Em Retrato de Negra, vimos a representação desse momento em que o 

negro é reconhecido como um dos grupos formadores da nação. 

 
Aspecto interessante na tela de Santos Feio foi a sua opção em apresentar 
sua personagem não meramente enquanto categoria social e, sim, procurou 
tornar evidente na vida da retratada a sua dimensão cultural e religiosa, com 
a utilização do colar. Tal fato expõe o processo de construção dessa 
identidade em solo brasileiro. A matriz africana foi ressignificada a partir do 
longo processo de contato e assimilação com as demais matrizes 
formadoras do mosaico religioso brasileiro, dando origem a expressões 
religiosas tipicamente brasileiras, o que acaba sendo expresso pelo colar 
que carrega consigo a força identitária da retratada (PAES, 2016, p. 145). 

 

Por fim, Retrato de Negra revela a potência da arte de Antonieta Feio ao 

articular corpo, vestimenta e adorno como forma de insurgência visual contra os 

apagamentos históricos. A obra não apenas reconhece a presença negra na 

construção cultural brasileira, mas inscreve sua retratada com agência, fugindo de 

estereótipos. O colar, em sua composição singular de sementes e dentes, opera 

como marcador identitário que projeta sobre a figura feminina uma ancestralidade 

situada entre tradição e resistência. A esteira de palha ao fundo reforça o 

enraizamento territorial e simbólico dessa mulher na paisagem cultural amazônica. 

Assim, a artista atualiza a pintura de retrato ao incorporar uma perspectiva 

decolonial, tornando visíveis histórias e experiências que, por muito tempo, foram 

silenciadas, num gesto estético e político que afirma a presença negra como 

elemento constitutivo da nação. 
 



 263 

Outra importante obra que dialoga com os debates do período é Mendiga 

(Fig. 58), na qual temos a representação de uma mulher negra, idosa, com cabelos 

envelhecidos e com variações em tons de branco, cinza e amarelado. Seu olhar é 

um misto de tristeza, desilusão e súplica. Ela segura um chapéu que contém 

algumas moedas, e usa uma blusa branca simples, manchada e com rasgos, 

indicando sua condição de mendicância. 
 

 
 Figura 58: Mendiga (1951) de Antonieta Feio 

Fonte: TEIXEIRA, 2024 
Fotografia realizada pela autora no dia 11 de julho de 2024 no Museu de Arte de Belém,  

Belém - PA. 
 
 

Antonieta usou a mesma ideia de pano de fundo empregada na obra 

Vendedora de Cheiro, ao colocar sua retratada em frente a feixes de madeira, 

sugestionando estar em um lugar da periferia de Belém. Um ponto que merece 

destaque nessa obra, e que adiciona mais um símbolo de simplicidade, é a 

substituição de uma corrente por um fio, do qual pende uma medalha que pode ser 

de Iemanjá ou de Nossa Senhora das Graças, dada a forma de apresentação com 

as mãos espalmadas, feitas a partir de sombras e leves contornos (Fig.59). 



 264 

 
 Figura 59: Detalhe para o fio e a medalha presente em Mendiga  

Fonte: TEIXEIRA, 2024 
Fotografia realizada pela autora no dia 11 de julho de 2024 no Museu de Arte de Belém,  

Belém - PA. 
 

 

Antonieta Feio, mais uma vez, concede atenção aos adornos corporais 

usados por suas personagens, tendo em vista que são estes que promovem o elo 

entre elas e suas respectivas religiosidades. Sobre os colares presentes nas obras 

analisadas, a artista os diferencia quanto aos materiais e seus significados: pois em 

Vendedora de Tacacá, temos fios de contas e sementes; em Vendedora de Cheiro, 

encontramos uma corrente dourada com pendentes de figa e crucifixo; em Retrato 

de Negra, vimos o colar de sementes e presas de onça; e, em Mendiga, temos um 

fio e uma medalha de santa ou orixá.    

Em Mendiga, Antonieta denuncia a realidade nacional pós-abolição da 

escravatura, ao revelar a condição social do povo negro, que permanece à margem 

da sociedade, mesmo passados sessenta e três anos do acontecimento histórico 

com a criação da obra. 

Por meio dessas pinturas, podemos afirmar que Antonieta Feio estava 

presente nos debates de seu tempo, evidenciando a identidade amazônica e a 

transportando para o centro do debate sobre a formação do povo brasileiro, ao 

exaltar a figura da mulher preta e/ou afro-indígena.    



 265 

4.1.3 “Chêro, chêroso!”: a temática da obra Vendedora de Cheiro 

O trabalho das chamadas ganhadeiras está presente na historiografia 

brasileira desde o século XVIII. Segundo Verger (1986), essas atividades 

profissionais remontam a Salvador, no Estado da Bahia, desde os fins do século 

XVIII, no Maranhão e Rio de Janeiro, em meados do século XIX. Tal prática foi 

desempenhada em diversas regiões do país, sobretudo no mercado de trabalho 

urbano, possibilitando para algumas mulheres, enriquecimento e reconhecimento 

social, por meio da comercialização de diversos produtos, como frutas, hortaliças, 

verduras, peixes, fazendas e, principalmente, comidas e quitutes.  

Silva (2017) insere as vendedoras de banho de cheiro, ervas128 e garrafadas 

fitoterápicas como exemplares dessa profissão, seja pelo significado do trabalho e 

pela simbolização dos produtos que eram comercializados por toda a cidade, seja 

em lugares fixos ou como ambulantes. Embora, atualmente, seja raro encontrarmos 

essas vendedoras perfumando as ruas de Belém, sua presença é frequentemente 

notada nas feiras públicas da cidade. Para Silva (2017, p.243) “as feiras irão 

representar a relevância da atividade comercial, contemplando as primeiras 

necessidades da população menos favorecida da cidade, incluindo negros, mestiços 

e mulatos”.  

A autora destaca a importância dessas trabalhadoras em Belém durante o 

século XIX, o qual contrastava com o processo de modernização proveniente da 

economia da borracha.    

De acordo com Salles (1971), as atividades mercantis das negras de ganho 

ou vendedeiras de rua, sempre foram toleradas, além de marcar profundamente a 

paisagem humana de Belém, aparecendo nas ruas, praças, mercados e nas festas 

de igreja. 

Esse tipo, que tanto colorido emprestou às ruas de Belém, ainda não 

desapareceu inteiramente, embora substituído pelas famosas quituteiras, 

vendedoras de tacacá, geralmente negras, mulatas, curibocas ou caboclas. As 

vendedeiras de outrora usavam o clássico ramo de jasmim preso ao cabelo pelo 

128  De acordo com Silva (2017, p.247) os jornais da época citam os produtos vendidos, normalmente 
adquiridos no interior do Pará, eram plantas medicinais (folhas, seivas, extratos, cascas, raízes, 
infusões), óleos, banhos, essências, perfumes, sementes e remédios, e tinham como finalidade 
basicamente a medicinal e a mística (que inclui o religioso). 



 266 

pente de casco entrelaçado de favas de baunilha, e os pés nus metidos em chinelas 

(SALLES,1971, p.175). 

Interessante pontuarmos o cuidado estético-sensorial do ramo de jasmim e 

das favas de baunilha que enfeitavam os cabelos das vendedoras, o qual podemos 

situar como espécie de marcador visual e olfativo da profissão, pois evidencia o 

cuidado em exalar um perfume natural, agindo como um verdadeiro “cartão de 

visita”.  

Em uma análise geral sobre a temática da obra Vendedora de Cheiro, 

Figueiredo aponta que:  

 
Cada detalhe tem um nexo profundo no conjunto da obra, mas em tudo 
sobressai a força mágica do sincretismo e da pajelança: jasmins brancos e 
rosas-de-todo-ano vermelhas no antigo penteado das mamelucas 
paraenses. No peito um crucifixo e uma figa de pau d’Angola metida em 
ouro - na certeza de que o amuleto distraía o mal que pode se aproximar  
(FIGUEIREDO, 2011, p.69). 
 

Paes (2016) também comenta sobre a temática da Vendedora de Cheiro: 

[...] a essência da personagem reside na força das propriedades do típico 
“banho de cheiro” da Amazônia para remover as impurezas e as forças 
negativas, para assegurar a renovação das energias com bons fluídos, 
legado perpetuado pelos laços da tradição como componente vital na 
expressão da religiosidade. A partir dos elementos mencionados, 
identifica-se o “padrão de intencionalidade” utilizado pela artista para 
singularizar suas personagens ao revelar a dimensão do sagrado presente 
nas mesmas (PAES, 2016, p.102) 

 

O escritor paraense Raimundo Morais escreveu sobre o banho cheiroso, 

presente em todas as classes sociais do Pará: 

 
Da barraquinha do pobre ao palacete dos ricaços, no passar de 23 para 24 
de junho, as mãos femininas ralam, misturam, combinam, mexem e filtram 
vegetais para o banho propício. Cada criatura possui a sua cuia de cheiro, a 
sua bacia, a sua banheira, uma vasilha enfim com o miraculoso líquido 
perfumado. A infusão admirável não somente dá sorte, alegria, 
prosperidade, como tira a macacoa, a caipora, o azar. Entornada sobre o 
corpo, equivale a uma limpeza no físico e na alma do indivíduo; dilui a graxa 
e a panemice, tonifica o coração e amacia o semblante (MORAIS, s/d, apud 
MARANHÃO, 2000, p.249). 



 267 

O professor Napoleão Figueiredo129, um dos precursores dos estudos sobre 

as religiões de matriz africana no estado do Pará, escreveu sobre o banho de cheiro, 

também chamado de "Banho de Sorte" ou "Banho da Felicidade". Aqui, citamos dois 

textos: 

Um dos perfumistas mais famosos de Belém, o Dr. Altino Pontes, elaborou 
fórmula (hoje de posse de seus herdeiros).com (...) ervas aromáticas, para o 
seu "Banho Cheiroso de São João". As plantas utilizadas na confecção 
desse banho são as seguintes: trevo-cumaru, japana-branca, pataqueira, 
catinga-de-mulata, chama, bergamota, manjerona, vindicá, oriza, 
cipó-catinga, canela, cumaru e arataciú. 
Nas casas que vendem artigos de Umbanda, esses banhos de cheiro são 
igualmente encontrados com os rótulos de "Banho de Sorte", "Banho de 
Cheiro", "Banho da Felicidade", "Chega-te a mim, etc, e são utilizados para 
trazer felicidade, sorte, emprego, amor e proteção (FIGUEIREDO, s/d, apud 
MARANHÃO, 2000, p.250). 

 

Figueiredo enfatiza o uso do banho durante o período junino, cita algumas 

ervas que são usadas na confecção deste, bem como nos revela sua relação com a 

Umbanda. 

Já no texto “Puçangas e puçangueiros”, o pesquisador nos mostra a riqueza 

das práticas culturais e medicinais populares na capital paraense, destacando a 

relação intrínseca entre os mercados locais, as tradições religiosas e os saberes 

ancestrais:  

 
O visitante da capital paraense que, sem rumo certo, percorre os mercados 
e feiras da cidade, é invariavelmente atraído para as pequenas barracas e 
bancas de venda, onde são oferecidas ao público, ervas, raízes e cascas; 
defumações em tabletes ou empacotadas; banhos para preparar ou já 
engarrafados, ao lado de uma quantidade imensa de outros produtos da 
flora, da fauna e de natureza mineral da região e que são receitadas para as 
doenças "do corpo" e "do espírito". 
Grande quantidade desses medicamentos do chamado receituário popular 
estão intimamente ligados a procedimentos religiosos vinculados à 
Umbanda, ao Batuque e à Pajelança, onde os banhos, as defumações e os 
amacis, são elementos de um ritual complexo, de fundo mágico e místico e 
ao mesmo tempo, esses mesmos elementos, constituem o "remédio velho", 
o "remédio caseiro", o "remédio que o povo ensina", a "puçanga" (...) 
Os vendedores [de puçangas] são chamados pelos compradores (em sua 
maioria habitantes dos bairros proletários da cidade de - puçangueiros - 
porém, os mesmos acham essa denominação depreciativa e preferem a 
velha denominação de "Dr. Raiz" (...). 
(...)  Os produtos mais caros são em sua maioria de origem animal: uirapuru 
seco em bolsa de tamanduaí, olho-de-boto, "cunha", de bota, peles de 
jibóia, ninho de coré (cauré), estrela-do-mar, cavalo marinho, etc. 

129 Arthur Napoleão Figueiredo (Pará?,1923-1989)  foi militar e jurista e aproximou-se da Antropologia 
a partir dos anos 1940, tendo iniciado seus estudos no Museu Emílio Goeldi, ao lado do antropólogo 
Eduardo Galvão. Disponível em:   
https://www.portal.ufpa.br/index.php/ultimas-noticias2/11057-conferencia-marca-comemoracao-de-30-
anos-do-laboratorio-arthur-napoleao-figueiredo. Acesso: 10 Fev. 2025. 



 268 

(...) A grande maioria dos puçangueiros está vinculada ao experimento 
religioso do Batuque, da Umbanda e da Pajelança, entretanto ainda existem 
vendedores de puçangas, totalmente desvinculados desses experimentos 
religiosos (..) 
As pessoas mais idosas que residem na capital ainda guardam lembranças 
dos puçangueiros, rezadores, curadores e pajés famosos que atuavam na 
cidade. 
Dentre os puçangueiros, destacava-se o Dr. Raiz, com banca de venda no 
Mercado de Peixe. Foi ele quem transmitiu essa denominação a seu filho, 
também já falecido. Além de receitar, preparava também os remédios para 
as doenças diagnosticadas. Dizem que era um profundo conhecedor da 
flora medicinal da região. Seus descendentes não seguiram a mesma 
"profissão" do pai [...]. (FIGUEIREDO, s/d, apud MARANHÃO, 2000, 
p.250-251). 
 
 

A mistura de ervas, raízes e outros elementos da flora, fauna e minerais, são 

apresentadas como um elo entre a cura física e espiritual, frequentemente vinculada 

a rituais da Umbanda, do Batuque e da Pajelança Amazônica, mas também pode 

ser uma prática desatrelada à religião, configurando-se como um saber ancestral, 

por ser um "remédio que o povo ensina". 

Figueiredo sublinha a relevância histórica e simbólica dos puçangueiros, 

figuras que, apesar de rejeitarem a alcunha depreciativa, desempenharam papel 

central como guardiões do conhecimento popular. Esses "Drs. Raiz" representam 

não apenas uma sabedoria enraizada no território amazônico, mas também a 

resistência frente à modernidade, que tende a marginalizar tais práticas. Por fim, o 

autor nos dá uma dimensão nostálgica ao lembrar de curadores e pajés icônicos, 

enquanto sugere um enfraquecimento dessa tradição na contemporaneidade, 

evidenciado pela ausência de herdeiros que continuem o legado da profissão. 

A temática do banho de cheiro também foi alvo de atenção da escritora 

paraense Eneida de Moraes, em seu livro Terra Verde, publicado em 1929.   
 

HUM! a senhora está rindo?  

Está caçoando da mulata velha? 

Então porque velo me procurar? Não acredita, porque é moça e é bonita, mas 

quando for ficando velha, vae acreditando. 

Depois você precisa disso tudo! Menina,  

A inveja pode até matar a gente... Quantos casos-quantos! eu vi de moças bonitas, 

que um dia começaram a dar pra traz, e ficaram, - coitadas -  umas infelizes pelo 

mundo a fora! 

Os santos sosinhos não fazem milagres… 



 269 

Deus disse: “faz que eu te ajudarei” 

Ouça um conselho, menina: Faça! 

Olhe: 

compre priprioca e tome sempre no seu banho de patcholy e pão de Angola... 

quando alguém se afastar de si, tome um banho com essa batata de “vae e volta”... 

Si a pessoa não voltar, cuspa-me na cara...  

Quando quizer prender para toda a vida alguem, ponha carrapato nos seus banhos 

de cheiro... É uma belleza! 

E cachorrinho pra amansar? 

_ “Escuta minha velha o banho da Felicidade, como é? Como se faz?” 

_ “O banho da Felicidade? 

_ tome ás sextas-feiras ao meio dia, catinga de mulata, mangerona, bergamota, 

pataqueira, priprioca, patcholy, cipó catinga, arruda, cipó uyira, baunilha e corrente... 

Ponha isso para ferver, e depois de estar frio, tome o banho... 

Ah! menina! 

a felicidade vem que vem bonita… Há muitos banhos bons: 

o banho p'ra arranjar namorado,  

p'ra ter sempre dinheiro,  

pra inveja não pegar, 

p'ra os maus olhados não fazerem mal à nossa vidal!” 

_ “E quanto custa um banho desses? Você preparando?” 

_ “Por 5$000 eu lhe dou um banho e tanto… 

 Ninguém será mais feliz e mais querida que você… 

Tome minha menina... 

Tome sempre seu banho de Felicidade…” 

……………………. 

Banhos de cheiro da minha terra… 

A felicidade que custa 5$000... 

As folhas verdes que nos podem dar, aquillo que o destino nos negou... 

a Felicidade... 

A Felicidade que a mulata Sabá vende no mercado...  

banhos de cheiro do Pará. 

 

(MORAES, 1929, p.19-20) 



 270 

Moraes combina lirismo e oralidade para capturar a riqueza cultural e 

espiritual do Pará por meio das práticas populares ligadas aos banhos de ervas. A 

narrativa se desenrola em um diálogo entre uma mulher mais velha, a mulata Sabá, 

e uma jovem que, inicialmente, parece incrédula, mas acaba ouvindo os conselhos 

da experiente personagem. Através do uso de ingredientes como patchouli, priprioca 

e arruda, o poema evoca não apenas os aspectos mágicos e ritualísticos dos 

banhos, mas também seu papel como metáfora para o desejo humano de controle 

sobre a sorte, o amor e a felicidade. 

O poema explora a dualidade presente entre a tradição e a modernidade, a 

juventude e o envelhecimento, em que a mulata Sabá é retratada como uma guardiã 

de saberes ancestrais, um símbolo de resistência cultural e espiritual frente a um 

mundo que, muitas vezes, desdenha dessas práticas. A felicidade "que custa 5$000" 

revela, ao mesmo tempo, a ironia e a esperança de encontrar soluções simples para 

as complexidades da vida. Eneida enaltece as práticas populares e dá voz à 

sabedoria das mulheres afro-indígenas da Amazônia, destacando a riqueza de uma 

espiritualidade conectada à ancestralidade. O poema é, portanto, uma homenagem 

das tradições amazônicas, um testemunho da busca pela felicidade e uma crítica 

sutil ao ceticismo da modernidade frente aos saberes populares. 

Bruno de Menezes, no jornal Folha do Norte de 24 de junho de 1952, 

publicou o texto intitulado “Belém, cidade dos cheiros de São João”, no qual traça 

um panorama sensorial e cultural da capital paraense durante as festividades 

juninas. Posteriormente, esse texto foi incorporado ao livro Poesias Esparsas, 

reunido na coletânea Obras Completas, publicada em 1993. 

 

Hoje minha Cidade amanheceu trescalante, cheirando a vegetais odorantes, a 

raízes maceradas, a bulbos rescendentes, a pataqueiras de igarapés, a folhas de 

vinde-cá-pajé, a cascas de arataciú, a serragens de pau d'Angola, a capelas cor de 

musgo, entrançadas de fetos verdes, com que a nossa gente do norte, se enfeita de 

coroas silvestres, como nas antigas festas campestres, para louvar São João e 

acender fogueiras votivas, que foram o fogo das cavernas e dos moquéns 

selvagens... 

Os santos de junho são uns santos folieiros, que alegram os subúrbios e apreciam 

os fogos pirotécnicos. Só têm saudades dos balões multicores, porque queimavam 

palhoças. E também as plantações dos banquezeiros, dos senhores prestigiosos. 



 271 

Mas, na quadra joanina, São João gosta da cidade cheirando, desde a doca do 

Ver-O-Peso, onde traficantes e os "marreteiros" enganam os caboclos sabidos, e os 

turcos negociam coisas falsas… Desde as calçadas da Recebedoria, onde os 

ambulantes pagam impostos, vendendo acocorados nas pedras brutas... Desde a 

rampa do cáis poeirento, cheio de vozeria, onde as frutas, os legumes, o carvão, a 

farinha d'água, vindos nas igarités primitivas, deixam isso para o povo que compra 

por uns preços que nem se discutem mais... 

Todos esses recantos amanheceram mandando no sopro do vento. O cheiro tirado 

da terra para cidade se banhar, este cheiro que entra pela João Alfredo, invade os 

ônibus granfinos, belisca os braços das brancas, das mulatas, das curibocas, das 

rouxinhas. Entra nas casas de comércio, nos botequins, nas farmácias que 

preparam drogas; Vai bulir com as moças de Quatro e Quatrocentos, até com os 

malandros "mordedores"... 

Há gente que fica tonta de aspirar este cheiro bom, que serve de afrodisíaco para os 

amores luso-africanos, que andam nas ruas do comércio, nas praças adjacentes, 

como se uma porção de mulatas, de mulheres diferentes das outras, saíssem de um 

banho tribal, de ritualismo nudista, feito de cheiros bravios. Quanto povo, quanto 

colorido interessante, quantas caras diversas, - tudo isso circulando dentro das 

ondas de cheiro-cheiroso de S. João. Comprado das velhas curandeiras, dos 

ervanários dos Mercados, que sabem de cor os nomes dos matos aromáticos, dos 

trevos, dos breus defumatórios, das infusões que dão sorte... 

Por isso é que, apesar dos pesares, minha Cidade não se entrega, e faz questão de 

ser paraense, mesmo vestida de chitão. Porque ela empobreceu sem saber como e 

nem os Poetas também… 

Eu louvo, porém, a minha Cidade otimista, que está mudando a sua fisionomia 

regional, mas sempre alegre como as cabrochas que são do amor, que fazem raiva 

com no cheiro aperitivo dos seus corpos. 

Quando a quadra joanina entra no fogo, minha Cidade se enfeita e põe foguetes 

estrelados, queima foguetinhos caros, comprados com o dinheiro do seu suor, que 

ela recebe sem saber se vem do salário mínimo ou da exploração organizada... 

Hoje, minha Cidade, na hora do banho tradicional, lembra-te de mim também e das 

amadas que não brincam mais o São João nos terreiros, nem tiram sorte para 

saberem das coisas... 



 272 

Toma o teu banho de cheiro-cheiroso e deixa que ele se grude na tua pele, para 

fazer a denúncia dos amores que tiveres, para que saibam te apreciar, para que 

saibam que ainda és tu a nossa querida Belém de outrora! 

 

(MENEZES, 1993). 

 

​ O poeta usa uma linguagem repleta de sinestesias ao evocar os aromas das 

ervas, que se espalham pelas ruas, ônibus e mercados, simbolizando a tradição 

presente na quadra junina. Bruno faz uma crítica social subjacente ao mencionar a 

exploração de trabalhadores, o que contrasta com a alegria e o orgulho em 

preservar a identidade paraense.  O eu lírico também comenta sobre a resistência 

cultural presente na cidade, que, apesar das dificuldades econômicas e do processo 

de modernização, ainda mantém vivas as manifestações culturais dos banhos de 

cheiro e dos festejos juninos. 

​ Ao final, a cidade é personificada como um corpo que exala identidade e 

memória, carregando as marcas do passado em meio às mudanças do presente. 

Neste sentido, o poeta exalta Belém como um espaço de resistência e afetividade, 

onde o cheiro torna-se símbolo de pertencimento cultural. 

Osvaldo Orico, no livro Mitos ameríndios e Crendices amazônicas, comenta 

sobre o banho de cheiro como algo transplantado de cerimônias antigas. 

 
Mesmo certas festas e crenças que aqui adquiriram sabor regional, como o 
São João dos bumbás nortistas, das coroas de trevo, dos banhos de cheiro, 
são transplantações de cerimônias remotas, que os gauleses, germanos e 
escandinavos celebravam por ocasião dos solstícios do verão (ORICO, 
1975, p.37). 

 

O autor relata que, ainda hoje, o banho de cheiro é uma das tradições mais 

apreciadas em Belém e em Manaus, assim como nos interiores do Pará e 

Amazonas.  

 
Muitas pessoas o prolongam por todo o ano, sob a forma de garrafadas. É 
comum, mesmo no guarda-roupa de gente fina, encontrar-se uma garrafa 
de patchuli ou de outras propriedades da flora amazônica. A grande atração 
do banho de cheiro é, porém, na noite de S. João, depois que as famílias 
encerraram a festividade dos foguetes, tiraram sortes e pularam as 
fogueiras, dando-se a mão em parentescos e compadrios. A flora 
amazônica é pródiga e gentilíssima em toda espécie de ervas e cascas 
aromáticas com que se fazem as infusões do banho de cheiro. São ervas de 
odor ativo, como a oriza, a pataqueira, a malvarosa; cipós excitantes como 



 273 

o corembó, o cipó iuira e o cipó catinga; cascas aromáticas como o cedro, 
umiribuiçu e macaca-poranga; raízes inebriantes como o urutaciu, a 
priprioca, marapuama, patchuli e mão de onça; trevos variegados, como o 
torcidinho, japana, manjericão, manjerona, catinga-de-mulata, pega-rapaz, 
benjoim, etc. Acrescente-se ainda à relação de tudo o pau-santo, o 
pau-d'Angola e o pau-rosa (ORICO, 1975, p.135). 
 

 
Orico comenta sobre a prática de engarrafar o banho de cheiro a fim de ser 

usado continuamente ao longo do ano, e não somente na noite de São João. O fato 

de garrafas com esses preparados serem encontradas "no guarda-roupa de gente 

fina" sugere que a tradição atravessa as classes sociais, alcançando até os mais 

abastados, o que ressalta a importância da cultura popular amazônica, mesmo entre 

as elites econômicas. 

Orico destaca a riqueza da flora amazônica na oferta e acessibilidade de 

ervas e cascas aromáticas utilizadas para preparar o banho de cheiro, o que nos 

revela como a biodiversidade amazônica sustenta práticas culturais que combinam 

saberes populares, medicina natural e espiritualidade. 

O autor cita Ildefonso Tavares, um cronista paraense, o qual transmite o modo 

de preparo dos banhos de cheiro: 

 
Os trevos, ervas e cipós são pisados e as raízes e paus ralados dentro de 
uma bacia ou cuia pitinga, com água, e guardados até a hora do banho. Em 
seguida, deita-se água limpa pelo corpo e esfrega-se com o sumo dos 
ingredientes, concluindo por despejar à cabeça o líquido perfumoso e vestir 
a roupa sem enxugar o corpo. Os ingredientes, entretanto, tem as suas 
virtudes especiais (TAVARES, s/d apud ORICO, 1975). 

 

 

Nos relatos de preparação expostos nesta pesquisa, este é o único que narra 

o uso dos pés para macerar as ervas, mas, geralmente, o processo é realizado com 

as mãos.  Tavares explica, ainda, que após o banho de higiene do usuário, as ervas 

do banho de cheiro devem ser esfregadas diretamente na pele, para então despejar 

o restante na cabeça. O autor destaca que o usuário não deve enxugar o corpo, 

permitindo que os aromas e as propriedades das plantas sejam absorvidos, 

reforçando o caráter ritualístico e simbólico do banho. 

Eneida de Moraes volta a escrever sobre a infusão de ervas amazônicas, 

registrando seu modo de produção no livro Aruanda e Banho de Cheiro, de 1989:  

 



 274 

[...] em minha terra, na longínqua e amada cidade de Santa Maria de Belém 
do Grão Pará, há uma prática extremamente bela e perfumada, que se 
chama banho de cheiro ou banho da felicidade. Quereis aprender a fazê-lo? 
A receita é simples [...] Tomai de uma lata de banha bem limpa. Dentro dela, 
com bastante água jogai folhas, raízes, madeiras cheirosas da Amazônia 
que, raladas, esmagadas – verdes pela juventude ou amareladas pela 
velhice – darão, depois de fervidas, um líquido esverdeado, com estranho 
perfume de mata virgem.  
Perdoai se os nomes dessas ervas parecerem selvagens aos vossos 
ouvidos habituados aos caros, raros e belos perfumes franceses, cujos 
rótulos lembram romances e poemas. Nossos aromas, primitivos, agrestes, 
são frutos da floresta e, com eles, naturalmente nossos avós índios também 
se perfumavam; se não recendiam aquele odor, é porque – sabeis – os 
índios têm cheiro de terra. 
Eis as plantas necessárias ao banho da felicidade: catinga de mulata, 
manjerona, bergamota, pataqueira, priprioca, cipó catinga, arruda, cipoíra, 
baunilha (só uma fava) e corrente. Deixai ferver e ferver muito. Depois – ah 
depois… – deixai esfriar e está pronto o vosso banho de São João, que 
deve ser tomado à meia-noite de 23 de junho para abrir as portas de todas 
as venturas. São João ajudará (MORAES, 1989, p.69-70). 

 

​O banho de cheiro do Pará mostra a tradição dos paraenses ao longo das 

festividades de santos realizadas durante o mês de junho, sobretudo na festa de 

São João. Moraes rememora suas lembranças de infância, nas vésperas de São 

João, em que: 

[...] a cidade amanhecia festiva, com a correria de homens carregando à 
cabeça tabuleiros cheios das ervas da felicidade [...].  – Cheiro cheiroso! (a 
pronúncia local: chêro chêroso.) Eram muitos, muitos; janelas e portas se 
abriam em todas as casas. Quem deixava de comprar seu banho para 
aquela noite? Nos fogões e nas fogueiras – as mesmas que iriam iluminar a 
noite do santo, – a grande lata fervendo. São João ia chegar encontrando 
nossos corpos perfumados, prontos nossos corações para a felicidade. No 
cabelo das curibocas, jasmins e maços de patchuli recendiam (MORAES, 
1989, p.70-71).  

 

​No excerto acima, fica claro que a venda das ervas era realizada por homens, 

o que fica ratificado em: “Os homens paravam de casa em casa, desciam os 

tabuleiros: ervas, raspas, folhas, pedacinhos de madeira passavam de suas mãos às 

da compradora. Ninguém queria perder o direito à felicidade: ricos e pobres” 

(MORAES, 1989, p.198). 

​Ainda que a venda das ervas também fosse realizada por homens no 

passado, a essência feminina marca tal tradição: desde a escolha das ervas, o modo 

de preparo, bem como sua comercialização. ​  



 275 

A autora faz questão de ressaltar que a tradição do banho cheiroso não 

estabelece distinções sociais, pois sua finalidade era desejada por todos, como a 

limpeza do corpo e da alma. Ela também relata que os banhos servem “para se 

arranjar namorado, para se ter sempre dinheiro, para que a inveja e o mau-olhado 

não perturbem nossa vida” (MORAES, 1989, p. 74-75). 

​A prática do banho de cheiro a que se refere Eneida de Moraes, e a temática 

expressa na pintura de Antonieta Feio, remete a conhecimentos adquiridos pela 

tradição130 da oralidade, a qual é transmitida de geração a geração, construindo um 

verdadeiro processo de transmissão de saberes populares. De acordo com Salles 

(1971), o conhecimento dessas vendedoras pode ter ligações com os africanos ou 

seus descendentes que já residiam na Amazônia desde o século XVII, remontando 

às primeiras levas do tráfico negreiro. 

Também é válido apontar o caráter religioso e sagrado do banho de cheiro, ao 

evidenciar matrizes étnico-religiosas distintas, vivenciadas tanto em práticas 

individuais ou por comunidades tradicionais que se expressam pelo culto coletivo, 

seja pela devoção aos santos do catolicismo, seja pelos rituais afro-indígenas, como 

a Umbanda e a Pajelança Cabocla. Nesse sentido, seu uso pode ocorrer em 

qualquer período do ano, sendo que o auge do consumo se dá nos meses de junho, 

como visto anteriormente, e, também em dezembro, a fim de limpar as “impurezas” 

do ano velho e trazer sorte para seus usuários.  

Sobre os conhecimentos ancestrais em forma de herança cultural: 

 
Nota-se fé, crenças, manifestações religiosas e também um conhecimento 
elaborado em ações sociais, culturais e econômicas. Em relação ao papel 
que as práticas religiosas e culturais exercem sobre o pensar e o agir dos 
homens e mulheres na sociedade, nota-se, na crônica de Eneida, a 
configuração do universo simbólico-existencial da antiga “Santa Maria de 
Belém do Grão Pará” como processo de afirmação das identidades locais. 
(ATAIDE, 2022, p.9-10). 

 

 

​Neste sentido, a prática do banhar-se com o cheiro configura-se como um 

exemplar de identidade cultural do povo belenense, o que fica evidenciado em sua 

comercialização no mais conhecido ponto turístico da cidade, o mercado do 

Ver-o-Peso, sendo o espaço fixo que contempla o maior número de mulheres 

130 O conhecimento tradicional é definido como o conjunto de saberes e saber-fazer a respeito do 
mundo natural, sobrenatural, transmitido oralmente de geração em geração (DIEGUES et al. 2000, 
p.30).  



 276 

erveiras da cidade, de tal maneira que existe uma ala exclusivamente destinada a 

elas, conhecidas como “erveiras”, “cheirosas”, “mulatas de cheiro”  ou ainda 

“mandigueiras”.  

Os produtos comercializados por essas mulheres em suas barracas vão além 

dos próprios banhos de cheiro e garrafadas, incluem pomadas, perfumes, óleos, 

ervas e insumos biológicos, responsáveis por curar as doenças do corpo, os 

problemas espirituais e amorosos, bem como atrair sorte e prosperidade. Conforme 

afirma Santos (2000), essas tradições surgem de interações interétnicas, como a 

influência indígena, a fitoterapia da medicina popular européia, influência africana e 

nordestina – essa última com seus próprios processos sincréticos. 

 

4.1.4 Narrativas tecidas: imagens do vestir na representação da Vendedora de 
Cheiro 

Em obra acadêmica importante para os estudos do vestir no Brasil, Gilda de 

Mello e Souza nos aponta que:  

 
[...] a vestimenta é uma linguagem simbólica, um estratagema de que o 
homem sempre se serviu para tornar inteligíveis uma série de idéias como o 
estado emocional, as ocasiões sociais, a ocupação ou o nível do portador 
(1987, p.125).  

​Mesmo com a atual facilidade de comunicação entre as pessoas, a 

vestimenta continua sendo uma importante linguagem simbólica, além de nos 

conceder pistas que ajudam a revelar as identidades de suas usuárias. A partir 

dessa ótica, vamos analisar os itens que compõem a construção vestimentar 

presente em Vendedora de Cheiro.  

4.1.4.1 Bata 
 

A Vendedora de Cheiro veste uma bata branca (Fig.60), adornada com um 

delicado folho franzido no decote (Fig.61) e aplicações de renda passa-fita em 

bordado inglês com motivos florais, distribuídas verticalmente nas mangas, nos 

punhos e na pala. A modelagem da peça é reta, com leve franzido a partir da pala 

do decote, característica que, segundo Viana e Borges (2020), pode variar entre os 

formatos evasê, reto, godê ou ciganinha, com ou sem babados, mas sempre 

marcada por dimensões amplas que garantem caimento solto e afastado do corpo.  



 277 

A manga da bata foi confeccionada em formato tulipa (Fig.62), cujo recorte 

específico favorece a mobilidade dos braços — um atributo funcional às exigências 

de agilidade da vendedora ambulante. Embora não seja possível afirmar com 

certeza as razões da escolha desse modelo, dado que envolvem valores objetivos e 

subjetivos ausentes na fonte visual, pode-se conjecturar uma possível relação com 

práticas ou símbolos da religiosidade da retratada.  

 

 

Figura 60: Bata da Vendedora de Cheiro  
Fonte: TEIXEIRA, 2023 

Fotografia realizada pela autora no dia 27 de outubro de 2023 na Bienal das Amazônias  
em Belém - PA. 

 



 278 

  

Figura 61: Detalhe do folho no decote da bata 
Fonte: TEIXEIRA, 2023 

Fotografia realizada pela autora no dia 27 de outubro de 2023 na Bienal das Amazônias  
em Belém - PA. 

 
 
 

  

Figura 62: Aplicações de renda na manga em estilo tulipa. 
Fonte: TEIXEIRA, 2023 

Fotografia realizada pela autora no dia 27 de outubro de 2023 na Bienal das Amazônias  
em Belém - PA. 



 279 

A semelhança da bata usada pela Vendedora de Cheiro nos remete à 

vestimenta sagrada, pois de acordo com Anaíza Vergolino (apud PAES 2016, p. 

138-139), a bata consiste em um elemento de permanência nos cultos das religiões 

de matriz africana no Pará, pois a indumentária marcada por esse tipo de blusa já 

era utilizada desde a época do batuque paraense e ainda permanece na atualidade 

como elemento litúrgico dos cultos. 

Por sua vez, a bata traz também fortes marcas muçulmanas (LODY, 2015). 

São largas, soltas, sem adesão excessiva e sem delimitar o corpo da mulher, 

exatamente como pregam os seguidores do Alcorão (VIANA; BORGES, 2020). 

Além de uma possível herança religiosa, a predileção pelo uso da bata branca 

também pode estar relacionado à higiene dos corpos e/ou à adaptação da roupa às 

condições climáticas da região.  

Como visto nos capítulos anteriores, o uso da roupa branca por mulheres 

populares foi constantemente descrito por viajantes, literatos, jornalistas e artistas, 

desde o século XIX, mantendo-se até a primeira metade do século XX. Manter a 

aparência e os corpos devidamente limpos era um comportamento que estava 

vinculado às questões higienistas difundidas no período, além de configurar em um 

sinal de modernidade, traço almejado pela capital paraense.  

Os cuidados corporais abarcavam todas as classes sociais presentes no Pará 

e, mesmo entre os menos abastados financeiramente, o banho e a troca da roupa 

branca eram comuns, fato que chamou a atenção do médico Américo de Campos, 

em 1900, ao comentar sobre a higiene no estado: 

 
São minimamente cuidadosos com a limpeza do corpo, os paraenses. Raro, 
raríssimo mesmo, é quem não usa tomar banho diariamente, 
ensaboando-se. A isto acresce o uso de mudar cotidianamente a roupa 
branca, cuidado de limpeza comum, nos naturais desta zona, à classe 
baixa, mesmo da mais ínfima condição social (CAMPOS, 1912, grifo 
nosso). 

 

A roupa branca mencionada por Campos pode ser as “roupas de baixo”, que 

originalmente nos séculos XVIII até o XIX, eram as lingeries usadas pelas mulheres 

brancas, mas nas colônias, era frequente o uso destas como blusas pelas mulheres 

negras, o que pode explicar a presença e o uso constante visto nas diversas 

reproduções de obras mencionadas e nas descrições das vestimentas, presentes 

nesta tese.  



 280 

Está introduzido em Belém, sobretudo na classe comercial, a mais 
numerosa, o uso das roupas leves, de algodão ou linho branco, para o 
labutar diurno. [...] O serviço de lavagem de roupas é feito nos quintais das 
casas onde moram as lavadeiras, e a água tirada da bica ou de algum poço. 
Houve nesta cidade uma empresa de lavagem de roupa por meios 
mecânicos, a sua vida não foi muito longa, porque ao paraense não praz a 
promiscuidade e repugna a mistura de suas vestes com outras que podem 
ser portadoras de corpúsculos morbígenos (CAMPOS, 1912, grifo nosso). 

 
 

A ênfase no uso de roupas leves, de algodão ou linho branco, reflete uma 

adaptação ao clima quente e úmido da região amazônica, mas também denota os 

hábitos e convenções sociais dos trabalhadores do comércio local. O autor comenta 

que essas roupas eram usadas no trabalho diurno. Por outro lado, a descrição do 

serviço de lavagem de roupas e a rejeição à lavanderia mecânica apontam para 

questões de saúde pública: a preferência por lavar roupas em espaços domésticos 

evidencia uma preocupação com a contaminação e a higiene, alinhada aos 

conhecimentos médicos da época sobre doenças transmitidas por contato.  

O uso de roupas claras pela população belenense era uma realidade que 

ultrapassava o uso apenas no local de trabalho, haja vista que a fotografia realizada 

por Jacques Huber131 (Fig.63) nos permite observar que tais roupas também 

estavam presentes nos dias festivos dos populares, como na maior festa religiosa do 

Pará: o Círio de Nazaré.  

 

131 Jacques Huber (Suiça, 1867 - 1914) foi um botânico contratado por Emílio Goeldi para o Museu 
Paraense de História Natural e Etnografia. Ele viveu em Belém de 1895 até seu falecimento. Nessa 
cidade, aperfeiçoou suas habilidades no uso da tecnologia fotográfica, aplicando-a de maneira 
sistemática à pesquisa de campo na Amazônia. Ganhou notoriedade mundial com seus registros de 
plantas e paisagens, sendo considerado, em publicação da historiadora francesa Caroline Fieschi, um 
dos 50 principais fotógrafos de ciência do século XIX e início do século XX. Disponível em: 
https://medium.com/@ensaio/o-c%C3%ADrio-negro-de-jacques-huber-6b21e4502689. Acesso: 16 
Nov. 2024.  



 281 

 
Figura 63: Populares caminhando no Círio de Nazaré de 1902. 

Fonte: SANJAD, 2023. 
 

 

Ainda sobre o uso de roupas brancas, o anúncio do “Bazar Paraense” (Fig.64) 

destaca o “grande deposito de camisas brancas e de cores” e, acima, informa que 

“tem sempre tudo que é necessario para o enxoval de noivas e completo sortimento 

de roupas brancas para senhoras e meninas”, mostrando assim, a variedade de 

itens que atende às diferentes idades.  

 

 
Figura 64: Anúncio Bazar Paraense  

Fonte: Indicador Illustrado do Estado do Pará, 1910.  



 282 

Em relação às referências de um passado histórico, a bata branca nos remete 

ao camisu132, que consiste na camisa usada no traje de crioula. Torres (2004) 

diferencia camisa de camisu: em que a camisa pertence à indumentária de beca133, 

enquanto o camisu é a peça que compõem o traje do dia a dia. 

A autora aponta a camisa talhada que compunha o chamado traje de beca e 

que descia um pouco abaixo da cintura.  

O ombro é feito de um pequeno retângulo embainhado, a que se “apregam” 
mangas curtas, ligeiramente franzidas; na parte inferior do braço, na região 
da axila, um pequeno quadrado postiço dá liberdade à manga para todos os 
movimentos. A manga (de 15 cm de comprimento), termina franzida numa 
tira estreita, provida de duas casas [...]. O decote arredondado alarga-se 
mais para o lado que em profundidade e termina por uma renda, que a 
goma sustenta em pé. A camisa é toda feita em pontos de “barafunda”, 
tecida a cheio, em “asa de mosca”, “jasmim”, “empalhamento de cadeira”, 
etc.  Pouco abaixo da cintura, a camisa prolonga-se, por emenda, até ao 
meio da barriga da perna. Esta é a peça que a baiana veste diretamente 
sobre o corpo [...]. A camisa também pode ser bordada à mão e, 
geralmente, as emendas laterais fazem-se com um entremeio de renda. A 
renda usada nas camisas é quase exclusivamente a de almofada e o 
bordado é de flores, espinha de peixe, crivos, ilhós e pontos russos, etc 
(TORRES, 2004, p.439). 

 

Sobre a característica do camisu, Souza (2007, p.77) o define como uma 

peça simples, uma espécie de camisa ou camiseta mais ou menos justa, sem gola, 

pouco decotada, feita geralmente em algodão e usada pelas iaôs134.  

Geralmente, o camisu é uma bata longa até por volta da altura dos joelhos, e 

remete à roupa de ração, que recebeu esse nome por ser confeccionada com sacos 

de ração de animais. Ainda hoje é produzida com tecidos resistentes, pois é voltada 

para as funções diárias no barracão e, quase sempre, na cor branca. Sobre as 

especificidades da roupa de ração, Lody (2015) comenta que nos terreiros de 

candomblé é um traje interno, usado nas lidas cotidianas, composto por saia sem 

anáguas, com ou sem camisa. A saia pode ser usada na altura do busto, deixando 

134  No candomblé são pessoas que entram em transe, com menos de sete anos de iniciação. Fonte: 
PEREIRA, 2017, p.98.   

133 O traje de beca é um traje religioso e de luxo, usado na Irmandade de Nossa Senhora da Boa 
Morte, que é composta unicamente por mulheres negras, a partir dos 45 anos de idade, geralmente 
adeptas do Candomblé. O traje de beca mantém a mesma estrutura do traje de crioula, porém as 
saias são plissadas e pretas, e o pano da Costa é preto com avesso vermelho. Esse traje só é dado 
às mulheres depois de três anos de iniciação e deve ser devolvido caso haja um desligamento. Fonte: 
MONTEIRO et al., 2005. 
 

132  O termo camisu também é encontrado em algumas pesquisas como camizu. 
 



 283 

os ombros livres. Quanto à nomenclatura, deriva da ideia de roupa que come, isto é, 

que recebe obrigações durante os diferentes rituais.  

A bata é uma peça também de uso exclusivo das ebômis135 e consiste em 

uma camisa bastante ampla, geralmente decotada ou vazada quando feita em  

richelieu, o que exige o uso do camisu por baixo (Souza, 2007, p.77). As batas 

femininas são mais rodadas e decotadas, enquanto as masculinas são mais retas e 

com modelagem mais simples, são peças confeccionadas em tecidos elaborados, 

como o richelieu ou outros tecidos bordados. 

Quanto aos materiais utilizados na confecção deste item pertencente ao traje 

de crioula, as descrições apontam que as camisas ou camisus eram feitas em 

tecidos brancos. Oliveira Neto (1968) afirma que as camisas eram de linho ou 

cambraia de linho,  enquanto Monteiro et al. (2005) afirmam, no entanto, que tais 

camisas, usadas até os dias de hoje e que provavelmente correspondem ao modelo 

anterior, são feitas de algodão branco.  

Torres (2004) diferencia a camisa do camisu ao indicar que os bordados eram 

mais comuns nas camisas que compunham o traje de beca, que consiste em um 

traje religioso e de luxo usado pelas mulheres pertencentes à Irmandade de Nossa 

Senhora da Boa Morte. Assim, os camisus usados no dia a dia possuíam um corte 

aparentemente mais simples. 

 

4.1.4.2 Saia 
 

Seguindo a análise, observa-se que a vendedora de Antonieta traja uma saia 

estampada com motivo floral (Fig.65), composta por flores na cor rosa, pintadas de 

forma simplificada e sem um padrão comum, além de ramos em tom de verde claro 

(Fig.66). Adicionalmente a essa composição, há desenhos abstratos, que não foram 

possíveis a identificação, nas cores amarela, laranja, verde escuro, azul claro, azul 

escuro e magenta, sobre um fundo branco. Tais desenhos podem ter sido feitos 

apenas para preencher os espaços vazios e possuem o mesmo padrão cromático 

em toda a extensão da saia. As disposições dos motivos florais na composição do 

tecido, aparentemente, mantém uma distância igual entre si, assim como os motivos 

ornamentais que compõem os espaços.  

135  Pessoa iniciada com sete ou mais anos de santo (no caso de pessoas que entram em transe), ou 
equedes e ogãs (que não entram em transe). Fonte: PEREIRA, 2017, p.98.   



 284 

 

Figura 65: Saia da Vendedora de Cheiro  
Fonte: TEIXEIRA, 2023 

Fotografia realizada pela autora no dia 27 de outubro de 2023 na Bienal das Amazônias  
em Belém - PA. 

                 
 
 

  

Figura 66: Detalhe do tecido         
Fonte: TEIXEIRA, 2023 

Fotografia realizada pela autora no dia 27 de outubro de 2023 na Bienal das Amazônias  
em Belém - PA. 



 285 

Sobre os motivos ornamentais com ramos de flores, Monteiro (2012, p.58) 

afirma que estes não foram uma invenção do design de estampados, tendo em vista 

que já eram usados nos padrões de bordado de períodos anteriores ao uso desse 

tipo de composição na estamparia, datando do século XVIII.  

A autora também comenta que a criação dos cilindros na tecelagem agilizou o 

processo e diminuiu a mão de obra, e que as descobertas de novas tintas no século 

XIX, aliadas à facilidades de entrada e comércio, contribuíram para o barateamento 

dos tecidos estampados, o que pode indicar que eram um tipo de mercadoria 

acessível à grande parte da população. A estampa formada por ramos de linhas 

simples era considerada tradicional, portanto tal motivo não possuía nenhuma 

grande inovação estilística, como por exemplo, aconteceu com os tecidos da casa 

Liberty (Fig.67), que embora formados por flores miúdas, tinham a assinatura de sua 

marca e se tornaram uma tendência no final do século XIX e início do XX 

(MONTEIRO, 2012, p.151). 

 

  

Figura 67: Exemplar de algodão Liberty (1920-1930/USA) 
Fonte: Monteiro, 2012, p.67. 

 



 286 

Em relação à forma, a pintura de Feio não nos permite saber se a saia é 

longa, pois a retratada se encontra de meio corpo na composição pictórica, assim 

como não sabemos se ela é composta por pala, babados ou se é ornamentada com 

bordados na barra. Apenas sugestionamos que seja longa, tendo em vista um fator 

comparativo com outras representações de vendedoras do período e com saias 

encontradas em acervos de museus, como as saias de crioula (Fig.68) do Museu do 

Traje e do Têxtil de Salvador, na Bahia (MONTEIRO, 2012).  

 

Figura 68: Vestimentas pertencentes à Florinda Anna do Nascimento 
Fonte: https://institutofeminino.org.br/traje-textil/ 

 

Nota-se também que a saia apresenta certo volume, o que sugere o uso de 

anáguas para a armação, elemento que remonta à roupa europeia, sobretudo pela 

influência portuguesa nos trajes das “negras de ganho” do século XIX, conforme 

assinala Lody (2001, p.44-45): 

O conjunto de tecidos e suas diferentes disposições na formulação dos 
trajes das quituteiras, quitandeiras ou simplesmente negras de ganho 
(século XIX) sem dúvida tem muito mais portugues do que africano. [...] As 
roupas das negras de ganho no Brasil do século XIX são projeções das 
roupas das vendedeiras portuguesas dos séculos XVIII e XIX, aquelas 
mulheres que vendiam nas ruas, praças e mercados [...]. Essas roupas 
portuguesas já haviam incorporado uma afro-islamização acrescida de 
várias outras vertentes civilizatórias da Índia e da Ásia, e o produto dessas 
combinações culturais, visíveis nas roupas afro-brasileiras, são turbantes, 
batas largas, algumas chinelas à mourisca, diferentes camisas, saias, 
anáguas, mantilhas e, em certos casos, panos da costa, além de alguns 
objetos de adorno como correntinhas, brincos e outros. 



 287 

É válido ressaltar que, quanto à origem das saias que compõem o traje de 

crioula, estas são classificadas ora por influência portuguesa, ora por influência 

africana. Como fica evidenciado em Ramos (apud Lody, 1988), “na indumentária, os 

panos vistosos, as saias rodadas, os xales da costa, os braceletes, argolões etc., 

usados pelos negros da Bahia, têm procedência nigeriana”. 

Ainda sobre o uso de saias pelas escravizadas, alguns autores acreditam que 

elas tinham como referência suas senhoras. Tanto que Peixoto (1945, p.333) cita o 

escritor Stefan Zweig que suspeitava que as que as avós ou bisavós dessas 

crioulas, na época da saia-balão tivessem visto, em suas senhoras portuguesas, as 

crinolinas e conservado essa moda em seus vestidos de chita, como símbolo de 

distinção.  

 
A saia-balão e a crinolina são outros dois símbolos de classe que, 
alcançando seu exagero máximo [...], mostram como coerência e 
comodidade são elementos estranhos à moda, sobretudo à moda feminina. 
Ambas tolhiam sobremodo os movimentos: a saia-balão, com a série 
portentosa de anágua engomadas, seis ou sete ao todo [e] a crinolina, com 
a monumental armação de aço [..]. (Souza, 1987, p.127-128).   

 

Interessante pontuarmos que Souza (1987), em seu clássico estudo da moda 

no século XIX, afirma que à medida que os sujeitos se elevavam na escala social, os 

recursos se tornavam mais exagerados, a fim de demonstrar, através do 

desconforto, a todos os observadores, que seu portador não estava empenhado em 

nenhuma espécie de trabalho produtivo e pertencia à classe ociosa. Assim, 

podemos inferir que as mulheres pertencentes à classe trabalhadora subtraíram os 

excessos de anáguas e se desfizeram da crinolina, pois seus corpos precisavam de 

movimento e praticidade, a fim de desempenharem suas funções. Nesse sentido, 

era comum o uso de saias longas, porém com poucas anáguas.   

Monteiro (2012, p.114) indica que no início do século XX, em São Paulo, o 

hábito de usar saia já não estava mais tão relacionado a mulheres negras, mas sim 

a mulheres pobres, trabalhadoras, que possivelmente não conseguiam acompanhar 

as variações e mudanças da moda européia, com suas modelagens curvilíneas. 

A autora afirma que, desde o início do século XIX, vestir o traje de crioula, 

cuja saia era parte essencial, era vestir um traje formalmente fora do sistema da 

moda vigente, caracterizada pelos vestidos. A saia, fora dessa construção, pode ter 



 288 

adquirido então significados que iam da pobreza a questões morais (MONTEIRO, 

2012, p.124).  

O que fica ratificado por Peixoto (1945), ao assinalar que a saia, quando 

usada em outras composições vestimentares, poderia simbolizar, no final do século 

XIX e começo do século XX, a condição marginalizada da mulher com poucos 

recursos financeiros, tornando-se uma roupa do cotidiano sem grandes simbolismos, 

que não fosse o da pobreza ou o de mulheres “sem moral”. 

Outro ponto que nos chama atenção é o contraste na composição pictórica da 

Vendedora de Cheiro: a estampa vibrante e alegre presente na saia da mulher 

retratada versus a melancolia expressa em seu olhar, que também pode sugerir o 

cansaço físico ao percorrer as ruas em um dia de trabalho ambulante sob fortes 

temperaturas.  

No que diz respeito ao suposto material empregado na confecção da saia da 

Vendedora de Cheiro, ela parece ter sido feita em chita ou algum outro tecido 

semelhante de algodão estampado, constituindo mais um código visual da origem 

simples da mulher retratada.  

Até hoje no Brasil, o uso da chita é sinônimo de tecido popular, seja pelo seu 

baixo preço ou por atender um caráter de “brasilidade”, com suas estampas 

coloridas e vibrantes, que geralmente apresentam flores, folhas e animais, mesmo 

que sua origem seja indiana.  

De acordo com Silva (2010, p.99),  a palavra chita deriva de chint em híndi, 

língua falada na Índia, derivada do sânscrito. Chint significa pinta ou mancha, em 

Portugal, as estampas de chita, vindas da Índia, seriam conhecidas pelo nome de 

pintado. Na Holanda, recebe o nome de sits e, na Inglaterra, o tecido estampado de 

flores é chamado de chintz até hoje. A chita é caracterizada por ser uma estampa 

predominantemente floral, tendo em vista que o hinduísmo e o islamismo, as duas 

religiões principais do Oriente, proibiam as representações figurativas. Assim, entre 

3.000 e 5.000 a.C., já podem ser encontrados flores, galhos, folhagens, arabescos e 

desenhos geométricos, como o madra (listras cruzadas formando xadrez típico da 

região de Madras), nos tecidos que os indianos estampavam com seus cunhos, uma 

espécie de carimbo de madeira entalhada ou de metal, antecessor dos clichês de 

impressão. 

A chita era um tecido muito comum, usado pelas mulheres das classes 

trabalhadoras de Belém, nos séculos XIX e XX, como fica afirmado no comentário 



 289 

de Lacerda e Sarges (2009), ao relatarem  sobre o assassinato de duas mulheres 

pobres, residentes em Belém, as lavadeiras136 Raimunda Rosa e Severa Romana137, 

que em outros artigos, também é apresentada como cozinheira. Ambas viviam de 

seu próprio trabalho “que mal ganhava para suas despesas”.  Ao ser “[...] conduzida 

para o necrotério Raimunda Rosa, muito parecida com o vestuário de Severa 

Romana, ‘trajava camisa branca, saia de chita e blusa branca’, numa clara indicação 

de sua condição social” (LACERDA; SARGES, 2009, p.177). 

​O algodão era amplamente usado por pessoas pobres, além de servir para 

ensacar mercadorias, vestir escravizados e como produto de troca em transações 

comerciais. 

 
[...] os algodões eram tecidos desprestigiados na vestimenta da sociedade 
oitocentista, o que não significa menos usado ou consumido. Informações 
como a de Martinez (2007) que relata a pouca quantidade de registros de 
roupas de algodão, sendo que os encontrados geralmente estavam 
relacionados a pessoas de classes economicamente inferiores, [...] de 
Graham (1973) que relata que ingleses também exportavam para o Brasil 
algodões grosseiros para concorrer com os nacionais e servir a população 
de escravos e trabalhadores, e enfim, de Heaton (1946), que estuda os 
escritos do negociante inglês Luccock, [...] diz ser o algodão o tecido 
“favorito” dos pobres, indicam que o algodão era sem dúvida o tecido mais 
usado por escravos e pessoas de classes econômicas inferiores 
(MONTEIRO, 2012, p.141-142).  

​ 

A autora também comenta que as saias e os algodões estampados poderiam 

ter atributos indesejáveis e serem sinônimos de desprestígio, típica dos trópicos, fora 

de moda e associados a algo barato. Assim, a saia confeccionada em algodão 

estampada poderia carregar um peso dobrado de adjetivos negativos. Portanto, ser 

mulher de saia, sem estar necessariamente vestida com o traje de crioula ou sem ter 

137 O ano de 1900 foi marcado pela trágica história de Severa Romana, morta à navalhadas às 
vésperas do nascimento de seu primeiro filho. Severa tinha 19 anos e estava casada há quase dois 
anos com o soldado Pedro Cavalcante de Oliveira, segundo os jornais do período a jovem guardou 
sua própria honra e a de seu marido, ao negar-se a manter relações com o soldado Antônio Ferreira 
dos Santos, depois de muitos assédios, na noite de dois de julho de 1900, ele a matou. Tal 
assassinato até hoje é lembrado pela população belenense, por meio da devoção à Severa, a qual é 
considerada por muitos como santa e capaz de fazer milagres, dada a brutalidade de sua morte. 
Fonte: LACERDA, 2009. 

136 Lacerda (2017, p.29) sublinha que o ofício de lavadeira era muito comum em Belém, em geral 
realizado por mulheres e possuía o papel fundamental na economia familiar. O dia de trabalho das 
lavadeiras começava por volta das 5h30 da manhã, conforme descrito na Folha do Norte em 
20/07/1900, e uma vez “engolido o café”, as mulheres saíam pelas ruas com o “seu xarão cheio de 
vestidos e casacos, recolhendo-se à noite”. 
 



 290 

vinculações religiosas, era estar debaixo de uma identidade de mulheres excluídas e 

desvalorizadas socialmente (MONTEIRO, 2012, p.155).  

Em um comparativo com a chita encontrada no mercado brasileiro na 

atualidade, o tecido da saia da Vendedora de Cheiro pode ser classificado como 

estampa de padrão pequeno.  

 
4.1.4.3 Flores 

Uma característica que distingue as Vendedoras de Cheiro das ganhadeiras, 

vistas nesta pesquisa, é o uso de flores nos cabelos (Fig.69). Na obra de Antonieta, 

vimos um arranjo de flores brancas e vermelhas preso nos cabelos da retratada.  

  

     Figura 69: Detalhe do arranjo de flores nos cabelos da Vendedora de Cheiro 
Fonte: TEIXEIRA, 2023 

Fotografia realizada pela autora no dia 27 de outubro de 2023 na Bienal das Amazônias  
em Belém - PA. 

          

 

    Conforme cita Paes (2016, p.100-101), as flores brancas compõem o arranjo de 

jasmim - Pleonotoma jasminiflora. Esta se caracteriza por seu intenso perfume, 

como descreve Eneida de Moraes ao se referir à prática de perfumar e adornar os 

cabelos: 



 291 

No cabelo das curibocas, jasmins e maços de patchuli recendiam. [...] O 
cabelo em coque, e dentro dele um ramo de jasmins bogaris. Ah, os jasmins 
bogaris de minha terra, tão escandalosamente perfumados que, se muito 
usados, podem até provocar vertigens; foi o que me contou, aconselhando 
cuidado, a preta Marcolina (MORAES, 1989, p.71-73).  

 

Enquanto a flor vermelha é uma rosa, porém não há como identificar a 

espécie a que pertence, devido a variações que apresenta, por isso, é definida nos 

parâmetros da botânica, de modo geral, como Rosa sp.  

Portar flores nos cabelos, configurou-se em um costume social e local das 

mulheres pertencentes às camadas populares de Belém, durante o século XIX e a 

primeira metade do século XX, manifestando o cuidado sensorial com seus corpos, 

perfumando-os e evidenciando a feminilidade, bem como estava associado à 

questão higienista: 

A associação entre as flores e o seu perfume [...] se relaciona com a 
proposta higienista das reformas urbanas, que tinha como propósito 
esconder mazelas urbanas, como o mau cheiro, causado pela precariedade 
da rede de esgotos e pela falta de higiene (IMADA, 2019, p.46-47). 

 

Carvalho (2008) também esclarece sobre a afinidade, culturalmente entendida 

das flores como intrínseca ao feminino: as mulheres são representadas em 

fotografias ao lado de vasos de flores, com roupas estampadas com motivos florais; 

as flores enfeitavam o interior das salas e eram um sinal da presença permanente 

da mulher; além de estarem presentes nas estampas dos estofados das salas, nos 

acessórios pessoais e nos objetos de guardar, também eram utilizadas para 

descrever qualidades e sentimentos femininos; e perfumavam as roupas brancas 

guardadas em sachês nas gavetas. As mulheres eram frequentemente comparadas 

às flores, portanto, elas faziam parte do universo de objetos com os quais se 

excitava a imaginação e a fantasia, território e arte das mulheres refinadas. 

Outra possível relação do uso de arranjos de flores no cabelo remete-nos à 

ascensão do estilo Art Nouveau138 na sociedade burguesa dos fins do século XIX. 

Sua chegada ao Brasil se deu por meio da importação de objetos, da moda e de 

revistas. Posteriormente, o estilo foi absorvido fortemente pela arquitetura e pelo 

138 A qualidade visual característica do Art Nouveau é uma linha orgânica, similar às feições das 
plantas [...] Gavinhas, flores (como a rosa e o lírio), pássaros (particularmente pavões) e a forma 
humana feminina eram motivos frequentes dos quais essa linha fluida era adaptada. Fonte: MEGGS; 
PURVIS, 2009, p.248. 



 292 

segmento das artes gráficas, como é o caso dos relatórios de governo, chamados 

“Álbum do Pará”, nos quais eram registrados os feitos administrativos dos 

governadores do Estado; e de algumas revistas, como a carioca Kosmos, 

responsáveis por ditar os parâmetros de bom gosto e elegância a serem seguidos 

por suas leitoras em seus passeios pelos recém-conquistados espaços públicos do 

centro urbano em crescente modernização. Como podemos observar em Imada: “os 

trajes, os acessórios e os penteados afrancesados, presentes nas fotografias [da 

revista Kosmos], compõem um conjunto de alto valor estético para a leitora da 

revista” (IMADA, 2019, p.109). 

​Assim, a estética Art Nouveau esteve muito presente na moda feminina do 

século XIX, sendo comum, entre as mulheres brancas, o uso de ornamentos com a 

representação de itens da natureza, costume que pode ter sido ressignificado pelas 

escravizadas e pelas mulheres pertencentes às classes mais baixas, ao portar flores 

naturais em seus cabelos, devido à acessibilidade. 

​Adicionalmente a essas hipóteses, também se faz necessário pontuar sua 

relação com um costume indígena, citado na obra Viagem ao Brasil 1865-1866, do 

casal Agassiz. Ainda que a ocorrência não tenha se passado na cidade de Belém, e 

sim em “Manaus e seus arredores”, podemos estabelecer tal relação com o costume 

adotado pelas vendedoras ambulantes da região. 

Essas mulheres vinham de um sítio, como logo me informei; amarrada à 
embarcação, a índia moça começou a descarregar, indo e vindo, com saias 
arregaçadas em volta da cintura e a pesada cesta na cabeça; os seus 
cabelos estavam enfeitados com flores, como é de costume entre as 
índias; por mais rudimentar que seja a sua vestimenta, nunca se 
esquecem desse enfeite (Agassiz; Agassiz, 2000, p.275, grifo nosso). 

 

Assim, podemos inferir que a tradição de portar flores nos cabelos recebe, 

primeiramente, a influência indígena e, que ao longo dos anos, foi incorporada por 

mulheres pertencentes às camadas populares, tornou-se símbolo visual e identitário 

das vendedoras de rua em Belém, no século XIX e parte do XX.  

Paes (2016, p.101), ao percorrer os “vestígios do sagrado” nas pinturas de 

Antonieta Feio, nos concede outra possibilidade de leitura ao descrever duas 

funções centrais das flores nas religiões de matriz africana no Brasil: a condição de 

pólo de captação da energia projetada pelo astral e de fonte a partir da qual a 

energia emana. O referido autor cita a entrevista que realizou com a antropóloga 



 293 

Anaíza Vergolino, a qual relata que era muito comum o uso do arranjo floral entre os 

nativos e dançantes do batuque amazônico, fato muito presente à época de suas 

pesquisas de campo, e que atualmente sofreu modificações, cedendo lugar a outros 

elementos litúrgicos no culto, geralmente cobrindo a cabeça, como no uso de torços, 

turbantes e amarrações.  
 

4.1.4.4 Adornos corporais 
 

​Assim como nos trajes das ganhadeiras, observa-se também o uso de 

adornos corporais na figura da Vendedora de Cheiro. É interessante pontuar que 

todas as peças são douradas, podendo ser em ouro ou, simplesmente, de um metal 

pintado.  

​A artista concede atenção especial a essas adornos, que não configuram 

meros “objetos de enfeite”, mas são responsáveis por identificar elementos 

religiosos de sua portadora.  

​O brinco (Fig.70), confeccionado em chapa redonda dourada, possui traços 

que sugerem o desenho de um pássaro com asas abertas. Vale ressaltar que, 

quando a obra é observada de frente, percebe-se que a artista não realizou uma 

representação figurativa, tendo pintado apenas duas linhas curvas na cor amarela.  

A imagem formada no brinco pode estar a fazer referência ao “Divino 
Espírito Santo”, cujo símbolo é exatamente a pomba com asas abertas. 
Trata-se de mais um elemento da religiosidade popular que procura 
estabelecer uma relação semântica com os demais componentes em 
destaque na tela: as flores, a corrente dourada que a vendedora traz no 
pescoço com a cruz e figa de pau d’angola lado a lado (PAES, 2016, p.99). 

 

 



 294 

 

Figura 70: Brinco da Vendedora de Cheiro  
Fonte: TEIXEIRA, 2023 

Fotografia realizada pela autora no dia 27 de outubro de 2023 na Bienal das Amazônias  
em Belém - PA. 

 
 

O culto ao “Divino Espírito Santo” foi introduzido no Brasil pelos portugueses 

no século XVI. Seus festejos ganharam mais força no século seguinte, sendo um 

das mais antigas e difundidas práticas do catolicismo popular.  

A artista também conferiu destaque à pulseira dourada (Fig.71) em sua 

composição pictórica, que segundo Vergolino (apud PAES 2016, p.48), pode fazer 

referência ao universo religioso da retratada, pois era muito comum a utilização 

dessas pulseiras, fossem lisas ou estilizadas, entre os dançantes e nativos das 

casas de batuque de Belém. 

 

 

 Figura 71: Pulseira da Vendedora de Cheiro 
Fonte: TEIXEIRA, 2023 

Fotografia realizada pela autora no dia 27 de outubro de 2023 na Bienal das Amazônias  
em Belém - PA. 



 295 

O ponto central da tela é o colar que porta dois signos com relações 

religiosas: um crucifixo e uma figa em madeira encastoada em ouro (Fig. 72). 

  

Figura 72: Pendentes da Vendedora de Cheiro  
Fonte: TEIXEIRA, 2023 

Fotografia realizada pela autora no dia 27 de outubro de 2023 na Bienal das Amazônias  
em Belém - PA. 

 

O crucifixo é formado pela cruz com o corpo de Jesus sobre ela, remetendo 

ao cristianismo católico. De acordo com Chevalier e Gheerbrant (2009, p.309), a 

cruz é um dos símbolos cuja presença é atestada desde a mais alta Antiguidade, 

sendo a tradição cristã enriqueceu prodigiosamente seu simbolismo, condensando 

nessa imagem a história da salvação e a paixão do salvador. A cruz simboliza o 

crucificado, o Cristo, o salvador. Os autores complementam: 

 
A cruz com um braço transversal é a cruz do Evangelho. Seus quatro 
braços simboliza os quatro elementos que foram viciados na natureza 
humana, o conjunto da humanidade atraída para o Cristo dos quatro cantos 
do mundo, as virtudes da alma humana. O pé da cruz enterrado no chão 
significa a fé assentada em profundas fundações. O ramo superior da cruz 
indica a esperança que sobe para o céu; a envergadura da cruz indica a 
esperança que sobe para o céu; a envergadura da cruz é a caridade que se 
estende mesmo aos inimigos; o comprimento da cruz é a perseverança até 
o fim (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p.310). 

 

Enquanto a figa é um gesto mágico, obtido com a mão fechada de maneira 

que o dedo polegar sobressaia entre o indicador e o médio, e que se materializa em 

amuletos (VASCONCELOS, 1996, p.177). O gesto representa a união dos órgãos 



 296 

genitais masculino e feminino em ato sexual, podendo ser feita tanto na mão direita 

quanto com a esquerda. 

 
A figa propriamente dita, conhecida como mano fica ou mano in fica, era um 
amuleto contra o mau olhado bastante difundido no mundo clássico romano, 
com origem atribuída ao Oriente Médio. [...] Seu nome origina-se em latim 
de ficus, que também designa a figueira e seu fruto, o figo. Por seu interior 
assemelhar-se ao órgão sexual feminino, em latim vulgar, fica designa a 
vulva. A figueira era a madeira predileta para entalhar imagens e falos [...]. 
A figa não é somente um amuleto itifálico (representação de falo ereto), ela 
reúne o princípio feminino e o masculino em união sexual. Todos esses 
amuletos estão conectados à magia sexual, que se refere aos ritos de 
fertilidade, numa ação representativa demiúrgica, da criação da vida. Daí o 
seu caráter de proteção, funcionando segundo o princípio de magia 
simpática, de similaridade, iconicidade [...] Sua natureza a capacita a 
antepor-se às forças malignas existentes na concepção mágica do mundo 
como oponentes às forças benignas. [...] No Brasil, a figa está presente 
desde o século XVI e seu uso era bastante popular no século XIX (SILVA, 
2005, p.100-102). 
 

 

A figa é amplamente utilizada nas práticas de matriz afro-brasileira, podendo 

ser interpretada como símbolo de fertilidade e proteção. Dessa forma, pode-se inferir 

que a usuária possuía uma religiosidade sincrética, dado ao caráter dicotômico 

presente nos dois pendentes, mesclando elementos de origens diferentes que, 

combinados, oferecem pistas de suas crenças, como afirma Paes: 

 
Neste aspecto, a ambiguidade surge como opção adotada pela artista para 
apresentar em suas retratadas a dimensão da religião como elemento 
fundamental no processo de formação da cultura do povo brasileiro 
marcada fortemente por essa dimensão paradoxal e dialética entre aquela 
que foi estabelecida como matriz dominante a partir do processo de 
colonização - o catolicismo - e a matriz africana, ressignificada e 
reconfigurada em solo brasileiro (PAES, 2016, p.99). 
 
 

A figa representada na obra de Feio foi confeccionada em pau d’Angola e 

encastoada em ouro. Segundo Vergolino (apud PAES 2016, p.99), era comum a 

utilização do pau d’Angola para a produção de figas, seu uso era frequente entre os 

nativos do batuque paraense, a qual possui um forte sentido de defesa. Isso fica 

confirmado em Orico (1975), ao comentar que o comércio de figas está muito 

desenvolvido em todo o Brasil: 

 
As figas de Pau-d'alho, Guiné, Guiné Africano, Arruda, Azevinho e de outras 
madeiras - informa o padre Teschauer, protegem o indivíduo e 
particularmente as crianças contra o mau olhado, feitiços, invejas e pragas 
de toda sorte. Existem de todos os tamanhos e formatos, desde as 



 297 

destinadas aos forros dos quartos e salas até as minúsculas, que podem 
ser trazidas ocultamente debaixo da roupa. Dessas madeiras se fazem 
pequenas cruzes e santinhos que gozam de fama semelhante. 

 

Nesse sentido, o uso de objetos considerados mágicos provém da herança 

colonial, em que as mulheres negras usavam uma variedade de signos mágicos, os 

quais poderiam ser escondidos ou exibidos publicamente de forma intencional. 

Conforme descreve Silva (2005), estes eram confeccionados em diversos materiais 

e usados tanto no seu dia a dia quanto em ocasiões festivas. Nas iconografias, 

sobretudo do século XIX, os amuletos mais comuns observados são as cruzes, os 

crucifixos em ouro e os escapulários. 

 
Conforme Debret, são raras as vendedoras negras ambulantes que não 
usam amuletos. Ewbank observou a popularidade da figa, usada por todas 
as classes, e destacou a sua importância, visto que o “primeiro dinheiro que 
um escravo consegue é gasto numa figa, às vezes esculpida em raiz de 
jacarandá” (SILVA, 2005, p.73-74). 
 

Prática que perdurou durante os séculos seguintes, conforme retratada na 

obra Vendedora de Cheiro, de Antonieta Feio. 

Assim, como base na análise dos elementos que compõem a vestimenta e os 

adornos corporais presentes em Vendedora de Cheiro, a artista registra a opção 

seletiva em uma construção visual cuidadosamente construída por elementos 

simbólicos culturalmente compartilhados no universo amazônico. Longe de criar 

signos arbitrários, conforme aponta Paes (2016), Feio realiza uma curadoria sensível 

de referências visuais que condensam aspectos religiosos, sociais e identitários de 

sua personagem. 

A bata branca, com suas associações aos cultos afro-religiosos e à 

adequação ao clima local, a saia floral, o uso das flores nos cabelos, herança 

indígena ressignificada pelas mulheres populares de Belém, e os adornos dourados 

de cunho religioso, como o brinco, o crucifixo e a figa, compõem uma tessitura 

simbólica que ultrapassa a aparência. Cada elemento desses modos de vestir e 

adornar aponta para uma memória coletiva, expressa nos diálogos com os 

testemunhos de viajantes que estiveram no Pará no século XIX, articulando práticas 

devocionais, códigos sociais e experiências sensoriais enraizadas nas tradições 

belenenses. Nesse sentido, a artista constrói um retrato que não é apenas visual, 

mas profundamente antropológico, permitindo que a figura da Vendedora de Cheiro 

se afirme como representação viva de uma cultura sincrética da floresta que ganha 



 298 

espaço na urbe, marcada por continuidades históricas e apropriações simbólicas 

que revelam a complexidade identitária da mulher amazônida. 

Antonieta Feio sintetiza, em Vendedora de Cheiro, parte da cultura amazônica 

ao narrar visualmente o uso de cheiros, banhos e perfumes, os quais estão 

atrelados às práticas da pajelança cabocla, da umbanda e da macumbaria. Estes, 

por sua vez, estão aliados à crença no catolicismo, materializado na imagem 

presente no brinco e no uso do crucifixo, revelando o culto sincrético dos 

belenenses.  

 
4.2 Memória social e hibridação cultural em Vendedora de Cheiro 
  

​ A visualidade construída por Antonieta Feio na figura da Vendedora de 

Cheiro, por meio do modo de vestir, revela um ethos social amazônico caracterizado 

pela permanência e reinvenção de práticas ancestrais de mulheres paraenses das 

camadas populares. Esse aspecto dialoga diretamente com o pensamento de Aby 

Warburg, para quem imagens e símbolos do passado não desaparecem, mas 

persistem e ressurgem em novos contextos culturais, carregando significados 

transformados. Em A Imagem Sobrevivente, Didi-Huberman (2013) analisa o modo 

como essas sobrevivências se manifestam, enfatizando que as imagens incorporam 

uma temporalidade múltipla, na qual o passado atravessa o presente, tecendo uma 

rede complexa de significados. Tal relação é vista em algumas erveiras 

contemporâneas, ao reinventarem seus modos de vestir, nas quais mobilizam 

elementos do passado que atravessam o presente como sinais de pertencimento e 

resistência. Assim, essas imagens vestimentares sobrevivem, pois condensam 

temporalidades distintas. 

A artista, em seu registro, parece seguir o padrão vestimentar de indígenas, 

negras, caboclas e mulatas que exerciam as mais variadas profissões nas ruas, 

becos e vielas de Belém no século XIX, como descrito por viajantes, cronistas, 

pintores, fotógrafos e artistas em geral. Como mencionado ao longo desta pesquisa, 

esse padrão é composto basicamente por saia e blusa do tipo bata, podendo ser no 

estilo ombro a ombro ou com mangas curtas. Entre as representações analisadas, 

Feio recria uma variação da bata, com mangas em estilo tulipa, caracterizadas pela 

abertura na base dos ombros, o que certamente favorecia a movimentação dos 

braços da vendedora ambulante.  



 299 

Como mencionado anteriormente, além do uso nas atividades profissionais, 

tais vestimentas também foram descritas em ambientes festivos, como as rodas de 

carimbó, e em festividades religiosas, evidenciando que esse padrão se estendia 

para além do cotidiano de trabalho, consolidando-se como uma vestimenta 

multifuncional, que atualmente expressa um símbolo de identidade amazônica 

tornando-se um traje tradicional. 

Sobre identidade, Rosa (2007) comenta que o termo se tornou muito evidente 

no pensamento contemporâneo das Ciências Sociais, como pauta necessária à 

compreensão de determinadas temáticas do final do século XX. Nesse contexto, 

diversos autores pensam sobre a temática e seus respectivos desdobramentos para 

o sujeito pós-moderno.  

Para Denys Cuche (1999) o conceito de identidade cultural, no domínio das 

ciências sociais, se caracteriza por sua polissemia e fluidez. Este conceito remete à 

questão da identidade social de um indivíduo, o qual é caracterizada pelo conjunto 

de suas vinculações em um sistema social além de ser localizado socialmente. Para 

o autor, todo o grupo é dotado de uma identidade que corresponde à sua definição 

social, dessa forma a identidade social ao mesmo tempo que é inclusiva, ao 

identificar membros do grupo que são idênticos sob um determinado ponto de vista; 

também é excludente, ao distinguir um grupo dos outros grupos. 

Seguindo a ideia, Woodward (2014) comenta que as identidades são 

fabricadas por meio da marcação da diferença, a qual ocorre tanto por meio de 

sistemas simbólicos de representação quanto por meio de formas de exclusão 

social. Assim, a identidade, não é o oposto da diferença: a identidade depende da 

diferença.  Para a autora, “ao afirmar uma determinada identidade, podemos buscar 

legitimá-la por referência a um suposto e autêntico passado [...]”.   

Ainda sobre o termo, para Stuart Hall (2001) o conceito é extremamente 

complexo e muito pouco compreendido na ciência social contemporânea. Assim, a 

concepção de identidade para o sujeito pós-moderno está se tornando fragmentada, 

não sendo mais composta de uma identidade unificada e estável, mas de diversas 

identidades, tornando-se uma “celebração móvel”, formada e transformada 

continuamente em relação às formas pelas quais somos representados ou 

interpelados nos sistemas culturais que nos rodeiam.   

Neste contexto, a identidade é algo formado, ao longo do tempo, por meio de 

processos inconscientes, e não algo inato, permanecendo sempre incompleta, 



 300 

estando sempre “em processo” e “sendo formada”. Hall (2001) também faz um 

apontamento sobre este termo “[...] em vez de falar da identidade como uma coisa 

acabada, deveríamos falar de identificação, e vê-la como um processo em 

andamento”.  

Jesús Martín-Barbero (2004), no contexto dos estudos culturais 

latino-americanos,  entende a identidade como uma representação da diferença que 

está ligada ao mercado. “A identidade local é assim levada a se transformar em uma 

representação da diferença que se possa fazê-la comercializável, ou seja, submetida 

ao turbilhão das colagens e hibridações que impõe o mercado”. Assim, o autor 

considera um caráter de hibridação e colagem para as identidades evocando a 

vivência aberta das identidades culturais. 

No que se refere à memória social, Maurice Halbwachs (2003, p.38) afirma 

que ela é construída e reproduzida coletivamente ao longo do tempo, sendo 

considerada dinâmica, mutável e seletiva. Enquanto a memória individual é 

construída a partir e no interior de um grupo. A identidade é um reflexo que um 

grupo realiza ao longo do tempo, no processo de construção da memória, logo a 

memória coletiva é fundamental para a construção da identidade, reforçando o 

sentimento de pertencimento, o que concede a coesão do grupo. 

Quanto às especificidades da região amazônica Costa (2019), ao discutir 

sobre a “visualidade amazônica” aponta para a necessidade de entendê-la não 

como um conjunto fixo de signos, mas como um território em constante construção, 

atravessado por relações sociais e processos históricos.  

Castro (2011), ao teorizar sobre a “moderna tradição amazônica” se refere 

aos processos de subjetivação e intersubjetividade vivenciados em Belém, na 

segunda metade do século XX, que incentivaram a busca e fabricação de um 

identidade amazônica, em reação à fronteirização da Amazônia, experiência 

ampliada de incorporação da região amazônica ao território brasileiro. Segundo o 

autor, tal fabricação identitária ocorreu principalmente no âmbito da produção 

cultural e artística, as quais possuem algumas características gerais: 

a) a presença de elementos icônicos evocadores da Amazônia (ou melhor, 

das condições geográficas e históricas da vida amazônica); 

b) a presença de formações sintáticas e semânticas amazônicas; 



 301 

c) a presença de reduções transcendentais elaboradas pelas populações 

tradicionais amazônicas e reificadas na cultura híbrida do homem urbano 

amazônico, notadamente do artista, que utiliza essas reduções; 

d) a projeção idealizada de um personagem sintético, emblemático da região 

(o caboclo); 

e) a denúncia das transformações sofridas na região, com o resultado da 

formação de uma “consciência do risco” e numa atitude de “cuidado”. 

A formulação dessa moderna tradição amazônica operaria por meio de um 

processo social de tipificação, elaborando sínteses identitárias que dariam coesão 

às obras e aos discursos. Castro (2011), elege três sínteses da identidade 

amazônica: a Amazônia como lugar; a floresta latifoliada e úmida; e o caboclo 

amazônico.  

Essas sínteses, são constatadas na produção artística em Belém durante o 

século XX, como é o caso da produção de Antonieta Feio, ao eleger personagens 

humanos como figuras centrais em suas obras, retratando o cotidiano amazônico, os 

quais receberam influências das estéticas, técnicas e dos valores do realismo 

italiano, dada à sua formação.   

Conforme mencionado no segundo capítulo, mulheres negras do século XIX, 

vestiam um padrão de duas peças, composto por blusa e saia, atrelada à elementos 

lidos como afrodiaspóricos como o turbante e as joias com padrões volumosos, a 

qual Rossotti (2023), nomeia de  “vestir-se negra”, com foco nas regiões da Bahia e 

Rio de Janeiro. No entanto, é possível estender essa análise para outras capitais, 

como Belém, onde tal padrão se manifestou na figura das vendedoras de cheiro, 

que no primeiro momento, estavam associadas às chamadas ganhadeiras. 

Em Belém, o modelo se reconfigura: as vendedoras de cheiro não utilizam 

turbantes, mas adornam os cabelos com rosas e jasmins, em prática que remete ao 

universo simbólico indígena, o qual pode estar associado ou não, a uma releitura do 

estilo Art Nouveau e às questões higienistas, conforme comentado anteriormente. 

Dentre as obras analisadas nesta pesquisa, somente uma personagem, a lavadeira 

de “Coradouro de roupa” utiliza um turbante, que diante o seu ofício, provavelmente 

atua com a função de proteção contra os raios solares. 

Quanto aos adornos corporais, essas mulheres preservam vestígios em 

versões mais discretas e simplificadas das chamadas joias de crioulas, as quais 



 302 

atualmente denomino de joias de subversão, mantendo assim uma continuidade 

simbólica com os padrões estéticos da diáspora africana.  

Paiva (2006), em seu estudo sobre escravidão em Minas Gerais no século 

XVIII, cita o caso da ex-escravizada Bárbara Gomes de Abreu e Lima, que registou 

em cartório sua autocompra e também o desmembramento de sua penca de 

balangandã, a qual pode ter sido impulsionada pelo receio de futuros problemas 

com a Inquisição e a espalhar os pequenos pingentes entre alguns amigos, 

configurando em uma estratégia de defesa. 

Nos diversos registros analisados sobre vestimentas e adornos corporais em 

Belém do século XIX e na primeira metade do século XX, não há relatos sobre o uso 

da penca de balangandã por mulheres paraenses, o que reforça a tese de seu uso 

ser especialmente em Salvador, e em alguns casos no Rio de Janeiro. Assim, 

podemos sugerir que a penca em si, não foi usada em Belém,  mas somente os 

pendentes, incorporados de forma isolada, como pingentes em colares e brincos, 

como pode ser o caso da Vendedora de Cheiro de Antonieta Feio, ao portar uma 

figa e um crucifixo no seu cordão. Tais elementos, supostamente desmembrados da 

estrutura tradicional da penca, podem ter sido adaptados às práticas locais, 

revelando um processo de apropriação seletiva e de ressignificação, que mantém os 

vínculos com a ancestralidade afro-brasileira, ao mesmo tempo em que se molda às 

especificidades sociais e simbólicas da região amazônica. 

Essas adaptações evidenciam um processo de hibridação e diferenciação 

cultural, onde a identidade vestimentar da Vendedora de Cheiro foi articulada a partir 

de referências partilhadas e, atualmente, são ressignificadas, conforme discutido no 

início desta pesquisa. Ao adotarem os modos de vestir e adornar que não seguiam 

os cânones da moda europeia dominante, essas mulheres afirmaram uma 

identidade própria, forjada em práticas cotidianas, saberes locais e pertencimentos 

coletivos. Assim, considera-se que esse padrão vestimentar é oriundo de processos 

de hibridação tal como é conceituado por Néstor García Canclini (1997): 

 
A hibridação sociocultural não é uma simples mescla de estruturas ou 
práticas sociais discretas, puras, que existiam em forma separada, e ao 
combinar-se, geraram novas estruturas e novas práticas. Às vezes isto 
ocorre de modo não planejado, ou é o resultado imprevisto de processos 
migratórios, turísticos ou de intercâmbio econômico ou comunicacional. Mas 
com frequência a hibridação surge do intento de reconverter um patrimônio 
(uma fábrica, uma capacitação profissional, um conjunto de saberes e 



 303 

técnicas) para reinseri-lo em novas condições de produção e mercado 
(CANCLINI, 1997, p.112-113, tradução nossa). 
 

 

Sendo vista desse modo, a hibridação se configura enquanto um processo 

que não é fixo, mas direcionado em movimentos complexos de trânsitos culturais, 

sociais e econômicos dentro do fenômeno da modernização e da globalização. 

Partilhando as ideias dos autores mencionados, essa identidade, ao mesmo 

tempo que incluía essas mulheres em um grupo reconhecível, o das trabalhadoras 

populares urbanas, também operava como um marcador de distinção em relação a 

outros grupos sociais, reforçando que tais identidades são construídas justamente 

por meio dessas diferenças visíveis, que, no caso das vendedoras de cheiro, são 

corporificadas em suas vestes e adornos corporais. Assim, o não alinhamento aos 

padrões estéticos vestimentares da elite financeira, evidencia a presença ativa de 

uma visualidade resistente. 

Conforme comentado na discussão inicial desta pesquisa, atualmente, restam 

apenas alguns resquícios do antigo modo de vestir das vendedoras de cheiro, 

preservados sobretudo entre as erveiras mais velhas, em dois períodos anuais: 

durante a quadra junina e nas festas de fim de ano. Tais momentos, podem ser 

entendidos pelo aumento da venda de cheiros, banhos, e perfumes e, 

consequentemente, maior visibilidade das vendedoras. Porém, é válido apontar que 

o uso de saias longas e batas como forma de continuidade cultural, não é visto em 

todas as erveiras, apenas duas ou três, em um universo de cerca de 30 

trabalhadoras, aderem a tradição, não por imposição direta do mercado, mas devido 

a fatores como o clima equatorial, com altas temperaturas e umidade que tornam 

esse tipo de vestuário menos funcional no cotidiano. 

Quando indaguei sobre o não uso diário da vestimenta tradicional para uma 

erveira de 33 anos, que não quis se identificar, ela disse que preferia “[...] usar 

roupas mais modernas, só quando tem alguma reportagem na TV e a gente vai 

aparecer, é que eu coloco uma saia de chita florida”. Assim, o uso tradicional dessas 

roupas vem sendo gradualmente substituído por peças mais leves e adaptadas, o 

que pode contribuir para o apagamento de um marcador visual importante da 

presença e da identidade dessas mulheres.  

Situação comentada por Shurman e Qaqish (2024), ao assinalarem que, 

alguns críticos argumentam que o traje tradicional torna-se cada vez mais obsoleto 



 304 

face à globalização e às tendências da moda moderna. A rápida disseminação de 

estilos globalizados e a produção em massa de vestuário tornaram o vestuário 

tradicional menos relevante, especialmente entre as gerações mais jovens, que são 

mais propensas a adotar a moda de estilo ocidental. Esta mudança, pode resultar no 

eventual declínio ou desaparecimento das práticas de vestuário tradicionais, à 

medida que as culturas se tornam mais homogeneizadas e influenciadas pelas 

tendências globais. Com o aumento da chamada fast fashion e dos meios digitais, o 

vestuário tradicional pode parecer cada vez mais deslocado na vida quotidiana de 

muitos indivíduos. Em contraponto, os autores citam Thomas (2018) que afirma que 

o traje tradicional não está desaparecendo, mas sendo reinventadas e incorporadas 

a estilos contemporâneos, o que permite que este evolua ao mesmo tempo que 

mantém o seu significado cultural, oferecendo uma fusão entre o antigo e o novo 

que ressoa nas gerações mais jovens (tradução nossa). 

Como visto anteriormente, o padrão vestimentar de indígenas, negras, 

caboclas e mulatas, que exerciam as mais variadas profissões, em Belém no século 

XIX e início do século XX, foram transportadas das atividades de trabalho para as 

rodas de carimbó, até ganharem o status de traje tradicional. 

De acordo com Merlo (2016, p.60) o traje é o veículo da identidade e, 

portanto, o marcador de um lugar social de um determinado grupo étnico-cultural. 

Estes são pensados como meios de se posicionar em uma sociedade abrangente e 

desigual. Ou, ainda, podemos entender como os trajes populares, dentro de 

manifestações que recriam identidades de grupos minoritários, assimilam novos 

elementos desde a sua composição até suas constantes reinvenções.  

A permanência do traje também se manifesta no figurino de cantoras que são 

símbolos populares no Pará, como Nazaré Pereira (1940-) e Dona Onete (1939-), 

ambas intérpretes de músicas que celebram a cultura paraense. 

Com o tempo, o uso excessivo de joias, assim como o corpete e o xale 

mencionados por João Affonso, cedeu espaço a um vestir  mais simples e adaptado, 

embora igualmente elaborado, como se observa nas descrições de viajantes e nas 

obras analisadas. Relação essa demonstrada por Silva (2016b): 

[...] outros tempos perpassam a indumentária, como o tempo-costume, em 
que as roupas e adereços adquirem sentido não pela novidade daquilo que 
representam, mas justamente pela sua ligação com a tradição, com os 
tempos imemoriais, sendo marcados pela permanência. São típicas do 
tempo-costume as indumentárias ligadas a ofícios, a corporações, a 



 305 

cerimônias ou rituais de toda espécie, que exprimem o pertencimento a 
corpos sociais ou a grupos culturais. 

 

O que fica corroborado por Shurman e Qaqish (2024), ao afirmar que o traje 

tradicional desempenha um papel profundo na definição da identidade de uma 

comunidade, unindo história, geografia e crenças em formas tangíveis.  Ele 

representa mais do que uma necessidade funcional, tornando-se uma personificação 

de valores partilhados, narrativas históricas e orgulho coletivo. 

Como visto ao longo da tese, o vestir e o adornar da Vendedora de Cheiro  

também recebe influências da estética afro-indígena, resultado de camadas culturais 

formadas ao longo da história amazônica. Essas influências, no entanto, não se 

restringem ao território interno, pois dialogam com uma ampla rede afro-atlântica da 

qual o Caribe também faz parte. 

 Embora geograficamente distantes, o Pará e o Caribe compartilham uma 

série de conexões históricas e culturais forjadas por rotas atlânticas de comércio e 

circulação de saberes e estéticas afro-diaspóricas. Jatene (1997), comenta sobre o 

“isolamento” de Belém entre os anos de 1920 a 1960, o que acabou, 

paradoxalmente, levando a cidade a estabelecer relações, com outras regiões 

estrangeiras próximas. Segundo a autora, este “isolamento” envolveu uma dimensão 

econômica e sociocultural, “visto que, era muito comum, naquele momento, se ouvir 

contar que até mesmo as rádios de maior audiência eram de fora do país, o que 

gerava aqui o desenvolvimento de padrões culturais bem próximos a de outras 

regiões da América Latina e Caribe” (JATENE, 1997, p.28). 

Para Lima (2010) o “isolamento” da região refletiu e sustentou algumas 

imagens e representações que atuaram significativamente na reprodução de uma 

série de retóricas e percepções em torno da própria definição identitária do estado 

do Pará e região. Além de sustentar o estabelecimento de fronteiras que se 

desdobraram em muitos processos, dentre os quais se destaca a identificação com 

a cultura caribenha, especialmente por meio da música. 



 306 

Fato que foi destacado em 1978, na composição “Porto Caribe”, de Ruy 

Barata139 e seu filho Paulo André Barata140:  “Eu sou de um país que se chama Pará, 

que tem no Caribe o seu porto de mar...”, o trecho sintetiza um momento em que 

intelectuais paraenses desenvolveram estratégias estético-políticas para afirmar 

uma identidade amazônica. De acordo com Lima (2010), durante as décadas de 

1960 e 1970, esses agentes culturais mobilizaram elementos simbólicos como o 

carimbó, o caboclo amazônico e referências ao Caribe para construir um imaginário 

regional. Essa operação discursiva se inseria em contextos mais amplos, nacionais 

e globais, e foi fundamental para moldar as representações do Pará e da Amazônia, 

influenciadas também pela presença de gêneros musicais caribenhos e pelo 

engajamento de artistas, escritores e jornalistas locais. O autor sugere que a 

influência caribenha é concebida como símbolo da especificidade e “autonomia” ao 

menos cultural do estado do Pará, no que compete à relação com o “centro” 

hegemônico do país. 

No caso de Belém, cidade portuária e ponto estratégico do comércio na 

Amazônia, essas trocas contribuíram para a formação de uma cultura visual híbrida 

e marcada por influência de elementos caribenhos, como comentado, no campo 

musical, nas danças performáticas de estilos como o calypso141 e tecnobrega142 e, 

142 Nasceu nas periferias de Belém no início dos anos 2000. Também conhecido como tecnomelody, o 
gênero é um cozido eclético de estilos brasileiros e caribenhos – carimbó e forró, calipso e merengue, 
entre outros –, temperado pela música eletrônica e regado pelo derramamento emocional do brega. A 

141 Foi em Trinidad, no carnaval, que nasceu o calypso, levados pelos escravizados africanos. 
Proibidos de se comunicarem uns com os outros quando ali chegaram, os escravos africanos então 
começaram a cantar canções, usando o Calypso como meio de comunicação. A música 
afro-caribenha foi sendo inoculada aos poucos, ascendendo a partir da metade dos anos 50. O 
músico paraense Manoel Cordeiro define o brega calypso como ritmo paraense originário do calypso 
identificado com a dança, também chamada de brega, mas de origem totalmente paraense, cantada, 
tocada e dançada. Disponível em:  
https://www.bregapop.com/historia/320-carlos-alberto-de-aguiar/51-a-origem-do-brega-e-do-calypso-c
arlos-alberto-de-aguiar. Acesso: 12 Abr. 2025. 
 

140 Paulo André Barata (Belém, 1946-2023) poeta e compositor, foi o parceiro musical do pai A 
parceria entre os dois produziu músicas clássicas  à cultura do Norte do país e eternizadas na voz da 
cantora Fafá de Belém. Entre os sucessos, Este rio é minha rua (1976), Indauê – Tupã (1976), 
Baiuca's bar (1978) e — sobretudo — o bolero Foi assim (1977) e a canção Pauapixuna (1977), 
sucessos do segundo álbum de Fafá, Água (1977). Disponível em: 
https://www.correiobraziliense.com.br/diversao-e-arte/2023/09/5128591-morre-paulo-andre-barata-po
eta-e-compositor-paraense.html. Acesso: 12 Abr. 2025. 
 

139 Ruy Barata (Santarém, 1920-1990) advogado, cartorário, jornalista, poeta, professor e político. 
Exerceu intensa atividade política, elegendo-se deputado estadual pelo Partido Social Progressista. 
Como jornalista, até 1964 dirigiu o suplemento literário de A Província do Pará, além de ter sido titular 
da cadeira de Literatura Brasileira da Faculdade de Filosofia, Letras e Artes. Disponível em: 
http://www.culturapara.art.br/Literatura/ruybarata/index.htm. Acesso: 12 Abr. 2025. 
 Ru 



 307 

seus respectivos figurinos, bem como no uso de cores vibrantes presente nas 

pinturas de barcos ribeirinhos e nos padrões têxteis empregados na moda cotidiana 

da população belenense. 

Nesse contexto de trocas culturais transatlânticas, a visualidade das 

palenkeras colombianas (Fig.73), oferece um interessante paralelo, sobretudo na 

centralidade do corpo feminino negro, no comércio ambulante e nos modos de vestir, 

pontos que tangenciam a obra Vendedora de Cheiro de Antonieta Feio.  

 

 
Figura 73: Palenkeras colombianas 

Fonte: Google imagens 
Disponível em:  

https://www.colombiamania.com/opinion/fds-009-palenque.html 
https://br.pinterest.com/pin/53058101854637330/  Acesso em: 01 Abr. 2025. 

 

 

Essa visualidade se articula com a história da resistência negra nas Américas. 

Conforme explica Freire (2024, p.2) os países da América Latina e do Caribe foram 

profundamente moldados por sociedades escravistas coloniais, nas quais “violência, 

segregação e desumanização constituem intrinsecamente tal sistema social e 

econômico". No entanto, como afirma a autora, esses mesmos territórios também 

testemunharam processos de resistência, nos quais africanos e seus descendentes 

criaram estratégias para buscar a liberdade e a sobrevivência. Dentre essas formas 

de insurgência, surgiram comunidades que buscavam autonomia como os 

quilombos no Brasil e os palenques na Colômbia. San Basilio de Palenque, fundado 

mistura não diluiu a identidade: essa é uma música afro-amazônida. Disponível em: 
https://piaui.folha.uol.com.br/materia/o-reptil-tecnobrega/. Acesso: 12 Abr. 2025. 



 308 

por cimarrones, pessoas negras que foram escravizadas e se refugiaram nos 

territórios da costa norte da Colômbia desde o  século XVII, é reconhecido como o 

primeiro território negro livre das Américas.  

Embora os doces façam parte da memória familiar das  palenkeras,  desde a 

infância, a comercialização desses produtos é relativamente recente, tendo se 

intensificado nas últimas seis décadas, pois, anteriormente, as mulheres 

trabalhavam com a venda de frutas, peixe, arroz ou tubérculos. Segundo Freire 

(2024, p.6): 

 
Em Cartagena, se encontram bares, restaurantes e hotéis cujos nomes 
fazem referência tanto à mulher palenkera quanto à sua terra natal, sendo 
constante a observação de sua imagem com uma cesta de frutas ou doces 
sob a cabeça, ornamentada com seus vestidos multicoloridos, 
representados pelas cores da bandeira nacional colombiana: azul, amarelo 
e vermelho.  
 

 

A visualidade do modo de vestir das palenkeras, conforme observado na 

imagem anterior, nos revela similaridades com o padrão vestimentar das 

ganhadeiras: blusas no estilo ombro a ombro com folhos, em outros modelos, essas 

blusas recebem aplicações de renda, saias longas e volumosas, com ou sem folhos 

na barra, além do uso recorrente de um padrão cromático composto por azul, 

amarelo e vermelho, outros trajes apresentam ainda estampas florais, ampliando a 

expressividade visual dessas roupas. Frequentemente, as saias são sobrepostas por 

aventais amarrados à cintura das vendedoras, os quais apresentam bolsos e folhos 

nas laterais. Esses aventais podem ser confeccionados no mesmo tecido das saias, 

criando um conjunto visual homogêneo, ou em tecidos distintos, com estampas 

variadas. 

Enquanto as ganhadeiras do século XIX utilizavam turbantes e as vendedoras 

de cheiro no Pará adornavam os cabelos com flores naturais, as palenkeras por 

vezes, combinam ambos os elementos em sua composição visual. Adicionalmente a 

esses adornos, elas também usam colares de miçangas ou contas grandes 

coloridas, associadas a argolas ou brincos também feitos de miçangas.  

Desse modo, a visualidade construída em torno da figura da Vendedora de 

Cheiro não apenas registra uma prática social e econômica específica, mas revela 

um ethos profundamente enraizado nas formas de existir, resistir e pertencer de 

mulheres paraenses. Seu modo de vestir e adornar não é apenas funcional ou 



 309 

decorativo, mas atua como linguagem simbólica que comunica saberes ancestrais, 

heranças afro-indígenas e vínculos com a terra. A vestimenta, assim, torna-se um 

campo de afirmação identitária, onde o trabalho com ervas e cheiros se entrelaça à 

memória viva de outras mulheres negras e caboclas que, ao longo do tempo, 

construíram formas próprias de ocupar os espaços urbanos com dignidade e 

resistência. A representação dessas mulheres por Antonieta Feio não é apenas um 

exercício de memória, mas um registro visual de um modo de ser amazônico que, 

mesmo diante das transformações históricas, ainda ressoa nas práticas de cuidado, 

espiritualidade e saberes do corpo feminino popular. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 310 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  
 

Esta tese apresentou um repertório visual e textual em torno da figura da 

mulata paraense, reunindo diferentes imagens em diálogo com descrições de 

cronistas e viajantes, articuladas a obras literárias, com destaque para Eneida de 

Moraes e Bruno de Menezes. Observa-se que, mesmo concebidas em suportes 

diversos, essas representações compartilham temas e estruturas que se 

entrecruzam, compondo um imaginário persistente entre o século XIX e a primeira 

metade do século XX. Ao longo da pesquisa, verificou-se que essas múltiplas 

descrições e imagens — produzidas por artistas, literatos e intelectuais, tanto 

brasileiros quanto estrangeiros — não apenas dialogavam entre si, mas também 

refletiam os debates vigentes do período, como as questões higienistas, a 

construção dos chamados “tipos” nacionais, a associação entre os corpos das 

mulheres negras e mulatas a uma sensualidade naturalizada.  

Nesse contexto, figuras como a mulata e a mameluca disputavam 

protagonismo visual na Belém oitocentista, sendo recorrentes em fotografias, 

pinturas, desenhos e personagens literários, o que nos permite compreender o uso 

reiterado desses termos e de suas visualidades na constituição de um repertório 

simbólico regional paraense. 

A análise desenvolvida permitiu alcançar o propósito proposto ao evidenciar 

como a obra Vendedora de Cheiro, de Antonieta Santos Feio, ao representar o 

vestuário e os adornos corporais de uma mulher popular de Belém, atualiza um 

ethos social e reinscreve práticas culturais persistentes no tempo.  

Por meio da articulação entre análise visual, revisão bibliográfica e cotejo com 

descrições de cronistas, viajantes e autores literários, foi possível compreender 

como a artista reelabora elementos da tradição popular, conferindo-lhes densidade 

simbólica e ativando a memória sensorial e afetiva entre os belenenses. 

Essa força simbólica torna-se ainda mais evidente quando se observa o 

percurso da própria obra Vendedora de Cheiro, datada de 1947, que passou por 

diversas denominações antes de receber o título atual. Inicialmente nomeada A 

mulata, foi posteriormente chamada de A mulata cheirosa, depois apenas Mulata 

cheirosa e A mulata do cheiro, título com o qual foi oficialmente incorporada ao 



 311 

acervo da pinacoteca143. Só em 1996, que a obra passa a ser chamada de 

Vendedora de Cheiro.  

Essas variações no título da obra indicam não apenas uma tentativa de 

enquadrar a personagem dentro de uma tradição visual e discursiva já consolidada 

— marcada pela exotização e/ou pela sensualização da figura da mulata —, mas 

também revelam a permanência de estereótipos que atravessaram o tempo e 

continuaram a informar a produção artística mesmo no século XX. O uso reiterado 

do termo mulata, mesmo décadas após o auge das discussões sobre os “tipos” 

nacionais, demonstra como certos imaginários construídos no século XIX ainda 

eram mobilizados para conferir sentido e  justificar a presença de representações de 

corpos racializados, sobretudo femininos, nos espaços museológicos, questão 

chamada por Figueiredo (2021) de cromofobia nas coleções artísticas144. 

A renomeação progressiva da obra também sugere uma tentativa de reforçar 

traços identificáveis e desejáveis associados a essa figura, como a feminilidade e o 

vínculo com elementos olfativos e tropicais, o que corrobora a leitura da personagem 

como parte de uma linguagem visual que articula gênero, raça e regionalismo. 

Desse modo, a permanência desses títulos nos convida a refletir sobre os processos 

de continuidade e ressignificação dos discursos coloniais e pós-abolição na arte 

brasileira do século XX. 

Antonieta Feio conseguiu incorporar às suas obras os debates de seu tempo 

ao destacar a figura da mulata, conferindo-lhe uma nova abordagem. Em vez de 

reforçar a sensualidade estereotipada que predominava nas representações do 

século XIX, a artista evidenciou as dimensões socioculturais e religiosas de suas 

personagens, sugerindo uma leitura mais complexa e humanizada. Talvez por 

também ser mulher, tenha conseguido perceber essa figura para além do corpo, 

atribuindo-lhe outras camadas. Isso pode explicar sua escolha por retratar uma 

mulher mais velha, subvertendo expectativas e expandindo o repertório visual 

associado a essa personagem.  ​  
Ao recorrer às práticas vestimentares e aos adornos corporais como 

elementos centrais na construção da personagem Vendedora de cheiro, Antonieta 

144 Tema tratado na palestra “Cromofobia museográfica: arte, racismo e colecionismo na Amazônia” 
proferida por Aldrin Moura de Figueiredo, realizada de forma on-line, no dia 21 de maio de 2021. 

143 Na pasta sobre Antonieta Feio no MABE, não há maiores informações acerca dos anos e das 
mudanças de nomenclatura da obra.  
 



 312 

Santos Feio realiza um verdadeiro giro na imagem — um processo que remete ao 

conceito de pictorial turn formulado por W. J. T. Mitchell (1994), segundo o qual a 

imagem deixa de ser mero suporte ilustrativo para assumir um papel epistemológico 

na produção de saber. Diferente dos viajantes dos séculos XIX, que registraram 

mulheres populares amazônidas sob o viés do exotismo e da tipificação racial, Feio 

ressignifica essa visualidade com uma perspectiva moderna, positiva e identitária. 

Seu gesto artístico é menos de descrição e mais de reinterpretação: ela recompõe a 

figura da mulher negra, mais especificamente da afro-indígena, não como “tipo”, mas 

como sujeito histórico e simbólico, articulando vestuário, adorno e gestualidade 

como marcas de agência e pertencimento amazônico. 

Essa virada na imagem transforma a maneira como se representa — e se 

imagina — a mulher paraense: da figura marginalizada ou folclorizada à de um corpo 

protagonista, enraizado na cultura local e portador de memória. A maneira de vestir 

e de adornar dessas mulheres é reelaborada pela artista, que atenua o sentido 

hiperbólico presente em outros registros visuais e textuais, conferindo a esses 

elementos um papel de identidade visual e de memória coletiva. Ao fazer esse 

exercício, Feio reposiciona essas mulheres no centro da narrativa urbana e visual de 

Belém, reativando um passado, por vezes silenciado, mas não o repete: ela o 

reinscreve em densidade simbólica, reconhecendo nessas mulheres os traços de um 

pertencimento racial, de gênero e de classe que forjaram a imagem da cidade, muito 

além dos registros sexistas dos viajantes. 

A arte brasileira na primeira metade do século XX encontra uma síntese 

marcante na produção de Antonieta Feio, ao evidenciar a questão da regionalidade 

em suas obras e visibilizar sujeitos sociais frequentemente marginalizados em sua 

vivência cotidiana. Ao escolher figuras como a Vendedora de Cheiro, a Vendedora 

de Tacacá, a Negra e Mendiga, como protagonistas de suas composições artísticas, 

Antonieta Feio se insere nas discussões temáticas e estéticas de seu tempo, 

evidenciando uma adesão crítica às tendências modernistas. Nessa perspectiva, a 

regionalidade assume um papel central como linguagem de modernidade que em 

Vendedora de Cheiro, a artista opta por trazer o chamado cheiro do Pará, que está 

para além do aspecto sensorial, assumindo significados ligados ao pertencimento e 

afirmação cultural e como símbolo de um saber-fazer regional que conecta práticas 

artesanais e tradições culturais, revelando relações complexas entre natureza e 



 313 

identidade, além de consolidar como um elemento marcante do patrimônio da 

região. 

Por meio desses elementos visuais, devidamente escolhidos e manejados por 

Feio, temos aportes de expressão da visualidade amazônica, que de acordo com 

Costa (2019), trata-se de um conceito que emerge da relação entre a natureza, as 

manifestações culturais de grupos subalternizados e a arte popular, a qual não pode 

ser vista como um conjunto fixo de signos, mas como um território em constante 

construção, atravessado por relações sociais e processos históricos. 

A noção de sobrevivência da imagem, desenvolvida por Didi-Huberman 

(2013), parte da crença de que as imagens carregam uma potência própria, capaz 

de fazê-las reaparecer com novas forças e sentidos na contemporaneidade, 

revelando uma vitalidade em constante transformação. Assim, diante da obra 

Vendedora de Cheiro e as diversas discussões relacionadas à atualidade, podemos 

elencar que no universo do trabalho, ainda hoje mulheres recebem salários 

inferiores exercendo as mesmas atividades de homens. Outro ponto é a questão da 

cor que emerge como um marcador central das hierarquias raciais persistentes na 

sociedade e, consequentemente, na cultura visual brasileira. Esse corpo racializado, 

quando reconstituído na imagem artística, inscreve-se em um debate atual sobre a 

visibilidade e agência dos sujeitos negros na história da arte nacional, revelando 

como a cor da pele ainda opera como meio de distinção social, cultural e economica. 

A figura da vendedora, tal como composta por Feio, reconfigura um 

imaginário feminino atravessado por múltiplas opressões, mas também por 

resistências. Seu vestuário e suas joias, longe de serem meros adornos, funcionam 

como signos de pertencimento, saber e autonomia, resgatando práticas culturais de 

mulheres negras que desafiaram os limites impostos ao seu gênero e raça. Nesse 

sentido, a obra dialoga com os debates contemporâneos sobre empoderamento 

feminino, ao destacar a agência dessas mulheres na constituição de uma estética 

própria e de uma presença ativa no espaço público urbano. 

Outro ponto que também pode ser pensado a partir da obra Vendedora de 

Cheiro, é sobre o debate do racismo estrutural no Brasil, evidenciado nas formas 

como corpos pretos foram e continuam sendo marginalizados nos espaços de poder. 

A presença dessa personagem na pintura de Antonieta Santos Feio, embora 

reabilitada por uma perspectiva afirmativa, expõe as camadas históricas de exclusão 

e estigmatização associadas à cor, à classe e ao gênero. Ao trazer essa imagem 



 314 

para o centro da composição pictórica, a artista tensiona os alicerces simbólicos do 

racismo estrutural, mostrando como a arte pode atuar como instrumento de 

deslocamento crítico, trazendo à tona sujeitos historicamente silenciados e 

problematizando a persistência das desigualdades raciais na construção da cultura 

visual brasileira. 

Ao representar uma mulher negra, com características afro-indígenas e 

vendedora de cheiros, Antonieta Feio convoca a questão dos lugares de fala na arte 

e na história. Trata-se de uma imagem produzida por uma artista branca da elite 

artística, que reinterpreta um corpo e uma experiência racializada. No entanto, a 

possibilidade de reinscrição dessa figura a partir de uma leitura crítica permite 

tensionar as fronteiras entre representação e apropriação, e propõe pensar como as 

artes visuais podem abrir espaços para narrativas plurais, onde os sujeitos 

retratados não apenas figuram, mas também falam e resistem através dos signos 

que os envolvem. 

Antonieta contribui significativamente para a compreensão da constituição da 

modernidade brasileira ao propor, por meio de um registro visual, um perspectivismo 

amazônico que evidencia as especificidades históricas e culturais de Belém, 

revelando outras formas de existir e narrar a cidade para além dos paradigmas 

hegemônicos.  

Em Vendedora de Cheiro, a artista integra o movimento de afirmação da 

imagem da mulata como representante da identidade coletiva, além de se inscrever 

no processo mais amplo de afirmação de valores locais, em consonância com o 

ideal modernista de integrar o universal e o regional, o erudito e o popular, tal como 

analisado por Fernandes (2013). A autora destaca que ao deslocar o olhar para 

sujeitos racializados e suas expressões materiais, como o vestuário e os adornos 

corporais, a artista insere-se no debate que, sobretudo nas décadas de 1940 e 

1950, reposiciona a questão da negritude na modernização artística brasileira, 

atribuindo à miscigenação um valor positivo e estruturante da identidade nacional. 

Assim, sua produção visual não apenas documenta, mas performa uma crítica 

cultural situada, em que o regional amazônico ganha centralidade na narrativa da 

modernidade. 

A vestimenta que tornou-se clássica e símbolo de representatividade da 

mulher paraense, composta por bata branca, saia floral, flores nos cabelos e os 

adornos corporais (que podem ou não serem de origem religiosa), não devem ser 



 315 

considerados apenas como simples vestimentas ou ornamento: são signos que 

condensam saberes, pertencimentos e resistências. Esses elementos visuais 

evocam uma memória coletiva de cuidado com o corpo, religiosidade popular, 

adaptação climática e distinção social, compondo um habitus que se manifesta tanto 

no cotidiano, por meio do uso do cheiro, dos banhos e de perfumes atrativos, quanto 

nas celebrações, pelo uso da referida composição vestimentar por dançarinas de 

carimbó e na figura da mulata cheirosa, presença frequente em desfiles, concursos e 

apresentações durante a quadra junina paraense. A escolha desses signos 

expressa um modo de ser que é simultaneamente espiritual, estético e laborioso, 

transmitido entre gerações por mulheres que, ao comercializar cheiros, também 

cultivam vínculos simbólicos com a cidade. A artista, ao inscrever tais elementos em 

sua obra, reativa camadas que reconhecem essas mulheres como portadoras de 

uma identidade visual enraizada na história e na cultura amazônica, em que o 

trabalho, a fé, a feminilidade e a resistência são articulados pela linguagem do vestir. 

Dentre os relatos de viajantes, textos literários, desenhos, pinturas e 

fotografias foram registrados inúmeros nomes para referir-se a mulher popular 

paraense, são eles: pardas, pretas, cafuzas, curibocas, negras, índias, mestiças, 

tapuias, caboclas e morenas, enquanto mulatas e mamelucas figuram entre as 

maiores quantidades de citações.  

Quanto às formas de vestimentas, ainda que ressalte o padrão usado pela 

Vendedora de Cheiro — composto por blusa branca com aplicações de renda e saia 

com estampa floral — , até para fins comparativos, observamos nos relatos 

descritivos e visuais que existiam outras múltiplas formas de vestir e que ajudavam a 

compor o vestuário usado por mulheres populares em Belém no século XIX (entre 

1825 até 1895) e durante a primeira metade do século XX (entre 1902 até 1937).   

A partir dos relatos analisados, nota-se uma preferência marcante pelo uso de 

blusas brancas, frequentemente adornadas com aplicações de renda nos decotes, 

mangas e/ou barras. Algumas peças apresentam ainda bordados de entremeios e 

rendas, evidenciando o cuidado estético mesmo em trajes do cotidiano. As mangas 

variam entre modelos longos, curtos e bufantes, compondo diferentes silhuetas e 

sugerindo certa liberdade criativa nas roupas populares. Há menção específica ao 

uso de botões de ouro em uma blusa quase transparente, indício de um desejo de 

sofisticação mesmo aliada a um tecido simples. Curiosamente, mesmo em contextos 

de trabalho, observa-se o uso de corpetes decotados e espartilhos, numa tentativa 



 316 

deliberada de copiar figurinos estrangeiros e apropriar-se de códigos de distinção 

social. Os decotes, por sua vez, variam do modelo ombro a ombro com mangas 

bufantes até versões mais cavadas, que deixam parte do ombro à mostra. Também 

se registra uma blusa de corte simples, com mangas curtas e um único botão 

superior, confeccionada com tecido amarelo e, outro exemplar em um tecido 

vermelho.  

As saias também compunham o padrão vestimentar dessas mulheres. 

Descritas como longas, na altura dos tornozelos, eram confeccionadas em chita, 

com dobras na parte traseira e nas laterais. Quanto à estampa, há menção a 

ramagens vermelhas e a uma saia de chita escura, sem especificação de cor. Já as 

saias de seda preta foram descritas em festas religiosas, sugerindo seu uso em 

ocasiões de maior formalidade. Os padrões estéticos variavam, como no caso de 

duas faixas escuras paralelas próximas à barra, do emprego de folhos, ou da saia 

branca de largas rendas. Também há registros da presença de uma anágua branca 

sob uma saia azul, bem como de uma abertura posterior de cerca de quatro ou cinco 

dedos em uma saia preta, evidenciando aspectos de estrutura e conforto da 

vestimenta. A variedade de cores incluía o riscadinho azul e branco, o uso do 

vermelho com desenhos decorativos na barra, além de saias brancas e amarela com 

flores azuis, o que indica um uso cotidiano,  mas não desprovido de intenção 

decorativa. 

Os vestidos observados nas representações variam em forma, cor e 

materialidade. Entre os exemplos, destacam-se modelos decotados confeccionados 

com tecidos brilhantes, além de peças longas como um vestido azul com mangas, 

um branco com mangas e decote adornado por dois folhos na saia, e outro claro 

com três folhos centrais e mangas curtas. Há também registros de um vestido cinza 

claro com mangas pregueadas e decote em 'V', cuja blusa é transpassada. A única 

representação de uma figura feminina branca, citada na pesquisa, traja um vestido 

rosa longo com cauda e mangas compridas. Destacam-se ainda modelos de 

transparência, como um vestido feito com entremeios de rendas brancas, e peças de 

tecidos populares como a chita — em tons claros ou “encarnados”, verdes, azuis e 

amarelos —, além de cretone creme estampado com ramagens verdes. Alguns 

vestidos, como os de cetim “encarnado” ou amarelo, de manga curta, cauda longa e 

frente mais curta na barra, eram descritos como “moda eterna para a mameluca”, 

marcados por decotes acentuados. Curiosamente, em determinadas ocasiões, que 



 317 

não foram especificadas, evitavam-se o uso de cetim nas cores rosa, verde, azul ou 

outra cor considerada vistosa, revelando códigos cromáticos específicos ligados 

provavelmente “à decência”.  

​ Os tecidos empregados na confecção das vestimentas analisadas revelam 

uma ampla variedade de texturas e as possibilidades materiais do período estudado. 

Entre os materiais observados estão a musselina bordada e a seda, associados ao 

uso em dias festivos.  A cambraia e a gaze — esta última composta por algodão e 

linho, de gramatura baixa e bastante translúcida — reforçam o predomínio de 

tecidos leves e com certa transparência. O cetim, de superfície brilhante, também 

aparece com frequência, enquanto o fustão, tecido de algodão com trama fechada e 

textura suave, destaca-se por sua durabilidade e conforto. A bretanha, leve e macia, 

geralmente feita de linho ou algodão, reforça essa predileção por materiais frescos 

em climas tropicais. Já o cretone e a chita, sugere um uso cotidiano ou semi-formal, 

evidenciando a diversidade de tecidos disponíveis e suas funções práticas no 

vestuário feminino popular e urbano. 

​ Os penteados descritos nas fontes consultadas revelam uma estética 

sensorialmente rica, marcada pelo uso de elementos naturais e aromáticos. O 

cabelo frequentemente aparece preso com pentes de casco — muitas vezes de 

tartaruga ou imitações — ou adornado com fitas, como a de chamalote “encarnada”, 

conferindo cor ao conjunto. A ornamentação floral é recorrente, com destaque para 

jasmins — que aparecem em forma de festão, ramo ou combinados com rosas — 

malmequeres vermelhos, gardênias, orquídeas brancas e outras flores tropicais, 

muitas vezes dispostas em pequenos ramalhetes atrás da orelha, ou presa ao coque 

no alto da cabeça. Os penteados, podem ser de grande altura, repartidos ao meio 

em duas fartas trufas de jasmins ou espalhadas em torno da cabeça ou ainda 

plagiados dos modelos europeus.  

Além do aspecto visual, os estilos de cabelo incorporam fragrâncias 

marcantes: favas de baunilha, patchouli, trevo, cumarú e priprioca perfumam os 

cabelos e intensificam a experiência sensorial. O uso de arranjos florais não apenas 

complementa os penteados, mas também comunica códigos sutis de feminilidade, 

indicando um cuidado meticuloso com a aparência e um diálogo entre natureza e 

identidade cultural. 

​ Os adornos corporais descritos nas fontes revelam uma profusão de 

elementos preciosos e simbólicos, com ênfase no uso extensivo do ouro, empregado 



 318 

tanto em joias quanto em joias de devoção. Entre as peças mais mencionadas, os 

colares ocupam lugar de destaque: longos, médios ou curtos, costumam portar 

pendentes de bentinhos, cruzes ou medalhas de ouro, sendo também relatado, nas 

costas, o uso de uma grande figa de azeviche. Em termos estilísticos, são 

recorrentes os rosários de contas ou corais, corrente de contas, frequentemente 

usadas em quantidade, colares com grandes contas de ouro e os chamados 

“quebra-cangote”, cujo nome sugere o peso excessivo das peças.  

Consta ainda a presença de uma possível joia de luto, identificada por um 

pendente contendo uma suposta mecha de cabelo. Quanto aos materiais utilizados, 

além do ouro, aparecem a prata, os corais, sementes vermelhas — possivelmente 

olho-de-cabra — e imitações, como pérolas ou ouro falso. Destacam-se também 

guias de matriz afro-religiosa, como a branca de Oxalá e a vermelha e preta de Exú, 

bem como escapulários e bolsas de mandinga, que atribuem aos adornos uma 

dimensão religiosa ou supostamente protetora. Brincos de ouro, trabalhados ou com 

pérola central, também foram catalogados ao lado de argolas, brincos de penas 

vermelhas e peças de ouro falso. O uso de anéis em quase todos os dedos, 

pulseiras de ouro, braceletes dourados ou fitas no punho reforça a diversidade dos 

adornos, que atuam como marcadores visuais de identidade, fé, pertencimento e 

distinção social. 

​ Em relação ao uso de calçados, as fontes consultadas revelam uma 

variedade de práticas que oscilam entre o estar completamente descalça e o uso de 

chinelas. Há menções a pés nus, calçados parcialmente, como no caso dos que 

apenas tocam o interior das “chinelas de polimento”, ou mesmo chinelas calçadas 

apenas na ponta dos pés, sugerindo uma dimensão mais performática do que 

utilitária. Destacam-se ainda as chamadas “chinelinhas de luxo”, entre as quais 

figuram exemplares pequenos e “encarnados” — isto é, usados como enfeites e não 

como calçados funcionais —, sendo considerados objetos de luxo. Um exemplo 

citado é o das pequenas chinelas de veludo azul-ferrete bordado a lantejoulas, cuja 

sofisticação e delicadeza indicam um caráter marcadamente ornamental. Em 

diversas outras descrições, contudo, não há qualquer referência explícita ao uso ou 

ausência de calçados, o que pode sugerir que esse aspecto não era considerado 

relevante para a caracterização visual da figura representada, ou ainda que a nudez 

dos pés fosse naturalizada em determinados contextos sociais e culturais. 



 319 

​ Alguns artigos aparecem mencionados de forma pontual nas fontes, mas 

contribuem para enriquecer o repertório visual e material observado. É o caso do 

lenço de seda de cores vivas, usado sobre os ombros, que agrega cor à composição 

vestimentar. A cesta de palha, possivelmente utilizada como bolsa e, 

consequentemente para o transporte de pertences pessoais, sugere aspectos da 

vida cotidiana feminina. A presença da sombrinha, pode apontar para a 

preocupação funcional com a proteção solar ou das chuvas. Também foi registrado, 

duas vezes,  o uso de cachimbo, indicando um gesto ou hábito associado à 

ancestralidade africana. A representação da mulher branca foi registrada com um 

chapéu rosa, acessório que reforça os códigos de feminilidade e distinção racial. 

Itens como o avental, o turbante, o paletó branco com rendas e o paletó de 

riscadinho azul e branco revelam variações de vestuário que, embora mencionadas 

isoladamente, sugerem pluralidade de estilos e funções laborais.  Mesmo que pouco 

frequentes, tais elementos ampliam o escopo de análise sobre a construção visual e 

simbólica dessas figuras femininas. 

Conforme comentado anteriormente, a representação da Mulata Paraense, de 

João Affonso, sugere que o excesso de informação visual — seja nas roupas, seja 

nas joias — funciona como uma síntese imagética que pode ter sido construída a 

partir de múltiplas observações feitas pelo autor ao longo do tempo. Nos 

testemunhos de cronistas e viajantes discutidos ao longo desta pesquisa, é 

recorrente a descrição de mulheres populares em contextos laborais ou festivos 

fazendo uso de adornos corporais em profusão, ainda que persista, como base, a 

combinação de blusas brancas e saias. Já em Vendedora de Cheiro, observa-se um 

apagamento parcial desse efeito hiperbólico, assim temos um processo 

concomitante de continuidade e de transformação visual. A artista opta por manter 

certos símbolos — como o crucifixo e a figa no pescoço da vendedora — em 

versões mais discretas: brincos pequenos, uma pulseira lisa e os cabelos presos 

com um ramo de jasmins e rosas. Enquanto Alexandrina, descrita por Elizabeth 

Agassiz, exibia cabelos armados e volumosos, Feio escolhe prendê-los, produzindo 

um “efeito de contenção” que reforça a busca por uma visualidade mais próxima da 

experiência cotidiana. A partir dessas escolhas visuais, observa-se não apenas uma 

operação estética, mas também uma reelaboração da memória social. 

Considerando o enraizamento nas práticas culturais afro-amazônicas, seria 

pertinente propor o tombamento do vestuário da mulata paraense como traje 



 320 

representativo de patrimônio cultural. Essa iniciativa reconheceria não apenas a 

importância estética e simbólica do vestir, mas também a agência histórica de 

mulheres negras na construção de identidades e tradições paraenses. Preservar 

esse traje é preservar narrativas de resistência, memória e pertencimento que 

atravessam gerações. 

Por fim, do ponto de vista teórico, a pesquisa contribui ao integrar referências 

da cultura visual, da história da arte e dos estudos sobre o vestir, problematizando a 

visibilidade das mulheres populares no campo das artes. Fora do contexto 

acadêmico, este trabalho pode servir como subsídio para ações em educação 

patrimonial, políticas públicas de memória e curadoria de acervos museológicos. 

Entretanto, as escolhas metodológicas centradas na análise de imagens e 

documentos escritos limitaram a escuta de saberes populares, o que poderia ter 

ampliado o diálogo entre passado e presente. Como desdobramento futuro, 

sugere-se investigar como a visualidade dessas mulheres se projeta na arte 

amazônica contemporânea, bem como realizar comparações com outras regiões do 

país, aprofundando a compreensão das permanências e reconfigurações dessas 

representações no tempo. 

 

 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 



 321 

REFERÊNCIAS 
AFFONSO, João. Três séculos de modas. Belém: Conselho Estadual de Cultura, 
1976. 
 
AGASSIZ, Luís; AGASSIZ, Elizabeth Cary. Viagem ao Brasil 1865-1866. Tradução e 
notas de Edgar Süssekind de Mendonça. Brasília: Senado Federal, Conselho 
Editorial (Coleção O Brasil visto por estrangeiros), 2000. 
 
ALBUQUERQUE, Maria Betânia. Educação e saberes culturais: apontamentos 
epistemológicos. In: Pesquisas em Estudos Culturais na Amazônia: cartografias, 
literaturas & saberes interculturais, p. 649-690. Belém: Editora AEDI, 2015. 
 
ALMEIDA, Conceição Maria Rocha de. Imagens negras, espelhos brancos: um 
estudo das mulheres negras ao final do século XIX em Belém do Pará. In: 
ALVARES, Maria Luzia Miranda; D'Incao, Maria Angela (Orgs.). A mulher existe? 
Uma contribuição ao estudo da mulher e gênero na Amazônia, Belém: GEPEM. p. 
27-40, 1995. 
 
_______. As águas e a cidade de Belém do Pará: história, natureza e cultura 
material no século XIX. Tese (Doutorado em História) – Pontifícia Universidade 
Católica de São Paulo, São Paulo, 2010. 
 
ALMEIDA, Sandra Regina Goulart. Prefácio - Apresentando Spivak, in: Spivak, G. 
Pode o Subalterno Falar? pp. 07-21. Belo Horizonte: UFMG, 2010. 
 
ALLUM, Nicholas C.; BAUER, Martin W. e GASKELL, George. Qualidade, 
quantidade e interesses do conhecimento; evitando confusões. In:  BAUER, Martin 
W. e GASKELL, George (Orgs.). Pesquisa qualitativa com texto, imagem e som. 
Petrópolis: Vozes, 2002. pp.17-36. 
 
ALVES, Moema de Bacelar. Exposições e mercado de arte no Pará na virada do 
século XIX para o XX. In: Anais do XXVI Simpósio Nacional de História – ANPUH, 
São Paulo, julho 2011. Disponível em: 
https://www.snh2011.anpuh.org/resources/anais/14/1312902608_ARQUIVO_Anpuh2
011MoemaAlvesdoc.pdf. Acesso em: 03 Out. 2024. 
 
_______. Uma cozinha caipira entre o privado e o público: os caminhos de uma tela 
e seu estudo. In: Anais do 36 Colóquio do Comitê Brasileiro de História da Arte, 
Campinas, Outubro 2016. Disponível em: 
http://www.cbha.art.br/coloquios/2016/anais/pdfs/3_Moema%20Alves.pdf. Acesso 
em: 08 Jan. 2025. 
 
ALVES-MELO, Patrícia. Luís, Alexandrina e Trajano: os ajudantes esquecidos dos 
naturalistas na Amazônia, século XIX. In: Figueiredo, Aldrin Moura; Sarges, Maria de 
Nazaré; Barroso, Daniel Souza.. (Org.). Águas Negras: estudos 
afro-luso-amazônicos no Oitocentos. 1ed.Belém - Pará: UFPA/ Cátedra João Lúcio 
de Azevedo, v. 1, p. 129-152,  2021. 
 



 322 

ANDRADE, Ana Paula Freitas de. Giovanni Verga e a construção do Verismo. 
Literatura e Sociedade (USP), São Paulo, v.15, n.14, p. 46-65, 2010. Disponível em: 
https://revistas.usp.br/ls/article/view/64212. Acesso em: 6 Jan. 2025. 
 
ANDRADE, Rita Morais de. Boué Soeurs RG 7091: a biografia cultural de um 
vestido. Tese (Doutorado em História) – Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo, São Paulo, 2008. 
 
ARAÚJO, Lucas Monteiro de. Representações marajoaras em relatos de viajantes: 
natureza, etnicidade e modos de vida no século XIX. Dissertação (Mestrado em 
Antropologia) – Universidade Federal do Pará, Belém, 2017. 
 
ATAIDE, Luciana de Barros. Identidade e cultura na crônica “Banho de Cheiro”, de 
Eneida de Moraes. Afluente,  v.7, n.20, p. 05-18, jan./jun. 2022. Disponível em: 
https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/afluente/article/view/15658. Acesso 
em: 13 Jun. 2023. 
 
AZEVEDO, Aluísio de. O cortiço. 2. ed. Brasília : Câmara dos Deputados, Edições 
Câmara, 2019. 
 
BAENA, Antônio Ladislau Monteiro. Ensaio corográfico sobre a província do Pará. 
Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2004. 
 
BARBOSA, Reinaldo Imbrozio; LIMA, Artur Dalton; MOURÃO JUNIOR, Moisés. 
Biometria de frutos de buriti (Mauritia flexuosa L. F. - Aracaceae): produção de polpa 
e óleo em uma área de savana de Roraima. Amazônia: CI e Desenvolvimento, 
Belém, v.5, n. 10, p. 71-85, jan./jun., 2010. Disponível em: 
https://www.alice.cnptia.embrapa.br/alice/bitstream/doc/870656/1/CDN10Biometriade
Frutosdo.pdf. Acesso em: 03 Ago. 2024. 
 
BASSALO, Célia Coelho. O Art Nouveau em Belém. Belém: Editora Grafisa, 1984.  
 
BATCHELOR, David. Cromofobia. São Paulo: Senac, 2007. 
 
BATES, Henry Walter. O naturalista no Rio Amazonas. Volume 1. São Paulo: 
Companhia Editora Nacional, 1944. 
 
BATES, Henry Walter. O naturalista no Rio Amazonas. Volume 2. São Paulo: 
Companhia Editora Nacional, 1944. 
 
BATISTA, Sônia Socorro Miranda; GOMES, Flavia Ferreira. Cultura cabocla 
amazônica: saberes e organização sócio-produtiva dos moradores na Ilha do 
Combu/Pará. Anais do VI Jornada Internacional de Políticas Públicas, 2013. 
Disponível 
em:https://www.joinpp.ufma.br/jornadas/joinpp2013/JornadaEixo2013/anais-eixo6-es
tadoculturaeidentidade/culturacaboclaamazonica.pdf. Acesso em: 08 Out. 2024. 
 
BELLUZZO, Ana Maria. A propósito d’o Brasil dos viajantes. Revista  USP,  São 
Paulo, n.30, p. 08 -1 9 , jun./ago. 1996. Disponível em:  
https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/25903/27635. Acesso em: 20 Ago. 



 323 

2024. 
 
BELTRAMIM, Fabiana. Sujeitos iluminados: a reconstituição das experiências 
vividas no estúdio de Christiano Jr. Dissertação (Mestrado em História) – Pontifícia 
Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2009. 
 
BENJAMIN, Walter. Passagens. Organização da edição brasileira de Willi Bolle, 
colaboração na organização da edição brasileira de Olgária Matos. Tradução do 
alemão de Irene Aron. Tradução do francês de Cleonice Paes Barreto. Belo 
Horizonte: Editora UFMG; São Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São Paulo, 
2006. 
 
BERTOLOSSI,  Leonardo Carvalho. A medicina mágica das bolsas de mandinga no 
Brasil, séc. XVIII. Anais do XII Encontro Regional de História ANPUH-RJ 2006. 
Disponível em: 
http://www.snh2011.anpuh.org/resources/rj/Anais/2006/conferencias/Leonardo%20C
arvalho%20Bertolossi.pdf. Acesso em: 20 Nov. 2023. 
 
BEZERRA,  Andrezza Gomes de Lima. O Naturalismo em Morbus: romance 
patológico, de Faria Neves Sobrinho. Dissertação (Mestrado em Letras) – 
Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2021.  
 
BEZERRA NETO, José Maia. Escravidão negra no Grão-Pará (sécs. XVIII-XIX). 
Belém: Paka-Tatu, 2001. 
 
BIARD, Auguste François. Dois anos no Brasil. Brasília: Senado Federal, Conselho 
Editorial, 2004. 
 
BITTENCOURT, Renata. Modos de negra, modos de branca: o retrato “baiana” a 
imagem da mulher na arte do século XIX. Dissertação (Mestrado em História da Arte 
e da Cultura) – Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2005. 
 
BOAS, Franz. A Religião dos Índios Americanos. In: A Formação da Antropologia 
Americana (1883-1911): Antologia. Rio de Janeiro: Contraponto/EdUFRJ, 2004. 
 
BORGES, Manuela. Ogum, Orfeu e Anastácia: gênero no discurso e práticas 
culturais dos grupos culturais negros em Salvador, Bahia, Brasil: um estudo de caso: 
A escola de música e dança Didá. Comunicação apresentada no III Simpósio 
Internacional Del Caribe, em outubro de 2004. 
 
BOUCHER, François. História do Vestuário no Ocidente. São Paulo: Cosac Naify, 
2010. 
 
BOURDIEU, Pierre. O Poder simbólico. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2005. 
 
BRITTO, Rosangela Marques de; MIRANDA, Dávison Cirilo Queiroz. Museu da 
Universidade Federal do Pará e a Coleção Carmen Sousa (1908-1950): preservação 
da documentação museológica. In: Encontro Nacional da Associação Nacional de 
Pesquisadores em Artes Plásticas, 25, 2016. Porto Alegre. Anais. Porto Alegre, 
ANPAP, 2016. 



 324 

BUENO, Winnie. Imagens de controle: um conceito do pensamento de Patricia Hill 
Collins. Porto Alegre, RS : Zouk, 2020. 
 
BURKE, Peter. Testemunha ocular: história e imagem. São Paulo: Edusc, 2004. 
 
CAMPELO. Marilu Márcia. Feira do Ver-o-Peso: cartão postal da Amazônia ou 
patrimônio da humanidade? Revista Humanitas, v. 18, n. 2, p. 149-170, 2002. 
 
CONRADO, Mônica; CAMPELO, Marilu; RIBEIRO, Alan. Metáforas da cor: 
morenidade e territórios da negritude nas construções de identidades negras na 
amazônia paraense. Afro-Ásia, núm. 52, pp. 213-246. Universidade Federal da 
Bahia, Bahia, 2015. 
 
CAMPOS, Américo de. Noções Geraes de Hygiene. Belém: Editora Livraria Escolar, 
1912. 
 
CANCELA, Cristina Donza. Adoráveis e dissimuladas: as relações amorosas das 
mulheres das camadas populares na Belém do final do século XIX e início do XX. 
Dissertação (Mestrado em Antropologia) – Universidade Estadual de Campinas. 
Campinas, 1997. 
 
CANCLINI, Néstor García. Culturas híbridas y estrategias comunicacionales. Revista 
Estudios sobre las culturas contemporáneas, Época II, Vol. III, N.5, p. 109-128, junio 
1997. Universidad de Colima, México. Disponível em: 
http://ccdoc.iteso.mx/acervo/cat.aspx?cmn=download&ID=2710&N=1. Acesso em: 
13 Abr. 2025. 
 
CANDIDO, Mariana P.; RODRIGUES, Eugénia. “O racismo tem uma história” – 
Entrevista com Silvia Hunold Lara. Estudos Ibero-Americanos, Porto Alegre, v.44, 
n.3, 518–524, 2018. 
 
CARVALHO, João Marques de. Hortencia. Pará: Livraria Moderna, 1888. Disponível 
em: https://obrasraras.fcp.pa.gov.br/publication/file/livros/hortencia1888/2/. Acesso 
em: 28 set. 2024.  
 
CARVALHO, Julia Soares Leite Lanzarini de. Benvinda a mulata: o sentido da 
mestiçagem na Capital Federal de Arthur Azevedo. Dissertação (Mestrado em 
História) – Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro,  Rio de Janeiro, 2016. 
 
CARVALHO, Vânia Carneiro de. Gênero e artefato. O sistema doméstico na 
perspectiva da cultura material. São Paulo: Edusp/Fapesp, 2008. 
 
CARVALHO, Vânia Carneiro de; LIMA, Solange Ferraz de. Usos sociais e 
historiográficos. In: LUCA, Tania Regina de; PINSKY, Carla Bassanezi. O historiador 
e suas fontes. São Paulo: Contexto. 2017. 
 
CASCUDO, Luís da Câmara. Antologia da Alimentação no Brasil. Rio de Janeiro: 
Livros técnicos e científicos, 1977. 
 
CASTRO, Fábio Fonseca de. A Cidade Sebastiana. Era da Borracha, Memória e 



 325 

Melancolia numa Capital da Periferia da Modernidade. Belém: Edições do Autor, 
2010.  
 
CERTEAU, Michel de. Artes de Fazer. In: A Invenção do Cotidiano – Artes de Fazer, 
pp. 33-53. Petrópolis: Editora Vozes, 1998. 
 
CHARTIER, Roger. À Beira da Falésia: a história entre incertezas e inquietudes. 
Porto Alegre: Editora da Universidade, 2002. 
 
CHAVES, Celma; GONÇALVES, Ana Paula Claudino. O mercado público em Belém: 
arquitetura e inserção urbanística. In: Anais do IV Colóquio Internacional sobre o 
comércio e cidade: uma relação de origem. São Paulo, 2013. 
 
CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionário de símbolos. 23a ed. Rio de 
Janeiro: José Olympio, 2009. 
 
COSTA, Antonio Maurício Dias da. Festa na Cidade: o circuito bregueiro de Belém 
do Pará. Revista TOMO, do Núcleo de Pós-Graduação e Pesquisa em Ciências 
Sociais da Universidade Federal de Sergipe (São Cristóvão-SE, NPPCS/UFS), N. 6, 
2003. 
 
COSTA, Gil Vieira. Arte em Belém, do abstracionismo à visualidade amazônica 
(1957-1985): transições movediças e tensões globais. Tese (Doutorado em História 
Social da Amazônia) – Universidade Federal do Pará, Belém, 2019. 
 
COSTA, Tony Leão da. Carimbó – negritude, indianeidade e caboclice: debates 
sobre raça e identidade na música popular amazônica (década de 1970). In: Anais 
Eletrônicos do XXVIII Simpósio Nacional de História, Florianópolis. 2015. 
 
CORBIN, Alain. Sabores e Odores: o olfato e o imaginário social nos séculos XVIII e 
XIX. São Paulo: Companhia das Letras, 1987. 
 
CORRÊA, Mariza. Sobre a invenção da mulata. Cadernos Pagu, Campinas, SP, 
n.6/7, p.35-50, 2010. Disponível em:  
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/1860. Acesso 
em: 18 Mai.2024. 
 
CRANE, Diana. A moda e o seu papel social: classe, gênero e identidade das roupas. 
São Paulo: Editora Senac São Paulo, 2006. 
 
CUCHE, Denys. Cultura e Identidade, in A noção de cultura nas ciências sociais, pp. 
175-202. São Paulo: EDUSC, 1999. 
 
CUNHA, Laura; MILZ, Thomas. Joias de crioula. São Paulo: Editora Terceiro Nome, 
2011. 
 
DAFLON, Verônica Toste. Tão longe, tão perto: pretos e pardos e o enigma racial 
brasileiro. Tese (Doutorado em Sociologia) – Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro,  Rio de Janeiro, 2014. 
 



 326 

DAMATTA, Roberto. Relativizando: uma introdução à Antropologia Social. Rio de 
Janeiro: Rocco, 2010. 
 
DAOU, Ana Maria. A Belle Époque Amazônica. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004. 
DERENJI, Jussara da Silveira. Igrejas, palácios e palacetes de Belém. Brasília: 
Iphan / Programa Monumenta, 2009.  
 
DIAS. Maria Odila Leite da Silva. Quotidiano e Poder em São Paulo no século XIX. 
São Paulo: Brasiliense. 1995. 
 
DIDI-HUBERMAN, Georges. O que vemos, o que nos olha. São Paulo: Editora 34, 
2010. 
 
_______. A imagem sobrevivente: história da arte e tempo dos fantasmas segundo 
Aby Warburg. Trad. Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Contraponto, 2013. 
 
_______. Atlas ou o gaio saber inquieto - O olho da história III. Belo Horizonte: 
Editora UFMG, 2018. 
 
DIEGUES, Antonio Carlos. (org). Os Saberes Tradicionais e a Biodiversidade no 
Brasil. São Paulo: USP, 2000. Saberes tradicionais e biodiversidade no Brasil. 
Brasília: Ministério do Meio Ambiente; São Paulo: USP, 2001. (Biodiversidade  4). 
 
DRUMOND, Marco Aurélio. Indumentária e cultura material: produção, comércio e 
usos da Comarca do Rio das Velhas (1711-1750). Dissertação (Mestrado em 
História) – Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2008. 
 
EDWARDS, William. A voyage up the river amazon including a residence at Para. 
London: John Murray, 1847. Disponível em: 
https://www.biodiversitylibrary.org/item/119342#page/21/mode/1up. Acesso em: 10 
Mar. 2022. 
 
ENCICLOPÉDIA Itaú Cultural de Arte e Cultura Brasileira. Verbete Anita Malfatti. 
São Paulo: Itaú Cultural, 2025. Disponível em: 
http://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoas/2349-anita-malfatti. Acesso em: 29 
Jan. 2025. 
 
ENCICLOPÉDIA Itaú Cultural de Arte e Cultura Brasileira. Verbete Antônio Ferrigno. 
São Paulo: Itaú Cultural, 2023. Disponível em: 
http://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoa22413/antonio-ferrigno. Acesso em: 20 
Nov. 2023. 
 
ENCICLOPÉDIA Itaú Cultural de Arte e Cultura Brasileira. Verbete Henry 
Chamberlain. São Paulo: Itaú Cultural, 2025. Disponível em: 
https://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoas/6947-henry-chamberlain. Acesso em: 
28 Jan. 2025. 
 
ENCICLOPÉDIA Itaú Cultural de Arte e Cultura Brasileira. Verbete Jean-Baptiste 
Debret. São Paulo: Itaú Cultural, 2025. Disponível em: 



 327 

https://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoas/5543-jean-baptiste-debret. Acesso 
em: 28 Jan. 2025. 
 
ENCICLOPÉDIA Itaú Cultural de Arte e Cultura Brasileira. Verbete Johann Moritz 
Rugendas. São Paulo: Itaú Cultural, 2023. Disponível em: 
http://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoa707/johann-moritz-rugendas. Acesso 
em: 18 Nov. 2023.  
 
ENCICLOPÉDIA Itaú Cultural de Arte e Cultura Brasileira. Verbete José Irineu de 
Souza. São Paulo: Itaú Cultural, 2024. Disponível em: 
http://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoa23691/jose-irineu-de-souza. Acesso em: 
16 Set. 2024. 
 
ENCICLOPÉDIA Itaú Cultural de Arte e Cultura Brasileira. Verbete Joseph Léon 
Righini.  São Paulo: Itaú Cultural, 2023. Disponível em: 
http://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoa23661/joseph-leon-righini. Acesso em: 
23 Dez. 2023.  
 
ENCICLOPÉDIA Itaú Cultural de Arte e Cultura Brasileira. Verbete Marc Ferrez. São 
Paulo: Itaú Cultural, 2023. Disponível em: 
http://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoa26241/marc-ferrez. Acesso em: 27 Dez. 
2023.  
 
ENCICLOPÉDIA Itaú Cultural de Arte e Cultura Brasileira. Verbete Tarsila do Amaral. 
São Paulo: Itaú Cultural, 2025. Disponível em: 
http://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoas/300-tarsila-do-amaral. Acesso em: 17 
Fev. 2025.  
 
ENGEL, Magali. Psiquiatria e Feminilidade. In: DEL PRIORE, M. (Org.). História das 
mulheres no Brasil. São Paulo: Contexto, p. 322-361, 2015. 
 
ENTWISTLE,  Joanne. The fashioned body: Fashion, dress & modern social theory. 
2 ed. Polity Press: Cambridge, UK, 2015. 
 
ESCOREL, Silvia. Vestir poder e poder vestir: o tecido social e a trama cultural nas 
imagens do traje negro (Rio de Janeiro - século XVIIl). Dissertação (Mestrado em 
História Social) –  Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2000. 
 
FACTUM, Ana. Beatriz Simon. Joalheria escrava baiana: a construção histórica do 
design de jóias brasileiro. Tese (Doutorado em Arquitetura e Urbanismo) – 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009. 
 
FARES, Josse; NUNES, Paulo. Batuque: Farol e espelho de uma raça. Texto 
apresentado com prefácio da 7a Edição de Batuque, 2005. 

 
FARIA, Daniel. História de reviravoltas: como surgiu um Modernismo na Amazônia. 
Amazônia Latitude, 2022. Disponível em: 
https://www.amazonialatitude.com/2022/03/14/historiade- 
reviravoltas-como-surgiu-um-modernismo-na-amazonia/. Acesso: 01 Abr. 2022. 

 



 328 

FARIAS. Edison. Oitocentos - Arte Brasileira do Império à República - Tomo 2. / 
Organização Arthur Valle, Camila Dazzi. - Rio de Janeiro: 
EDUR-UFRRJ/DezenoveVinte, p.198-207, 2010a. Disponível em: 
http://www.dezenovevinte.net/800/tomo2/files/800_t2_a18.pdf. Acesso em: 14 Nov. 
2023. 
 
FARIAS, Juliana Barreto. João do Rio e os africanos: raça e ciência nas crônicas da 
Belle Époque carioca. Revista de História, São Paulo, n. 162, p. 243–270, 2010b.  
Disponível em: https://revistas.usp.br/revhistoria/article/view/19158. Acesso em: 11 
Out. 2024. 
 
FERNANDES, Caroline. O moderno em aberto: o mundo das artes em Belém do 
Pará e a pintura de Antonieta Santos Feio. Dissertação (Mestrado em História) – 
Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2009. 
 
_______.  O moderno em aberto: o mundo das artes em Belém do Pará e a pintura 
de Antonieta Santos Feio. IAP, 2013. 
 
FERNANDES PINTO, Matheus. Imagens dialéticas: a representação do passado 
cultural em Walter Benjamin. Cadernos Walter Benjamin, n.30, 2023.  
 
FERREIRA. Antonio Celso. A fonte fecunda. In: PINSKY, Carla Bassanezi; LUCA, 
Tania Regina de. (Org.). O historiador e suas fontes. São Paulo: Contexto, p. 61-91,  
2017. 
 
FERREZ, Marc. In: Instituto Moreira Salles, 2023. Disponível em: 
https://ims.com.br/2017/08/28/sobre-marc-ferrez/. Acesso em: 27 Dez. 2023. 
 
FIGUEIREDO, Aldrin. Eternos modernos: uma história social da arte e da literatura 
na Amazônia (1908 - 1929). Tese (Doutorado em História) – Universidade Estadual 
de Campinas,  Campinas, 2001. 
 
_______. A Fiandeira e a Lavadeira: pintura de gênero e história do trabalho na 
Belle-Époque Paraense, 1895-1905. DezenoveVinte, 2010. Disponível em: 
http://www.dezenovevinte.net/coloquio/coloquio_2010/resumos/aldrim.htm. Acesso 
em: 04 Out. 2024. 
 
_______. Janelas do Passado, espelhos do presente: Belém do Pará, arte, imagem 
e história. Prefeitura Municipal de Belém, Fundação Cultural do Município de Belém. 
FUMBEL, 2011. 
 
_______. Vestir a História: Pintura, moda e identidade nacional da Amazônia, c. 
1916-1923. Histórica – Revista Eletrônica do Arquivo Público do Estado de São 
Paulo, São Paulo, n.53, p. 1-13, abr. 2012. 
 
_______. Cromotopia e História: Frederico José de Santa-Anna Nery e o folclore 
afro-indígena na Amazônia, 1885-1889. Revista do Instituto Histórico e Geográfico 
do Pará (IHGP). ISSN: 2359-0831 - on-line. Belém, v. 07, n. 03, p. 123 – 143, nov. 
2020. 
 



 329 

_______. Outras margens, outros centros: o modernismo brasileiro a partir da 
Amazônia. In: Aracy Amaral; Regina Teixeira de Barros. (Org.). Moderno onde? 
Moderno quando? A Semana de 22 como motivação. 1ed. São Paulo: Museu de 
Arte Moderna, v. 1, p. 54-67, 2021. 
 
_______. Amazônia não foi esquecida no Modernismo; criou-se um lugar para ela, 
diz historiador. Amazônia Latitude, 2022. Disponível em: 
https://amazonialatitude.com/2022/03/11/amazonia-nao-foi-esquecida-no-modernism
ocriou-se-um-lugar-para-ela-diz-historiador/. Acesso: 01 Abr. 2022. 
 
FIGUEIREDO, Luciano. O avesso da memória: cotidiano e trabalho da mulher em 
Minas Gerais no século XVIII. Rio de Janeiro, José Olympio, 1993 
 
FLORENCE, Herculés. Viagem fluvial do Tietê ao Amazonas de 1825 a 1829. 
Brasília: Edições do Senado Federal, Conselho Editorial, 2007. 
 
FONTES, Edilza. Galegas, negras e caboclos: trabalho e relações etnias em Belém 
(1880-1890). In: ÁLVARES, Maria Luzia Miranda; D'INCAO, Maria Ângela; SANTOS, 
Eunice Ferreira dos. (Orgs.). Mulher e Modernidade na Amazônia – Tomo I, Belém: 
GEPEM, p.181-202, 1997. 
 
FREIRE, Maíra Samara de Lima. “Levanté mis hijos, mi mamá me levanto”: o 
comércio de doces das palenkeras.  MANA, Rio de Janeiro, online, v. 30, p. 1-70, 
2024. Disponível em: https://www.scielo.br/j/mana/a/MbH3WJrZVjhnSWJnzjVzYXk/. 
Acesso em: 13 Abr. 2025. 
 
FREITAS, Fernando Vieira de. Das kitandas de Luanda aos tabuleiros da terra de 
São Sebastião: conflitos em torno do comércio das quitandeiras negras no Rio de 
Janeiro do século XIX. Dissertação de mestrado. Rio de Janeiro: IPPUR/UFRJ, 
2015. 
 
FREYRE, Gilberto. Modos de homem e modas de mulher. Rio de Janeiro: Global, 
2009. 
 
GALVÃO JÚNIOR, Heraldo Marcio. Quem não pode morder não mostra os dentes: 
modernistas e antropofágicos entre São Paulo e Belém do Pará nos anos 1920. 
Tese (Doutorado em História) – Universidade Federal do Pará, Belém, 2020. 
 
GARCIA, Kárita.; ANDRADE, Rita. Cultura Visual e as Imagens: contribuições a uma 
pesquisa. In: Anais do V Seminário Nacional de Pesquisa em Arte e Cultura Visual, 
Goiânia, 2012. Disponível em: 
https://files.cercomp.ufg.br/weby/up/778/o/2012-23_A_cultura_Visual.pdf. Acesso 
em: 16 Jul. 2022. 
 
GOLA, Eliana. A jóia: história e design. São Paulo: Editora Senac São Paulo, 2008. 
 
GOMBRICH, Ernst Hans. A História da Arte. Rio de Janeiro: LTC, 2009. 
 



 330 

GONZALEZ. Lélia. Cultura, etnicidade e trabalho: efeitos linguísticos e políticos da 
exploração da mulher negra. In: RIOS, Flavia; LIMA, Márcia (Orgs.). Por um 
feminismo afro-latino-americano, p. 25-44. São Paulo, Zahar, 2020. 
 
GONZÁLEZ, Virginia Barciela. El lenguaje de los adornos: tecnología, uso y función: 
Adornos personales de la Edad del Bronce en Alicante y Albacate. Tese en 
Prehistoria. Universidade de Aloicante, España, 2015. 
 
HAGE, Fernando. João Affonso: O homem que escreveu o primeiro livro de história 
da moda no Brasil. In: Anais do 6º Colóquio de Moda. São Paulo, 2010: Disponível 
em:http://www.coloquiomoda.com.br/anais/Coloquio%20de%20Moda%20-%202010/
71890_Joao_Affonso_-_O_Homem_Que_Escreveu_o_Primeiro_Livro_d.pdf. Acesso 
em: 13 Jul. 2022. 
 
_______. Olhares e imagens da mulher paraense atravessando a cidade entre os 
séculos XIX e XX. Colóquio Moda, Rio de Janeiro, set. 2012. Disponível em: 
https://www.academia.edu/5091122/Olhares_e_Imagens_da_Mulher_Paraense_atra
vessando_a_cidade_entre_os_s%C3%A9culos_XIX_e_XX. Acesso em: 23 Ago. 
2024. 
 
_______. Imagens na história do vestuário: cânones e sintomas na obra Três 
Séculos de Modas (1923). Tese (Doutorado em Artes)  – Universidade Federal do 
Pará, Belém, 2022. 
 
HALBWACHS, Maurice. Memória Individual e Memória Coletiva, in A memória 
coletiva. Tradução de Beatriz Sidou, pp. 29-70. São Paulo: Centauro, 2003. 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 5.ed. Rio de janeiro: DP&A, 
2001. 
 
HENSCHEL, Alberto. In: Brasiliana Fotográfica. Rio de Janeiro. 2015.  Disponível 
em: https://brasilianafotografica.bn.gov.br/?p=1138. Acesso em: 25 Dez.2023.  
 
HILL, Marcos César de Senna. Quem são os mulatos? sua imagem na pintura 
modernista brasileira. Tese (Doutorado em Artes) – Universidade Federal de Minas 
Gerais, Belo Horizonte, 2008. 
 
HIRSZMAN, Maria Lafayette Aureliano. Entre o tipo e o sujeito: os retratos de 
escravos de Christiano Jr. Dissertação (Mestrado em Artes) – Universidade de São 
Paulo, São Paulo, 2011. 
 
IMADA, Heloísa Leite. Moda: desfile literário. Campinas: Unicamp /IEL/Setor de 
Publicações, 2019. 
 
IMBROISI, Margaret; MARTINS, Simone. Macchiaioli. História das Artes, 2020. 
Disponível em: https://www.historiadasartes.com/macchiaioli/. Acesso em: 10 Jan. 
2025. 
 
JACINTO, Pablo Mateus dos Santos; SANTOS, Carla Liane Nascimento. 
Contribuição histórica para a representação social da categoria dos vendedores 



 331 

ambulantes pela população de Salvador. Opará - Etnicidades, Movimentos Sociais e 
Educação, Paulo Afonso, ano 1, vol. 2, jun./dez. 2013. Disponível em: 
https://www.revistas.uneb.br/index.php/opara/article/view/ART0016. Acesso em: 09 
Set. 2023. 
 
JANSEN, Maria Angela. Fashion and Phantasmagoria of Modernity: na introduction 
to decolonial fashion discourse. Fashion Theory, p.815-836, 2020. 
 
JANUÁRIO, Erlaine Aparecida. Jóias de adorno, como investimento e de devoção. 
São João Del Rei/UFSJ, 2003. Disponível em: 
https://docplayer.com.br/16359858-Joias-de-adorno-como-investimento-e-de-devoca
o-erlaine-aparecida-januario.html. Acesso em: 09 Set. 2023. 
 
JATENE, Izabela de Souza. Tribos urbanas em Belém: drag queens, rainhas ou 
demônios. Dissertação (Mestrado em Antropologia social) – Universidade Federal do 
Pará, Belém, 1997. 
 
JUNIOR, Peregrino. Vida Futil. Editora: Leite Ribeiro, Rio de Janeiro, 1923. 
 
KAWAMURA, Yuniya, Fashion-ology: an introduction to fashion studies. Berg, 2005. 
 
KERBER, Alessander. Carmen Miranda entre representações da identidade nacional 
e de identidades regionais. ArtCultura, Uberlândia, v.7, n.10, jan.-jun. 2005. 
Disponível em: https://seer.ufu.br/index.php/artcultura/article/view/1288. Acesso em:  
07 Out. 2024. 
 
KIDDER, Daniel. Reminiscências de viagens e permanências no Brasil: províncias 
do Norte. Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2008. 
 
KOSSOY, Boris; CARNEIRO, Maria Luiza Tucci. O olhar europeu. São Paulo: Edusp, 
2002. 
 
KOUTSOUKOS, Sandra Sofia Machado. Negros no estúdio do fotógrafo. Campinas: 
Editora da Unicamp, 2010. 
 
LACERDA, Franciane Gama; SARGES, Maria de Nazaré. De Herodes para Pilatos: 
violência e poder na Belém da virada do século XIX para o XX. Projeto História, São 
Paulo, n.38, p.165-182, jun. 2009.  
 
LACERDA, Franciane Gama. “Merecedoras das páginas da história”: memórias e 
representações da vida e da morte femininas (Belém, séculos XIX e XX). Cadernos 
Pagu, Campinas, SP, n. 38, p.395-423, janeiro-junho de 2012. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/cpa/a/9Nws5Nr9Xpp9mGtSmbmJwCN/?lang=pt. Acesso em: 
05 Out. 2024. 
 
_______. “Sou Livre”: narrativas e representações de mulheres em Belém do Pará 
(século XIX). Revista Gênero na Amazônia-UFPA, Belém, n.7-12, p.25-33, jul./dez., 
2017. 
 



 332 

LAGO, Mara Coelho de Souza; MONTIBELER, Débora Pinheiro da Silva; MIGUEL, 
Raquel de Barros Pinto. Pardismo, Colorismo e a “Mulher Brasileira”: produção da 
identidade racial de mulheres negras de pele clara. Revista Estudos Feministas, 
Florianópolis, v.31, n.2, 2023. 
 
LAMPERT, Jociele. A imagem da moda e a cultura visual como proposições para a 
docência em artes visuais. In: Anais do 17° Encontro Nacional da Associação 
Nacional de Pesquisadores em Artes Plásticas. Florianópolis, 2008. Disponível em: 
http://anpap.org.br/anais/2008/artigos/106.pdf. Acesso em: 13 Jul. 2022. 
 
LAPA, José Roberto do Amaral. Os Excluídos. Contribuição à História da pobreza no 
Brasil (1850-1930). Campinas, SP: Editora Unicamp. 2008. 
 
LARA, Silvia Hunold. Fragmentos Setecentistas. Escravidão, cultura e poder. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2007. 
 
LEITE, Marcelo Eduardo. Typos de pretos: escravos na fotografia de Christiano Jr. 
Visualidades, Goiânia, v.9, n.1, p. 25-47, jan/jun. 2011. Disponível em: https://www. 
revistas.ufg.br/VISUAL/article/view/18368. Acesso em: 20 Jan. 2020. 
 
LIMA, Andrey Faro de. “O Caribe é Aqui!": Considerações sobre a construção de 
uma identidade ético-estética paraense. In: 27 Reunião Brasileira de Antropologia, 
Conhecimentos e saberes tradicionais no Brasil plural, Belém, 2010. 
 
LIMA, Déborah Magalhães. A construção histórica da categoria caboclo: sobre 
estruturas e representações sociais no meio rural. In: Novos Cadernos NAEA, vol 2, 
nº 2, UFPA, 1999. 
 
LIPOVETSKY, Gilles. Império do Efêmero. A moda e seu destino nas sociedades 
modernas. São Paulo: Companhia de Bolso, 2009.  
 
LODY, Raul. Pencas de balangandãs da Bahia: um estudo etnográfico das 
jóias-amuletos. Rio de Janeiro: FUNARTE, 1988.  
 
_______. Jóias de Axé: fios de contas e outros adornos do corpo; a joalheria 
afro-brasileira. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2001. 
 
_______. Moda e história: as indumentárias das mulheres de fé. São Paulo: Editora 
Senac São Paulo, 2015. 
 
LOTIERZO. Tatiana. Contorno do (In)visível: racismo e estética na pintura brasileira 
(1850 - 1940). São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2017. 
 
MARANHÃO, Haroldo. Pará, Capital: Belém: memórias & pessoas & coisas & loisas 
da cidade. Belém: Supercores, 2000. 
 
MARTÍN-BARBERO, Jésus. Ofício de cartógrafo: travessias latino-americanas de 
comunicação na cultura. São Paulo: Loyola, 2004. 
 



 333 

MARTINS, Raimundo. Porque e como falamos da cultura visual? Visualidades, v.4, 
n.1, p. 64-79, jan-dez 2006. Disponível em: 
https://www.revistas.ufg.br/VISUAL/article/view/17999/10727. Acesso em: 18 Jul. 
2022. 
 
_______. Hipervisualização e territorialização: questões da Cultura Visual. Educação 
& Linguagem. São Paulo. v. 13, n.22, p.19-31, jul-dez., 2010. Disponível em: 
https://www.metodista.br/revistas/revistas-ims/index.php/EL/article/view/2437. 
Acesso em: 18 Jul. 2022. 
 
MARTINS, Renata Maria de Almeida. Cuias, cachimbos, muiraquitãs: a arqueologia 
amazônica e as artes do período colonial ao modernismo. Boletim do Museu 
Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas, v. 12, n. 2, p. 403-426, maio-ago. 2017. 
Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/bgoeldi/a/cYgK4q8QWBzpXMtjzwcwDKN/?lang=pt. Acesso 
em: 16 Out. 2024. 
 
_______. Louças e panos da terra: modelando e tecendo re-existências nas missões 
jesuíticas da Amazônia. Esboços, Florianópolis, v. 30, n. 53, p.68-80, jan./abr., 2023. 
Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/esbocos/article/view/93889. 
Acesso em: 16 Set. 2024. 
 
MARTINS JUNIOR, Rui Jorge Moraes. Visto, logo existo: moda, sociabilidade 
feminina e consumo em Belém no limiar do século XX. Dissertação  –  (Mestrado em 
História), Universidade Federal do Pará, Belém, 2010. 
 
MASON, Peter. Infelicities: representations of the exotic. Baltimore: Johns Hopkins 
University Press, 1998. 
 
MAUAD, Ana Maria. Na mira do olhar: um exercício de análise da fotografia nas 
revistas ilustradas cariocas, na primeira metade do século XX. Anais do Museu 
Paulista: História e Cultura Material, v. 13, n. 1, p. 133-174, 2005. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/anaismp/a/fGFrcB87WgdfKt8QDkrBvvh/. Acesso em: 22 Nov. 
2023. 
 
MAUÉS, Raymundo Heraldo. Medicinas populares e pajelança cabocla na 
Amazônia. In: ALVES, Paulo César; MINAYO, Maria Cecília (Org.). Saúde e doença: 
um olhar antropológico. Rio de Janeiro: Editora FIOCRUZ, p.73-81, 1994. Disponível 
em: https://books.scielo.org/id/tdj4g/pdf/alves-9788575412763-06.pdf. Acesso em: 
22 Jan. 2023. 
 
MEGGS, Philip B.; PURVIS, Alston W. História do design gráfico. Trad.: Cid Knipel. 
São Paulo: Cosac Naify, 2009. 
 
MENESES, Ulpiano Bezerra de. A problemática da identidade cultural nos museus: 
de objetivo (de ação) a objeto (de conhecimento). Anais do Museu Paulista Nova 
Série, São Paulo, v.1, n.1, p. 207-222, 1993. 
 
_______. Fontes visuais, cultura visual, História visual. Balanço provisório, propostas 
cautelares. In: Revista Brasileira de História. São Paulo, v. 23, nº 45, p.11-36, 2003. 



 334 

MENEZES, Bruno de. Batuque. Belém: edição especial, 1984. 
 
_______. Poesias esparsas. Obras completas de Bruno de Menezes. Belém: 
SECULT, 1993, v.1. Obras Poéticas. 
 
MERLO, Márcia. Traje de tradição: elementos da contemporaneidade na cultura de 
rua. ModaPalavra e-periódico, n. 18, pp. 56-71, jul-dez, 2016. Disponível em: 
https://revistas.udesc.br/index.php/modapalavra/article/view/7886. Acesso em: 23 
Dez. 2023. 
 
MIGNOLO, Walter. El Pensamiento Decolonial: Desprendimiento y Apertura. Un 
Manifiesto. In: GÓMEZ, Santiago Castro; GROSFOGUEL, Ramón. (Orgs.). El Giro 
Decolonial: Reflexiones para una Diversidad Epistémica más Allá del Capitalismo 
Global. Bogotá: Siglo del Hombre Editores; Universidad Central, Instituto de Estudios 
Sociales Contemporáneos y Pontificia Universidad Javeriana, Instituto Pensar, p. 
25-46. 2007. 
 
MITCHELL, William John Thomas. Picture theory: essays on verbal and visual 
representation. Chicago: The University of Chicago, 1994. 
 
_______. Interdisciplinarity and Visual Culture. Art Bulletin. v. LXXVII, n.4, p. 
540-544, dez.1995. 
 
MIRANDA, Cybelle Salvador et al. Santa Casa de Misericórdia e as políticas 
higienistas em Belém do Pará no final do século XIX. História, Ciências, Saúde – 
Manguinhos, Rio de Janeiro, v.22, n.2, p.525-539, abr - jun. 2015. 
 
MONTEIRO, Aline Oliveira Temerloglou. Para além do “Traje de Crioula”: um estudo 
sobre materialidade e visualidade de saias estampadas da Bahia oitocentista. 
Dissertação (Mestrado em Arte e Cultura Visual) – Universidade Federal de Goiás, 
Goiânia, 2012. 
 
MONTEIRO, Juliana; FERREIRA, Luzia G.; FREITAS, Joseania. As roupas de 
crioula no século XIX e o traje de beca na contemporaneidade: símbolos de 
identidade e memória. In: Mneme – Revista de Humanidades: RN, v.07, n. 18, p. 
382-403, out./nov. 2005. 
 
MORAES, Eneida de. Terra Verde. Belém: Livraria Globo, 1929. 
 
_______. Aruanda e Banho de Cheiro. Belém: Secult / FCPTN, 1989. 
 
MOREIRA, Eidorfe. O romance Hortência de Marques de Carvalho. 2020. Disponível 
em: https://obrasraras.fcp.pa.gov.br/o-romance-hortencia-de-marques-de-carvalho-2/ 
Acesso em: 25 Out. 2024. 
 
MOTTA-MAUÉS, Maria Angélica. Pensando na raça/inventando a cor: intelectuais 
paraenses no final do XIX e a “criação” da mulata no Brasil. In: SIMÕES, Maria do 
Socorro (Org.). Marajó: um arquipélago sob a ótica da Cultura e da Biodiversidade. 
Belém: UFPA, 2002. 
 



 335 

_______. O que a mulata tem a ver com a Senhora Aparecida? Discursos sobre cor, 
raça e gênero no Brasil (na virada do XIX e do XX). Humanitas, Belém, v.20, n. 1/2, 
p.7-27, 2005. 
 
_______. Da “bela Joaninha”, que virou mulata paraense e desapareceu nos becos 
da “cidade morena”: jornalistas, literatos e artistas construindo imagens negras. In: 
CANCELA, Cristina Donza; CAVALCANTI, Natália, et al. (Orgs.). História das 
mulheres na Amazônia: (Pará, século XVIII aos dias atuais). São Paulo: Livraria da 
Física, 2023. 
 
MOURA, Carlos Eugênio Marcondes de. A travessia da Calunga Grande: Três 
séculos de imagens sobre o negro no Brasil (1637 - 1899). São Paulo: Editora da 
Universidade de São Paulo, 2012. 
 
MOURA, Ignacio Baptista de. De Belém a S.João do Araguaya: Valle do Rio 
Tocantins. H. Garnier, Livreiro-Editor, Rio de Janeiro, Rua do Ouvidor 109; Rue des 
Saints-Pères 6, Paris, 1910. 
MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional 
versus identidade negra. Belo Horizonte: Autêntica, 2020.  
 
MUSEU DA IMIGRAÇÃO. Entre Estantes: AD. H. VAN EMELEN: a trajetória de um 
artista belga em São Paulo. 2019. Disponível em: 
https://museudaimigracao.org.br/blog/conhecendo-o-acervo/entre-estantes-ad-h-van-
emelen-a-trajetoria-de-um-artista-belga-em-sao-paulo. Acesso em: 23 Dez. 2022. 
 
NOGUEIRA, Manuela Henrique. Georgina de Albuquerque: trabalho, gênero e raça 
em representação. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Universidade de São 
Paulo, São Paulo, 2016. 
 
NOGUEIRA, Oracy. Preconceito racial de marca e preconceito racial de origem: 
sugestão de um quadro de referência para a interpretação do material sobre 
relações raciais no Brasil. Tempo Social, Revista de Sociologia da USP, São Paulo, 
v. 19, n. 1, p. 287-308, jun. 2007. 
 
OLIVEIRA NETO. A penca e o barangandan: as vestimentas das mulatas e crioulas 
bahianas. In: Cadernos Antonio Vianna: Salvador (Comissão Baiana de Folclore), 
p.13-19. 1968. 
 
ORICO, Osvaldo. Mitos ameríndios e Crendices amazônicas. Rio de Janeiro, 
Civilização Brasileira: Brasília, INL, 1975. 
 
ORTIZ, Renato. Cultura brasileira e identidade nacional. São Paulo: Brasiliense, 
2005. 
 
OVIEDO, A. “Nota preliminar”. In: DIDI-HUBERMAN, G. Ante el tiempo. Historia del 
arte y anacronismo de las imágenes. Buenos Aires: Adriana Hidalgo editora, 2011. 
 
PAES, Francisco Augusto Lima. Vestígios do Sagrado: a obra de arte como 
possibilidade de mediação entre religião e cultura na pintura de Antonieta Santos 



 336 

Feio. Dissertação (Mestrado em Ciências da Religião) – Universidade do Estado do 
Pará, Belém, 2016.  
 
PAIVA, Eduardo França. Escravidão e universo cultural na colônia: Minas Gerais, 
1716-1789. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2006. 
 
PANTOJA, Letícia Souto; Leal, Luiz A. Pinheiro. Das bulhas e vozerias: a presença 
de mulheres na capoeira, em Belém do Pará no final do século XIX. In: ALVARES, 
Maria Luzia Miranda; SANTOS, Eunice Ferreira dos (Orgs.). Desafios de identidade:  
espaço - tempo de mulher, Belém: CEJUP: GEPEM: REDOR, p. 69-86, 1997. 
 
PANTOJA, Leticia Souto. Ilusão de Ótica: Fotografia e Cidade na Amazônia (1890 – 
1910). Revista História e-História, parte II, 2009.  
 
_______. Trilhos, veios e caminhos da cotidianeidade das camadas populares de 
Belém: 1918-1939. Tese de doutorado em História, Pontifícia Universidade Católica 
de São Paulo, São Paulo, 2015.  
 
PEGORARO, Éverly. Estudos Visuais: principais autores e questionamentos de um 
campo emergente. Domínios da Imagem, ano IV, n. 8, p. 41-52, mai. 2011. 
Disponível em: 
https://www.uel.br/revistas/uel/index.php/dominiosdaimagem/article/view/23351. 
Acesso em: 16 Jul. 2022. 
 
PEIRANO, Mariza. A teoria vivida: e outros ensaios de antropologia. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar Ed. 2006. 
 
PEIXOTO, Afrânio. Breviário da Bahia. Salvador: Agir, 1945. 
 
PEREIRA, Hanayrá Negreiros de Oliveira. O axé nas roupas: indumentária e 
memórias negras no candomblé angola do Redandá. Dissertação (Mestrado em 
Ciência da Religião) – Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 
2017. 
 
PEREIRA, Rosa Cláudia Cerqueira. Paisagens urbanas: fotografias e modernidades 
na cidade de Belém (1846-1908). Dissertação (Mestrado em História Social da 
Amazônia) – Universidade Federal do Pará, Belém, 2006. 
 
PEREIRA, Rosa Cláudia Cerqueira; SARGES, Maria de Nazaré. Photografia 
Fidanza: um foco sobre Belém (XIX/XX). Revista Estudos Amazônicos, Belém, v. VI, 
n.2, p. 1-31, 2011. Disponível em: 
https://docplayer.com.br/14894667-Photografia-fidanza-um-foco-sobrebelem-xix-xx.h
tml. Acesso em: 20 jan. 2020. 
 
PERROT, Michelle. Os excluídos da história: operários, mulheres e prisioneiros. 
1.ed. Rio de Janeiro, 2017. 
 
PESAVENTO, Sandra Jatahy. História & literatura: uma velha-nova história, Nuevo 
Mundo, Mundos Nuevos, Debates, 2006. Disponível em: 
http://nuevomundo.revues.org/index1560.html. Acesso em: 29 Out. 2024. 



 337 

PIZARRO, Ana. Amazônia: as vozes do rio: imaginário e modernização. Tradução 
de Rômulo Monte Alto. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2012. 
 
PROWN, Jules David. Mind in matter: an introduction to material culture theory and 
method. Winterthur Portfolio, v. 17, n. 1, p. 1-19, 1982. 
 
RAINHO, Maria do Carmo Teixeira. As imagens da moda e a moda das imagens. 
DOBRAS – Revista da Associação Brasileira de Estudos de Pesquisas em Moda, v. 
2, n. 4, p. 76–83, 2008. Disponível em: 
https://dobras.emnuvens.com.br/dobras/article/view/337. Acesso em: 15 Jul. 2022. 
 
REIS, Carolina Menezes de Brito. Itinerário de Bruno de Menezes: poeta modernista 
de Belém do Pará (1893-1931). Dissertação (Mestrado em Estudos Literários) –  
Universidade Federal do Pará, Belém, 2020.  
 
ROBERT, Pascale de; VELTHEM, Lucia Van. A hora do tacacá: consumo e 
valorização de alimentos tradicionais amazônicos em um centro urbano (Belém – 
Pará). Anthropology of food, 2009. Disponível em: 
https://journals.openedition.org/aof/6466. Acesso em: 2 Ago. 2021. 
 
RODRIGUES, Silvio Ferreira. Todos os caminhos partem de Roma: arte italiana e 
romantização entre o império e a república em Belém do Pará (1867 - 1892). Tese 
(Doutorado em História)  – Universidade Federal do Pará, Belém, 2015.  
 
ROSA, Guilherme Carvalho da. A discussão do conceito de identidade nos estudos 
culturais, in Anais do 11º Colóquio Internacional sobre a Escola Latino Americana de 
Comunicação, pp. 1-16. Pelotas/RS, 2007. 
 
ROSE, Gillian. Visual Methodologies. Londres: Sage, 2001. 
 
ROSSOTTI, Beatrice. O Brasil que veste afrodiáspora: a performance cotidiana de 
mulheres negras no século XIX. Revista Calundu, v.7, n.1, jan-jun. 2023. Disponível 
em: https://calundu.org/wp-content/uploads/2024/09/1artigo-1.pdf. Acesso em: 05 
Abr. 2025. 
 
RUEDA, Paula. Revolução Silenciosa através do Vestuário e o Estilo “Alternativo” do 
Século XIX. 2013. Disponível em: 
https://omundovestido.wordpress.com/2013/03/26/revolucao-silenciosa-atraves-do-v
estuario-e-o-estilo-alternativo-do-seculo-xix/ Acesso em: 29 out. 2024. 
 
SALLES, Vicente; SALLES, Marena. Carimbó: trabalho e lazer do caboclo. Revista 
Brasileira do Folclore, Rio de Janeiro, ano 9, n. 25, p. 257-282, set.- dez. 1969. 
 
SALLES, Vicente. O Negro no Pará, sob o regime da escravidão. Rio de Janeiro, 
Fundação Getúlio Vargas, Serv. de publicações [e] Universidade Federal do Pará, 
Col. Amazônica: série José Veríssimo, 1971. 
 
_______.  David Osipovitch Widhopff: um artista russo no Grão Pará., Brasília, Micro 
edição do autor. In: Memorial Vicente Salles. 1994. Disponível em:  
https://vicentesalles.wordpress.com/as-microedicoes/. Acesso em: 01 Jul. 2024. 



 338 

 _______. O negro na formação da sociedade paraense. Belém: Paka-Tatu, 2004. 
 
SAMPAIO, Patrícia Melo. Crônica de gente pouco importante VI: Alexandrina, a 
aprendiz de naturalista. Manaus: Amazônia Real, 2015. Disponível em:  
https://amazoniareal.com.br/cronica-de-gente-pouco-importante-vi-alexandrina-a-apr
endiz-de-naturalista/. Acesso em: 08 Fev. 2023. 
 
SANJAD, Nelson. O Círio negro de Jacques Huber. 2023. Disponível em: 
https://medium.com/@ensaio/o-c%C3%ADrio-negro-de-jacques-huber-6b21e450268
9. Acesso em: 25 Jan. 2025. 
 
SANTOS, Camila Geracelly Xavier Rodrigues dos. Aby Warburg, a função 
rememorativa das imagens e o tempo: relatos e análises de Didi-Huberman acerca 
da sobrevivência das imagens. Revista Temática. Ano XV, n. 7. NAMID/UFPB. 
Julho/2019. Disponível em: http://periodicos.ufpb.br/index.php/tematica/index. 
Acesso em: 25 Fev. 2025. 
 
SANTOS, Fabiane Vinente dos. "Brincos de ouro, saias de chita”: mulher e 
civilização na Amazônia segundo Elizabeth Agassiz em Viagem ao Brasil 
(1865-1866). História, Ciências, Saúde — Manguinhos, v. 12, n. 1, p. 11-32, jan.-abr. 
2005. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0104-59702005000100002. Acesso 
em 13 Jun. 2024. 
 
SANTOS, Heloisa Helena de Oliveira. Uma análise teórico-política decolonial sobre 
o conceito de moda e seus usos. ModaPalavra. Florianópolis, V. 13, N. 28, p. 
164–190, abr./jun. 2020. 
 
SANTOS, Josiclei de Souza. Identidade e erotismo em Batuque, de Bruno de 
Menezes. Dissertação (Mestrado em  Estudos Literários) – Universidade Federal do 
Pará, Belém, 2007.  
 
SANTOS, Milton. Território e Sociedade. São Paulo: Ed. Fundação Perseu Abramo. 
2000. 
 
SANTOS, Vanicléia Silva As bolsas de mandinga no espaço Atlântico: Século XVIII.  
Tese (Doutorado em História Social) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2008. 
SARGES, Maria de Nazaré. Belém: riquezas produzindo a Belle-Époque 
(1870-1912). Belém: Paka-Tatu, 2º Ed. 2010.  
 
SARRAF PACHECO, Agenor. Cosmologias afroindígenas na Amazônia Marajoara. 
Projeto História, São Paulo (PUCSP), v.44, p.197-226, jun. 2012. 
 
SCHWARCZ, Lilia Moritz. O Espetáculo das Raças: cientistas, instituições e questão 
racial no Brasil – 1870-1930. São Paulo: Cia das Letras, 1993. 
 
_______. Complexo de Zé Carioca: notas sobre uma identidade mestiça e malandra. 
Revista Brasileira de Ciências Sociais, n. 29,   ano 10, p. 49-63, 1995. Disponível 
em: 
http://www.anpocs.org.br/portal/publicacoes/rbcs_00_29/rbcs29_03.htm. Acesso em: 
15 Out. 2024. 



 339 

_______.  Lendo e agenciando imagens: o rei, a natureza e seus belos naturais. 
Sociologia & Antropologia, Rio de Janeiro, v.4, n.2, p. 391-431, dec. 2014.  
 
_______. Teorias raciais In: Dicionário da escravidão e liberdade: 50 textos críticos. 
1a Ed. São Paulo: Companhia das letras, 2018. 
 
_______. Nem preto nem branco, muito pelo contrário: cor e raça na sociabilidade 
brasileira, 1a edição, São Paulo: Claro Enigma, 2021. 
 
SCOTT, Joan. Gênero, uma categoria útil de análise histórica. Educação & 
Realidade, Porto Alegre, v. 20, n.2, p. 71-99, jul/dez.1995. 
 
SEVCENKO, Nicolau. Literatura como missão: tensões sociais e criação cultural na 
primeira república. São Paulo: Brasiliense, 1983. 
 
SHURMAN, Ali; QAQISH, Raed. Traditional clothes around the world: a cultural 
reflection. IOSR Journal Of Humanities And Social Science (IOSR-JHSS), v.29, issue 
12, series 2, December, 2024. 
 
SILVA, Camila Ferreira Santos. “Ser elegante”: Mulher, moda, corpo e sociabilidade 
em São Luís/MA (1890-1920). Tese (Doutorado em História)  – Universidade Federal 
do Pará, Belém, 2016a. 
 
SILVA, Camila Borges da. A indumentária na corte joanina: o tempo-moda e o 
tempo-costume no Rio de Janeiro do início do oitocentos (1808-1821). In: 
MEIRELLES, Juliana G.; PINHEIRO, Marieta de C. (org.).Leituras e interpretações 
sobre a época joanina (1792-1826). Curitiba: Prismas, p.147-170, 2016b. 
 
SILVA, Emanuela Francisca Ferreira. Estampa chita e censura: Linguagem 
não-verbal e suas diversas interfaces comunicacionais. Revista Encontros de Vista, 
v.5, n.1, p. 96-107, 2010. Disponível em: 
http://www.journals.ufrpe.br/index.php/encontrosdevista/article/view/4404. Acesso 
em: 18 Jul. 2022. 
 
SILVA, Laura Camila Silva da. De literatas a dançarinas: as representações das 
artistas nas obras de David Widhopff. In: Ana Luiza Mendes; Elen Biguelini; Roberta 
Bentes. (Org.). Ó abre alas que eu quero passar: olhares femininos e sobre 
mulheres na História. 1ed.Paraná: Universidade Federal do Paraná, v. 1, p. 426-445, 
2022. Disponível em:  
https://www.academia.edu/103990240/De_literatas_a_dan%C3%A7arinas_as_repre
senta%C3%A7%C3%B5es_das_artistas_nas_obras_de_David_Widhopff.   
Acesso em: 18 Jun. 2024. 
 
_______. David Widhopff e as ilustrações satíricas no periódico paraense O 
Mosquito. In: Anais do 3º Seminário de Pesquisadores de História da Arte - UERJ - 
N.3, 2023a. Disponível em:  
https://www.academia.edu/116403497/David_Widhopff_e_as_ilustra%C3%A7%C3%
B5es_sat%C3%ADricas_no_peri%C3%B3dico_paraense_O_Mosquito&nav_from=d
5164221-5918-47c3-8c46-7e9bfce3ea65&rw_pos=0. Acesso em: 18 Jun. 2024. 
 



 340 

_______. David Widhopff e a produção de ilustrações simbolistas na Amazônia 
(1894-1896). In: Anais do V Encontro de Pós-Graduandos da Sociedade de Brasileira 
de Estudos do Oitocentos. UFMA, 2023b. Disponível em: 
https://www.even3.com.br/anais/v-encontro-de-pos-graduandos-da-seo/721522-davi
d-widhopff-e-a-producao-de-ilustracoes-simbolistas-na-amazonia-(1894-1896)/. 
Acesso em: 18 Jun. 2024. 
 
_______. O russo David Widhopff e a representação de temáticas brasileiras entre a 
França e Belém do Pará (1895-1910). Dissertação (Mestrado em História da Arte) - 
Universidade Federal de São Paulo, Guarulhos, 2024. 
 
SILVA, Lucielma Lobato. Entre os cheiros e garrafadas: o trabalho das vendedoras 
de cheiro nas feiras públicas de Belém-PA em 1830-1890. Margens, v.11, n.16, p. 
238-253, jun. 2017. Disponível  em: 
https://www.periodicos.ufpa.br/index.php/revistamargens/article/view/5395. Acesso 
em: 13 Jun. 2023. 
 
SILVA, Simone Trindade Vicente da. Referencialidade e representação: um resgate 
do modo de construção de sentido nas pencas de balangandãs a partir da coleção 
Museu Carlos Costa Pinto. Dissertação (Mestrado em Belas Artes) – Universidade 
Federal da Bahia, Bahia, 2005. 
 
SIMIONI, Ana Paula Cavalcanti. Mulheres modernistas: estratégias de consagração 
na arte brasileira. São Paulo: Edusp, 2022. 
 
SIQUEIRA, Carmen Andrea Peres Monteiro. Carmen Sousa: Levantamento do 
acervo pertencente ao Museu da Universidade Federal do Pará. Trabalho de 
Conclusão de Curso (Graduação em Educação Artística com habilitação em Artes 
Plásticas) – Universidade Federal do Pará, Belém, 1995. 
 
SOIHET, Rachel. Mulheres pobres e violência no Brasil urbano In: Mary Del Priore 
(Org.). História das mulheres no Brasil. 10. ed. São Paulo: Contexto, p. 362-400, 
2018. 
 
SOUZA, Gilda de Mello e. O espírito das roupas: a moda no século dezenove. São 
Paulo: Companhia das Letras, 1987. 
 
SOUZA, Patrícia Ricardo. Axós e Ilequês: rito, mito e a estética do candomblé. São 
Paulo. Tese (Doutorado em Sociologia) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 
2007. 
 
SOUZA, Vanderlei Sebastião de; SANTOS, Ricardo Ventura. O Congresso Universal 
de Raças, Londres, 1911: contextos, temas e debates. Boletim do Museu Paraense 
Emílio Goeldi. Ciências Humanas, v. 7, n. 3, p. 745-760, set.-dez. 2012.  
 
TAYLOR, Lou. The study of dress history. Manchester: Manchester University Press. 
2002. 
 
TEIXEIRA, Amanda Gatinho.  Joalheria de Crioulas: Subversão e Poder no Brasil 
Colonial, Revista Antíteses, Universidade Estadual de Londrina, v.10, n.20, p. 



 341 

829-856, 2017. Brasil. Disponível em: 
https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/antiteses/article/view/29572. Acesso em: 13 
Mar. 2022. 
 
_______. Entre Tecidos e Adornos: a moda das mulheres das camadas populares 
na Belém da Belle Époque (1870-1912). Gênero na Amazônia, Belém, n.13, p. 
169-186, jan./jun., 2018, Disponível em: 
https://periodicos.ufpa.br/index.php/generoamazonia/article/view/13243/9188.  
Acesso em: 13 Mar. 2022. 
 
_______.  A identidade amazônica nas joias paraenses. Complexitas, Belém, vol.4, 
n.1, p. 9-17, jan-jun. 2019. Disponível em: 
https://periodicos.ufpa.br/index.php/complexitas/article/view/8037. Acesso em: 13 
Mar. 2022. 
 
_______.  No estúdio fotográfico de Fidanza: a construção da imagem das mulheres 
escravizadas na cidade de Belém (1869-1875). dObra[s] – revista da Associação 
Brasileira de Estudos de Pesquisas em Moda, [S. l.], v. 15, n. 30, p. 157–180, 2020. 
DOI: 10.26563/dobras.i30.1239. Disponível em: 
https://dobras.emnuvens.com.br/dobras/article/view/1239. Acesso em: 13 Mar. 2022. 
 
_______. Reflexões sobre as vestimentas das trabalhadoras populares de Belém, na 
primeira metade do século XX, a partir das pinturas de Carlos de Azevedo, Antonieta 
Feio e Andrelino Cotta. Revista de Ensino em Artes, Moda e Design, Florianópolis, v. 
6, n. 3, p. 1–19, 2022. Disponível em: 
https://periodicos.udesc.br/index.php/ensinarmode/article/view/22292. Acesso em: 
05  Out. 2024. 
 
TOMÉ, Aline Viana. A tradição da pintura pitoresca na obra de Eliseu Visconti 
(1866-1944): as lavadeiras e seus varais. Temporalidades: Revista de História, Belo 
Horizonte, edição 22, v. 8, n. 3, p.228-264, set./ dez. 2016. 
 
TORRES, Heloisa Alberto. Alguns Aspectos da Indumentária da Crioula Baiana. 
Tese com que se apresenta Heloisa Alberto Torres, ao concurso para provimento da 
Cadeira de Antropologia e Etnografia da Faculdade Nacional de Filosofia da 
Universidade do Brasil, 1950. Cadernos Pagu, n. 23, jul./dez., 2004, p. 413-467. 
Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/cpa/n23/n23a15.pdf. Acesso em: 22 Jun. 
2023. 
 
TRINDADE, José Ronaldo. Mulheres de má vida: meretrizes, infiéis e desordeiras 
em Belém (1890-1905). In: ALVARES, Maria Luzia Miranda; D'Incao, Maria Angela 
(Orgs.). A mulher existe? Uma contribuição ao estudo da mulher e gênero na 
Amazônia. Belém: GEPEM, p. 41 - 48, 1995. 
 
_______. “Ruas de desordem”, mulheres fora da ordem: um olhar sobre as relações 
de gênero e práticas culturais em Belém no final do século XIX e início do XX. In: 
ALVARES, Maria Luzia Miranda; SANTOS, Eunice Ferreira dos (Orgs.). Desafios de 
identidade: espaço - tempo de mulher, Belém: CEJUP: GEPEM: REDOR, p. 87-111, 
1997. 
 



 342 

VASCONCELOS, José Leite de. Sigmund salomonis. A figa. A barba em Portugal: 
estudos de etnografia comparativa. Lisboa: Dom Quixote, 1996. 
 
VELLOSO, Mônica Pimenta. As Tias Baianas Tomam Conta do Pedaço: espaço e  
identidade cultural no Rio de Janeiro. In: Estudos Históricos, Rio de Janeiro, vol. 3, 
n. 6, p.207-228, 1990. 
 
VERGER, Pierre. A contribuição especial das mulheres ao candomblé do Brasil. In: 
Culturas africanas. São Luís do Maranhão, UNESCO, 1986. 
 
VERÍSSIMO, José. Scenas da vida amazônica. Rio de Janeiro: Laemmert, 1899. 
Disponível em: 
https://obrasraras.fcp.pa.gov.br/publication/file/livros/scenasdavidaamazonica/371/#z
oom=z. Acesso em: 15 Out. 2024. 
 
VIANA, Fausto; BORGES, Maria Eduarda Andreazzi. O traje de baiana do carnaval: 
um cadinho cultural. Interfaces, Rio de Janeiro, nº 30, vol. 1, Jan-Jun.2020. 
Disponível em: https://www.eca.usp.br/acervo/producao-academica/003024891.pdf. 
Acesso em: 06 Dez. 2024. 
 
WALLACE, Alfred Russel. Viagens pelo Rio Amazonas e Negro. Belo Horizonte: Ed. 
Itatiaia, 1979. 
 
WARREN, John Esaias. Scenes and Adventures on the Banks of the Amazon. New 
York: G. P. PUTNAM, 1851. 
 
WOODWARD, Kathryn. Identidade e diferença: uma introdução teórica e conceitual, 
In Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos culturais, pp. 07-67. Petrópolis: 
Vozes, 2012. 
 
ZACARIAS, Camila Nathália Santos. Entre Requebrados, Batuques e Liberdades: 
música, festa e mulher negra no imediato pós-Abolição em Belém-PA (1888-1889). 
Revista Angelus Novus, ano XV, n. 20, 2024. 
 
 
JORNAIS: 
A Vida Paraense - 20 de novembro de 1883. Microfilme da ilustração “A cidade do 
lixo” de João Affonso. Acervo da Biblioteca Pública Arthur Vianna. 
 
A Província do Pará - 30 e 31 de maio de 1993. Reprodução da ilustração da capa 
do jornal O Mosquito de 27 de abril de 1895, ano 1, n.5. Acervo do Museu da 
Universidade Federal do Pará, Pasta D. Widhopff. 

 

 

 

 



 343 

Anexo A  

Termo de consentimento livre e esclarecido: Beth Cheirosinha 

 



 344 

 

 

 



 345 

Anexo B  

Termo de consentimento livre e esclarecido: Simony Souza 

 

 



 346 

 

 


