


1 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fundamentos, teoria e práticas 

emancipatórias inacabadas dos  

direitos humanos 
 

Volume 1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



2 

  



 

3 

José Marcos da Silva 

Vanja Grujić 

(Organização) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fundamentos, teoria e práticas 

emancipatórias inacabadas dos  

direitos humanos 
 

Volume 1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



4 

Copyright © Autoras e autores 

 

Todos os direitos garantidos. Qualquer parte desta obra pode ser reproduzida, 

transmitida ou arquivada desde que levados em conta os direitos das autoras e 

dos autores. 

 

José Marcos da Silva; Vanja Grujić [orgs.] 

 

Fundamentos, teoria e práticas emancipatórias inacabadas dos direitos 

humanos Vol. 1. São Carlos: Pedro & João Editores, 2025. 314p. 16 x 23 cm. 

 

ISBN: 978-65-265-2708-5 [Impresso] 

 

1. Direitos Humanos; 2. Fundamentos dos Direitos Humanos; 3. 

Interdisciplinaridade; 3. Teoria Crítica; 4. Estudos Críticos do Direito; 5. 

Emancipação social. I. Título.  

 

CDD – 340 

 

Capa: José Marcos da Silva com finalização técnica de Marcos Della Porta 

Ficha Catalográfica: Hélio Márcio Pajeú – CRB – 8-8828 

Preparação de textos: Diogo Pereira Okamoto; José Marcos da Silva 

Revisão textual: João Gabriel Pereira da Silveira 

Diagramação: Diany Akiko Lee 

Editor: Valdemir Miotello 

Diretores executivos: Pedro Amaro de Moura Brito & João Rodrigo de Moura Brito 

 

Conselho Editorial da Pedro & João Editores: 

Augusto Ponzio (Bari/Itália); João Wanderley Geraldi (Unicamp/Brasil); Hélio 

Márcio Pajeú (UFPE/Brasil); Maria Isabel de Moura (UFSCar/Brasil); Maria da 

Piedade Resende da Costa (UFSCar/Brasil); Valdemir Miotello (UFSCar/Brasil); 

Ana Cláudia Bortolozzi (UNESP/Bauru/Brasil); Mariangela Lima de Almeida 

(UFES/Brasil); José Kuiava (UNIOESTE/Brasil); Marisol Barenco de Mello 

(UFF/Brasil); Camila Caracelli Scherma (UFFS/Brasil); Luís Fernando Soares 

Zuin (USP/Brasil); Ana Patrícia da Silva (UERJ/Brasil). 

 

 

 

Pedro & João Editores 

www.pedroejoaoeditores.com.br 

13568-878 – São Carlos – SP 

2025  



 

5 

SUMÁRIO 
 

 

 

PREFÁCIO ............................................................................................. 9 

Vanja Grujić 

APRESENTAÇÃO DO VOLUME I ................................................ 15 

José Marcos da Silva 

CAPÍTULO 1 – A URGÊNCIA DA UTOPIA E OS PRINCÍPIOS 

INACABADOS DOS  DIREITOS HUMANOS ........................... 21 

José Marcos da Silva 

CAPÍTULO 2 – O UNIVERSAL QUE ME APAGA: 

EUROCENTRISMO, HEGEMONIA OCIDENTAL E A 

REDUÇÃO DOS DIREITOS HUMANOS .................................... 37 

Laura Beatriz Pires da Silva 

João Paulo Allain Teixeira 

CAPÍTULO 3 – SORORIDADE SELETIVA E O MITO DA 

DEMOCRACIA RACIAL: TECNOLOGIAS DO PODER NA 

INVISIBILIZAÇÃO DAS MULHERES NEGRAS ....................... 55 

Paula Cristina Moraes da Silva 

Laura Beatriz Pires da Silva 

CAPÍTULO 4 – LIBERDADE E TRABALHO: ESCRAVIDÃO 

MODERNA E CONTEMPORÂNEA  NO BRASIL ..................... 75 

Fernando Rossetto 

Heitor Pagliaro 

CAPÍTULO 5 – INSTITUIÇÕES NACIONAIS DE DIREITOS 

HUMANOS: INSTITUIÇÕES ESSENCIAIS PARA A JUSTIÇA, 

DEMOCRACIA E EFICÁCIA DO SISTEMA INTERNACIONAL 

DE DIREITOS HUMANOS............................................................ 103 

Carina Calabria 

 



6 

CAPÍTULO 6 – UNIVERSALISM, RELATIVISM AND HUMAN 

RIGHTS: A CONTINGENT REVISIT ......................................... 123 

Jayme Benvenuto 

CAPÍTULO 7 – FUNDAMENTOS DOS DIREITOS HUMANOS 

E A UNIVERSALIDADE EM XEQUE: O PARADIGMA DOS 

DIREITOS HUMANOS E A INEQUIDADE DE GÊNERO ..... 151 

Ana Laura Correia Duarte 

Margareth Pereira Árbues 

CAPÍTULO 8 – UNIVERSALIDADE DOS DIREITOS 

HUMANOS E DIVERSIDADE CULTURAL .............................. 179 

Bruno Vilarinho Pires 

Lucas Uehara Pires 

Renê Mendonça Duarte 

Vanja Grujić 

CAPÍTULO 9 – CULTURA, LAZER E EDUCAÇÃO: UMA 

ANÁLISE DO CONTEXTO JURÍDICO BRASILEIRO............. 197 

João José Rocha Targino 

José Sueles da Silva 

Junot Cornélio Matos 

CAPÍTULO 10 – DECOLONIALIDADE DA  PEDAGOGIA 

JURÍDICA: ESTUDO SOBRE  CONCEITOS E ALTERNATIVAS 

AO PARADIGMA JURÍDICO OCIDENTAL ............................. 213 

Renatha Gonçalves da Mota e Silva 

Ana Cláudia Rocha Cavalcanti 

CAPÍTULO 11 – FUNDAMENTOS DA EDUCAÇÃO EM 

DIREITOS HUMANOS: A INTOLERÂNCIA RELIGIOSA E A 

URGÊNCIA DO ENSINO AFRO-BRASILEIRO PARA UMA 

EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA ..................................................... 237 

Humberto Willams de Souza Albuquerque 

José Sueles da Silva 

Nielline Andrade 

José Marcos da Silva 



 

7 

CAPÍTULO 12 – LIBERDADE DE ENSINO E MODELOS 

DISCIPLINADORES: UM ESTUDO SOBRE A 

MILITARIZAÇÃO ESCOLAR ....................................................... 257 

Lara Gabrielly de Lima 

Fernanda de Paula Ferreira Moi 

Heitor Pagliaro 

CAPÍTULO 13 – NECROPOLÍTICA DE GÊNERO E DESUMA-

NIZAÇÃO: A NEGAÇÃO DO  DIREITO À VIDA ................... 283 

Gabriele da Silva Quirino 

Mikaelle Alline de Melo Cruz 

Vanja Grujić 

SOBRE OS ORGANIZADORES DO LIVRO ............................. 307 

SOBRE AS AUTORAS E OS AUTORES ..................................... 309 

 

 



8 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 

Registramos nossos agradecimentos à Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (Capes), ao 

Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico 

(CNPq) e à Pró-Reitoria de Pós-Graduação da Universidade 

Federal de Pernambuco (PROPG/UFPE) pelo apoio financeiro 

institucional assegurado ao Programa de Pós-Graduação em 

Direitos Humanos da UFPE (PPGDH/UFPE).  

Esse suporte tem sido fundamental para a realização e o 

fortalecimento das atividades de ensino, pesquisa e extensão, 

contribuindo de modo decisivo para a formação qualificada de 

recursos humanos, a produção científica socialmente referenciada 

e o compromisso do Programa com a promoção dos direitos 

humanos e com o desenvolvimento acadêmico e social. 

 

Organizadores. 

  



 

9 

PREFÁCIO 

 

Imaginário dos direitos humanos e os “mundos por vir”1 

 

Vanja Grujić 

 

 

 

Hoje, talvez eu comece com um pouco de medo, e espero que 

seja justamente esse medo que, no fim, me leve até a coragem. Uma 

coragem entendida como atitude — talvez aquela que Michel 

Foucault identificava na crítica de Kant; ou que Denise Ferreira da 

Silva tenta traduzir a partir da história negra; ou, ainda, aquela que 

vemos nas personagens de Um defeito de cor, de Ana Maria 

Gonçalves. 

Como falar sobre os direitos humanos hoje diante de uma crise 

profunda da democracia? Uma crise contínua, que não é apenas da 

própria categoria dos direitos humanos, a qual atravessa fronteiras 

nacionais e se confronta com a ideia de soberania, mas também 

uma crise daquilo que, talvez, veio antes: a própria noção de 

humanidade. Parece-me que precisamos focar nos pontos cegos 

dessa ideia de “humano”, da humanidade, que, historicamente, 

excluiu e silenciou. 

Por que As origens do totalitarismo, de Hannah Arendt, nos 

parece tão atual? Por que este e outros livros que tratam das 

violências do século XX ainda falam sobre o mundo de hoje? Talvez 

seja hora de repensar não só os direitos humanos, mas o próprio 

ser humano. No início da modernidade, queríamos entender o 

mundo com a razão, que se colocou no centro dele. Depois, 

apareceu a ideia de globalização, ressaltando a universalidade das 

normas e estruturas sociais. A emancipação de algumas partes da 

 
1 Palestra dada na aula inaugural do Programa de Pós-Graduação em Direitos 

Humanos da Universidade Federal de Pernambuco (PPGDH-UFPE), no dia 18 de 

agosto de 2025, para a nova turma de 2025. 



10 

população, as “minorias”, os excluídos, começou a se definir dentro 

desse processo de “inclusão” social. 

Porém, todos esses processos, assim como os dos séculos 

anteriores, foram construídos com base no uso da violência — tanto 

conceitual quanto material. O projeto iluminista, por exemplo, 

moldou as formas de pensar o “outro”: o periférico, o globalmente 

terceirizado, aquele que precisava ser incluído dentro de um 

modelo já estabelecido. Buscava-se, assim, justificar e legitimar 

processos democráticos de inclusão sem, de fato, confrontar os 

mecanismos de exclusão — econômicos, jurídicos, culturais, 

religiosos, raciais, de gênero, de sexo etc. 

O que meu orientador e amigo, o filósofo e professor servo-

brasileiro Miroslav Milovic, chamava de “delirium hegeliano”, 

aparece como fundamento da democracia e do direito moderno, 

que se constroem em uma dialética de sacrifício e exclusão, 

justificada em uma superação histórica. Uma dialética sem a 

negação dupla, sem aquele giro especulativo, sem a negatividade, 

sem reflexão e, finalmente, sem as possibilidades de crítica, de 

superação e de entendimento próprio. 

No centro deste mundo moderno, a violência, em sua 

pluralidade de formas, aparece visualizada hoje talvez mais do que 

nunca. Talvez. Denise Ferreira da Silva, quando fala sobre o fim do 

mundo, nos lembra que esse fim já havia acontecido várias vezes; 

não é nada novo. Esse pânico e medo pela democracia, esse temor da 

violência e do fim do mundo, especialmente nos dias atuais, também 

precisam ser entendidos em sua pluralidade, uma vez que o medo 

do Norte Global, da Europa, que levou o mesmo mundo ao seu fim 

pelo menos duas vezes (durante o colonialismo e na Segunda Guerra 

Mundial), não é o mesmo medo que se manifesta aqui. 

Em outras palavras, há mundo depois do fim do mundo. Ou, 

dito de outras forma, o fim do mundo é impossível porque somente 

alguns mundos acabam, enquanto outros permanecem — alguns 

inteiros, outros apenas em traços. 

Em vez de pensarmos em um único mundo e em sua crise, 

precisamos pensar na pluralidade dos mundos. Temos que decidir 



 

11 

com quais mundos queremos acabar e quais queremos preservar. 

Queremos acabar com o racismo, com as guerras e com o genocídio, 

e, na teoria crítica dos direitos humanos, esse processo exige uma 

transgressão, uma crítica que se funda na ideia de não buscar 

reformar ou reconstruir algo, mas acabar com algo. Essa 

transgressão teórica, aqui na academia, é conduzida pela crítica. 

Porém, ainda existem alguns mundos que queremos preservar e 

levar até o horizonte, que diz respeito ao futuro ao qual nosso 

imaginário está direcionado. E aqui aparece uma nova palavra: o 

imaginário. É nele, acredito, que queremos preservar a democracia. 

Um dos primeiros imaginários da democracia acontece na 

História, no século V a.C. Heródoto conta a história de um guerreiro 

chamado Otanes, que fez uma proposta pública: não votar na 

monarquia, mas na governança do povo — quando talvez o 

primeiro imaginário da democracia aconteceu. A sugestão de 

Otanes não era uma ordem, tampouco uma imposição, mas um 

chamado aberto para que outros respondessem ou não; um convite 

a apresentar outra proposta. 

É nesse chamado que talvez se encontre uma das primeiras e 

mais belas definições da democracia: “a governança do povo é algo 

mais agradável no mundo”. 

O que é agradável para nós e para a sociedade pode provocar 

a paixão. Entre as guerras mundiais, Bertrand Russell fala que não 

é suficiente controlar os impulsos para fazer guerras e que não 

basta falar da razão como solução para as loucuras e barbaridades 

da guerra. Precisamos de algo mais, de uma nova paixão, que ele 

chamaria de paixão por saber a verdade, capaz de controlar a paixão 

da guerra porque somente uma paixão pode substituir outra. 

Cada vez mais tenho certeza de que essa paixão precisa nascer 

da crítica, uma vez que ela consegue derrubar conceitos, 

instituições, práticas, normas e tudo mais dos seus tronos 

colonizadores e antidemocráticos. A crítica nos permite enxergar 

essas estruturas dentro da história para que, realmente, possamos 

compreendê-las, e essa é a condição mínima para que se possa fazer 



12 

uma boa crítica. É exatamente isso que vocês [os ingressantes na 

turma de 2025] farão aqui nos próximos dois anos. 

Voltando ao imaginário, ao futuro — ao mundo depois do fim 

do mundo —, precisamos ter consciência de que esse futuro está 

condicionado pelo nosso passado e pelo nosso presente. Pensando 

com Russell, podemos dizer que, hoje, é necessário encontrar 

“contra paixões” que se oponham às paixões fascistas que estão em 

ascensão e que se manifestam concretamente na retirada de direitos 

de determinadas pessoas — pessoas trans, imigrantes, palestinos 

etc. — e que se legitimam por meio de noções como soberania 

nacional, fronteiras e autodefesa. 

Assim, torna-se necessário pensarmos nessas outras paixões e 

repensarmos a relação entre paixão e imaginário. Em que mundo 

queremos viver? Talvez em um mundo onde possamos radicalizar 

as igualdades. Judith Butler nos diz que refletir sobre isso já é, por 

si só, entrar no imaginário e na ação: “we stand for some other world” 

(“nós lutamos por um outro mundo”, em tradução do inglês para 

o português). Um mundo pautado no antirracismo, no 

anticolonialismo e no enfrentamento à homofobia, ao patriarcado e 

a todas as formas de opressão. 

Precisamos pensar em como o mundo pode se fundamentar 

nessas ações e nos valores abstratos da vida política — como a 

justiça, a igualdade e a liberdade. Nossas ações estão 

profundamente vinculadas a esse imaginário: estão inscritas em 

nossos corpos, em nossos gestos, que precisam se abrir para redes 

de solidariedade e se deixarem atravessar pelo desejo coletivo. 

A ambiguidade da liberdade precisa ser compreendida 

justamente nesse horizonte — o futuro com o qual se iniciou esta 

fala. A liberdade, enquanto poder, é limitada no presente. Porém, 

no futuro, projeta-se como algo ilimitado: uma categoria de valor, 

um valor radicalmente democrático. 

Não podemos nos adaptar aos mundos que queremos ver 

chegar ao fim. Precisamos ser espertos e estratégicos, sim, mas 

sempre com os olhos e ouvidos atentos, voltados para o horizonte, 

para os outros mundos que estão por vir. Precisamos criar redes, 



 

13 

colaborar e dar forma a todas as expressões e ações possíveis em 

que esse outro mundo possa emergir: como um programa de pós-

graduação em direitos humanos, como as resistências nas ruas e 

nas redes sociais, como uma obra de arte, como uma dissertação. 

Em suma, espero que, hoje, assim como ao longo dos próximos 

dois anos, na trajetória de vocês neste programa, este chamado 

permaneça com vocês. Talvez ele já tenha surgido antes, como um 

certo incômodo, uma inquietação que os trouxe até aqui para 

pensarem os direitos humanos em nível de pós-graduação. O que 

desejo é que pelo menos alguns de vocês escutem essa provocação 

e escolham respondê-la, mantendo vivo aquele horizonte como um 

imaginário em que os direitos humanos aparecem como expressão 

do poder da liberdade e da igualdade humana — como a 

verdadeira condição humana. Humanos reconhecidos entre si no 

direito de ter direitos. 

 

Em vez da conclusão, uma voz a ser ouvida de Gaza: 

 

“Sou abençoado. Esta foto minha sorrindo é apenas para o 

algoritmo, para que esta mensagem chegue a corações e mentes, 

para que minha existência não seja reduzida a um número, mas 

lembrada como história e, se eu não sobreviver, como memória. Se 

sou abençoado em algo, é no fato de ainda valorizar minha 

humanidade, de recusar a me tornar desumanizado. Aqui, a vida 

não pertence a você. Se anda rápido demais, pode ser morto. Se 

anda devagar demais, pode ser morto. Mesmo que caminhe em 

passos regulares, ainda assim pode ser morto. O que estou vivendo 

não é humano. É uma vergonha que condena toda a humanidade” 

(Tahrawi, 2025a, tradução nossa)2. 

“Quando digo que estou bem, só quero dizer que ainda 

consigo respirar, que meu coração não está em chamas neste 

instante e que minha mente ainda não explodiu. Ainda. A verdade 

 
2 Ali Tahrawi (Instagram: @ali.gazandoctor), Deir al-Balah, Gaza, 10 de setembro 

de 2025. 



14 

é que vivo em dor o tempo todo. Uma dor que atravessa meus ossos 

e minha carne, tão profunda que parece que inúmeras células do 

meu corpo já foram despedaçadas e deixadas para morrer. É como 

sobreviver a um acidente de carro todos os dias e ser forçado a 

carregar a dor de cada colisão, empilhada sobre as anteriores, há 

mais de dois anos. Essa dor não é só minha. É a dor do meu povo. 

A dor de um povo massacrado sem motivo, sem um fim à vista. A 

dor de ser colonizado, torturado, deixado para morrer em agonia” 

(Tahrawi, 2025b, tradução nossa)3. 

 

 

Referências 

 

TAHRAWI, A. Here, your life does not belong to you. [...]. Gaza, 10 

set. 2025a. Instagram: @ali.gazandoctor. Disponível em: https://

www.instagram.com/p/DOcbek5iH1h/?utm_source=ig_web_copy

_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA==. Acesso em: 24 nov. 2025. 

TAHRAWI, A. This is what hell looks like right now from my house. 

[...]. Gaza, 17 set. 2025b. Instagram: @ali.gazandoctor. Disponível 

em: https://www.instagram.com/p/DOubZWQCI3j/?utm_source

=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA==. Acesso em: 24 

nov. 2025. 
 

 

  

 
3 Ali Tahrawi (Instagram: @ali.gazandoctor), Deir al-Balah, Gaza, 17 de setembro 

de 2025. 

https://www.instagram.com/p/DOubZWQCI3j/?utm_source%09=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA==
https://www.instagram.com/p/DOubZWQCI3j/?utm_source%09=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA==


 

15 

APRESENTAÇÃO DO VOLUME I 
 

José Marcos da Silva 

 

 

 

Este livro é fruto de um projeto acadêmico e político 

desenvolvido a partir de uma parceria realizada entre o Programa 

de Pós-Graduação em Direitos Humanos da Universidade Federal 

de Pernambuco (PPGDH-UFPE) e o Programa de Pós-Graduação 

Interdisciplinar em Direitos Humanos da Universidade Federal de 

Goiás (PPGIDH-UFG). A obra reúne resultados de pesquisas, 

reflexões críticas e diálogos coletivos produzidos nos anos de 2024 

e 2025 no contexto das disciplinas de Teoria e História dos Direitos 

Humanos, ofertada na UFPE, e Fundamentos dos Direitos 

Humanos, ofertada na UFG, que, ao serem disponibilizadas de 

forma articulada, criaram um espaço comum de formação, 

pensamento crítico e construção de saberes insurgentes. 

Reunindo pesquisadoras, pesquisadores, mestrandos e 

doutorandos de ambas as instituições, este primeiro volume 

apresenta um conjunto de textos que tensionam os imaginários dos 

direitos humanos, confrontando seus fundamentos universalistas e 

seus silenciamentos históricos. O título da obra reflete, 

precisamente, esta perspectiva: pensar os direitos humanos não 

como uma narrativa concluída, mas como um processo inacabado, 

permanentemente em disputa e aberto a novas epistemologias e 

práticas emancipatórias. 

A Parte I, intitulada Entre universalismos e invisibilidades: tensões 

e críticas aos direitos humanos, concentra-se na crítica aos paradigmas 

hegemônicos que marcaram a constituição histórica dos direitos 

humanos. O capítulo 1, de autoria do professor José Marcos da Silva, 

constitui-se como um ensaio teórico de natureza crítica, propondo 

um necessário deslocamento conceitual na abordagem dos direitos 

humanos. Afastando-se de uma leitura jurídica-formal e abstrata, o 

capítulo argumenta que a noção de direitos humanos só adquire seu 



16 

sentido pleno de emancipação quando compreendida como um 

projeto histórico inacabado e um campo permanente de disputa 

política e social. A reflexão se aprofunda no resgate do princípio da 

fraternidade, classicamente silenciado pelo constitucionalismo 

liberal, mas aqui reposicionado como o vetor ético e político radical 

capaz de articular a liberdade e a igualdade a práticas concretas de 

solidariedade, corresponsabilidade coletiva e resistência. Ao 

revisitar as promessas não cumpridas de revoluções como a 

francesa, a russa e as insurreições pernambucanas de 1817 e 1824, o 

capítulo demonstra que a vitalidade dos direitos humanos reside na 

sua capacidade de ser reinventado por sujeitos insurgentes e 

movimentos sociais que buscam o “direito achado na rua”, 

confrontando crises contemporâneas como o neoliberalismo, a 

desinformação e as ameaças do fundamentalismo reacionário. Em 

suma, o texto convoca o leitor a um entendimento do direito como 

prática social viva, essencial para a reconstrução de uma democracia 

radical e plural. 

No capítulo 2, Laura Beatriz Pires da Silva e João Paulo Allain 

Teixeira abordam o eurocentrismo e a hegemonia ocidental que 

reduzem a pluralidade de experiências e vozes. No capítulo 3, 

Paula Cristina Moraes da Silva e Laura Beatriz Pires da Silva 

evidenciam as tecnologias de poder que invisibilizam mulheres 

negras no contexto brasileiro, tensionando as promessas 

universalistas da sororidade. 

O capítulo 4, de Fernando Rossetto e Heitor Pagliaro, analisa 

as persistências da escravidão moderna e contemporânea no Brasil, 

revelando contradições entre liberdade formal e práticas 

econômicas excludentes. No capítulo 5, Carina Calabria discute o 

papel estratégico das Instituições Nacionais de Direitos Humanos 

(INDHs) na consolidação da justiça, da democracia e da eficácia do 

sistema internacional. 

Os capítulos traduzidos ampliam os horizontes da crítica, 

incorporando diálogos internacionais. No capítulo 6, por exemplo, 

Jayme Benvenuto revisita a tensão entre universalismo e 

relativismo de forma contingente e contextualizada. 



 

17 

A Parte II, intitulada Fundamentos dos direitos humanos, traz 

reflexões que interrogam os próprios alicerces do campo. No 

capítulo 7, Ana Laura Correia Duarte e Margareth Pereira Árbues 

questionam a universalidade à luz da desigualdade de gênero. O 

capítulo 8, de Bruno Vilarinho Pires, Lucas Uehara Pires, Renê 

Mendonça Duarte e Vanja Grujić, discute as tensões entre 

universalidade e diversidade cultural, sugerindo caminhos para 

abordagens plurais e críticas. 

Dos capítulos 9 ao 13, os textos são produções coletivas que 

envolvem docentes e discentes dos programas de pós-graduação 

em direitos humanos da UFPE e da UFG e que articulam dimensões 

culturais, educacionais e políticas, evidenciando os enfrentamentos 

contemporâneos no campo dos direitos humanos: cultura e lazer 

como dimensões de cidadania; pedagogia jurídica decolonial; 

educação antirracista e enfrentamento à intolerância religiosa; 

militarização escolar e seus impactos sobre a liberdade; e 

necropolítica de gênero e os mecanismos de desumanização. 

Este volume não pretende oferecer respostas definitivas; por 

outro lado, deseja abrir espaços de escuta, crítica e produção 

coletiva de saberes. É uma obra que se inscreve no compromisso 

com a radicalização democrática dos direitos humanos, 

fortalecendo redes de pesquisa e formação comprometidas com a 

justiça social e a pluralidade epistêmica. 

Por fim, agradecemos à Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior (Capes), ao Conselho Nacional de 

Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq) e à Pró-Reitoria 

de Pós-Graduação (PROPG) da UFPE, pelo apoio institucional e 

pelos investimentos contínuos para o fortalecimento da pesquisa e 

da formação crítica no campo dos direitos humanos. 
 

 

  



18 

  



 

19 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE I 
 

ENTRE UNIVERSALISMOS E INVISIBILIDADES: 

TENSÕES E CRÍTICAS AOS DIREITOS HUMANOS 
  



20 

  



 

21 

CAPÍTULO 1 – A URGÊNCIA DA UTOPIA E OS 

PRINCÍPIOS INACABADOS DOS  

DIREITOS HUMANOS 

 

José Marcos da Silva 

 

 

 

Introdução 

 

Este capítulo se constitui como um ensaio teórico que busca 

tensionar e ampliar os debates contemporâneos sobre os direitos 

humanos a partir de perspectivas emancipatórias inacabadas. Ao 

assumir deliberadamente um caráter ensaístico, não se pretende 

esgotar a temática, tampouco oferecer respostas definitivas; 

pretende-se, por outro lado, abrir caminhos interpretativos, 

provocar deslocamentos conceituais e evidenciar a historicidade 

conflitiva das práticas e discursos em torno dos direitos humanos. 

Trata-se de uma escrita situada no campo da teoria crítica, que 

compreende os direitos humanos não como um conjunto estático de 

normas universais, mas como um campo de disputa simbólica, 

política e social cuja potência transformadora reside exatamente em 

sua incompletude e abertura para projetos de emancipação coletiva. 

O ensaio parte do reconhecimento de que a linguagem dos 

direitos humanos foi historicamente apropriada por diferentes 

forças sociais, ora servindo à manutenção de estruturas de 

dominação, ora sendo reapropriada por sujeitos políticos 

insurgentes que a reinventam no chão das lutas. Assim, mais do que 

um repertório jurídico-formal, os direitos humanos emergem como 

prática social viva, tensionada por movimentos sociais, experiências 

libertárias e projetos políticos diversos, em que o princípio da 

fraternidade e a aposta em horizontes de liberdade e igualdade 

radical constituem vetores fundamentais de resistência e criação. 



22 

Para organizar a reflexão proposta, o capítulo se estrutura em 

quatro momentos interligados. No primeiro momento, discute-se a 

teoria crítica dos direitos humanos, enfatizando a ideia de direitos 

como campo de disputa e instrumento de desnaturalização das 

formas de dominação contemporâneas. No segundo momento, 

problematiza-se o princípio da fraternidade, frequentemente 

silenciado no constitucionalismo moderno, cuja potência política e 

ética permite pensar a construção de novos vínculos comunitários 

e formas solidárias de existência. No terceiro momento, revisita-se 

a Revolução Russa de 1917 e as revoluções libertárias ocorridas em 

Pernambuco, a exemplo da Revolução Pernambucana de 1817 e da 

Confederação do Equador, como experiências históricas que 

tensionaram as formas dominantes de poder e inspiraram projetos 

emancipatórios em escala local e global. Por fim, no quarto 

momento, analisa-se o papel dos movimentos sociais 

contemporâneos na construção de uma democracia radical e de um 

“direito achado na rua”, expressão central para a compreensão das 

lutas democráticas no Brasil. 

Com essa organização, o capítulo busca demonstrar que a 

noção de direitos humanos só adquire sentido emancipatório 

quando vinculada a práticas sociais concretas, a experiências 

históricas de resistência e à construção coletiva de novos 

imaginários políticos. Ao invés de tratar os direitos humanos como 

uma narrativa acabada ou um conjunto de princípios fixos, propõe-

se, aqui, compreendê-los como projetos inacabados de 

emancipação, abertos a reinvenções e insurgências. 

 

A teoria crítica dos direitos humanos 

 

A história dos direitos humanos não pode ser compreendida 

como uma narrativa linear de progresso civilizatório ou jurídico, 

mas como um campo de disputas atravessado por contradições e 

lutas sociais. Como observa Boaventura de Sousa Santos (2013, p. 

15), “os direitos humanos são simultaneamente uma linguagem de 

dominação e uma linguagem de emancipação”. O que define sua 



 

23 

potência não é a letra da norma, mas os usos que diferentes sujeitos 

fazem deles em contextos históricos determinados. Nesse sentido, 

uma teoria crítica dos direitos humanos afasta-se das concepções 

liberais clássicas que os reduzem a instrumentos jurídicos 

abstratos, ao invés de reconhecê-los como produtos e ferramentas 

de resistência social. 

A tradição liberal moderna, consagrada a partir das revoluções 

burguesas, associou os direitos humanos à liberdade individual, à 

propriedade privada e à limitação do poder do Estado. Embora 

esse tenha sido um avanço em relação ao absolutismo, também 

significou a consagração de uma universalidade formal que ignorou a 

desigualdade estrutural. Karl Marx (2010, p. 42), ao analisar a 

Revolução Francesa, mostrou que os chamados “direitos do 

homem” eram, em grande parte, os direitos do homem burguês, 

isto é, “o direito à propriedade privada, à liberdade de contrato e à 

concorrência”. A liberdade abstrata, portanto, não significava 

emancipação concreta, mas a legitimação de uma ordem social 

baseada na exploração. 

Foi com a Revolução Russa de 1917 que novas dimensões dos 

direitos humanos ganharam densidade política. Ao colocar a 

questão social no centro da agenda política, os revolucionários de 

1917 afirmaram que “não há liberdade real onde impera a miséria” 

(Lênin, 1974, p. 53). 

A revolução não apenas ampliou o debate sobre direitos 

econômicos e sociais, mas também tensionou as concepções 

liberais, ao propor a transformação radical das estruturas de poder 

e propriedade. Ainda que a experiência soviética tenha gerado 

contradições profundas e burocratizações autoritárias, ela forçou as 

potências liberais a reconhecerem, ainda que parcialmente, a 

importância dos direitos sociais, consagrados posteriormente na 

Declaração Universal dos Direitos Humanos de 1948. 

 

  



24 

O princípio da fraternidade e seu silenciamento no 

constitucionalismo moderno 

 

A fraternidade, princípio relegado a um plano secundário pela 

tradição liberal, reaparece como categoria central para uma teoria 

emancipatória dos direitos. Jacques Derrida (2003) já havia 

advertido que a fraternidade, diferentemente da liberdade e da 

igualdade, foi sistematicamente marginalizada nos textos jurídicos 

modernos, embora contivesse uma radicalidade política silenciosa: 

a ideia de que a dignidade humana depende de vínculos sociais 

solidários e de responsabilidade mútua. A fraternidade rompe com 

a lógica do individualismo possessivo ao propor uma ética 

relacional de cuidado, cooperação e responsabilidade coletiva. 

O princípio da fraternidade, muitas vezes relegado a uma 

posição secundária em relação à liberdade e à igualdade, constitui 

um dos pilares menos explorados, porém mais necessários, para 

enfrentar os dilemas sociais do século XXI. Diferentemente de uma 

concepção restrita e moralista de solidariedade, a fraternidade, 

compreendida em um contexto político e emancipatório, implica a 

construção ativa de vínculos sociais capazes de sustentar formas de 

convivência baseadas na interdependência, no cuidado e na 

corresponsabilidade coletiva. 

Na tradição moderna, sua consagração remonta ao tripé 

“liberdade, igualdade e fraternidade”, enunciado no contexto da 

Revolução Francesa. Entretanto, seu desenvolvimento teórico e 

político foi, em grande medida, suprimido por uma ênfase 

excessiva nas dimensões individualistas da liberdade e nas 

dinâmicas jurídico-formais da igualdade. 

Reabilitar a fraternidade, portanto, é também um gesto de 

reposicionar o debate público para além da lógica liberal clássica, 

afirmando que a sobrevivência democrática depende da 

capacidade de reconstruir laços sociais e comunitários em 

sociedades cada vez mais fragmentadas. Nesse sentido, o desafio 

imposto pela chamada “infocracia” torna-se emblemático. 



 

25 

A proliferação de informações descontextualizadas, mediadas 

por algoritmos e plataformas digitais, tem gerado um ambiente de 

desinformação massiva, polarização política e corrosão do espaço 

público. A fraternidade oferece um horizonte ético e político para 

enfrentar essa crise comunicacional, pois convoca a 

responsabilidade compartilhada sobre a construção de sentidos 

comuns, exigindo práticas comunicativas mais horizontais, 

transparentes e inclusivas. Assim, ao contrário de uma cidadania 

passiva, guiada por fluxos informacionais opacos, a fraternidade 

propõe uma cidadania dialogante, fundada no reconhecimento 

mútuo e na escuta recíproca, o que é condição para a manutenção 

de uma esfera pública democrática (Han, 2022). 

A desinformação não é apenas um problema técnico ou 

regulatório; é, também, um sintoma da desagregação dos vínculos 

de confiança e do esvaziamento das mediações sociais coletivas. 

Por isso, políticas públicas que pretendam enfrentar esse fenômeno 

precisam reconstruir formas de pertencimento e de convivência 

comuns. 

É nesse ponto que a fraternidade adquire densidade política: 

ela se traduz em práticas concretas de solidariedade cognitiva e 

política, em que o saber compartilhado se torna um bem comum, e 

não uma mercadoria controlada por corporações tecnológicas 

globais (Morozov, 2018). Por outro lado, os dilemas relacionados 

ao aquecimento global e às mudanças climáticas recolocam a 

fraternidade como categoria indispensável para repensar as 

relações entre humanos e não humanos, entre sociedades do Norte 

e do Sul globais e entre gerações presentes e futuras. 

A crise climática evidencia a interdependência radical da vida 

no planeta, tornando ineficazes soluções baseadas exclusivamente 

na lógica da competição, da soberania nacional isolada ou da 

economia de mercado. A fraternidade, nesse contexto, pode ser 

compreendida como uma ética planetária de coabitação, orientada 

pela justiça climática e pela corresponsabilidade transnacional. 

Como alerta Sousa Santos (2021), os desafios ambientais atuais não 

serão resolvidos apenas com tecnologia, mas com uma profunda 



26 

transformação das formas de relação social e ecológica, em que a 

cooperação solidária assume papel central. 

Além disso, a fraternidade também permite repensar o próprio 

conceito de direitos humanos frente à crise ecológica. Se a liberdade 

e a igualdade foram historicamente pensadas a partir da 

centralidade do sujeito individual moderno, a fraternidade introduz 

a dimensão relacional, reconhecendo que a dignidade humana 

depende da manutenção de condições coletivas de existência. Isso 

inclui o direito a um ambiente saudável, à preservação dos bens 

comuns e à solidariedade intergeracional. Assim, o princípio da 

fraternidade, reinterpretado à luz dos dilemas contemporâneos, 

pode servir de fundamento normativo e político para a construção 

de pactos sociais e ambientais mais amplos que transcendam 

fronteiras nacionais e interesses econômicos imediatos. 

Ao articular fraternidade com infocracia, desinformação e 

crise climática, revela-se que os dilemas atuais não são meramente 

técnicos, mas estruturais e éticos. A fraternidade convoca à 

reconstrução de uma cultura política baseada no cuidado mútuo, 

no reconhecimento da vulnerabilidade compartilhada e na criação 

de comunidades de resistência capazes de enfrentar as múltiplas 

crises do presente. Ela não é um complemento moral aos direitos 

humanos, mas uma dimensão constitutiva de sua radicalidade 

emancipatória, condição de possibilidade para que liberdade e 

igualdade não sejam privilégios, mas experiências compartilhadas. 

 

A fraternidade como motor da ação revolucionária 

 

O princípio da fraternidade, embora muitas vezes relegado a 

um papel secundário na clássica tríade revolucionária (depois de 

liberdade e igualdade), é o motor social de todo e qualquer 

movimento que anseia por mudança radical, representando a 

dimensão mais profundamente humana e relacional da ação 

política. Ele se manifesta como o sentimento de união popular que 

transcende as clivagens de classe, religião e origem, forjando a 

coesão necessária para confrontar o poder estabelecido. 



 

27 

Na Revolução Francesa, a fraternidade foi crucial para o 

surgimento do “povo” como ator político unificado, capaz de 

romper com o antigo regime. Analogamente, na Revolução 

Pernambucana, a união entre militares, clero e povo simbolizou um 

pacto momentâneo de irmandade em torno do ideal republicano, 

apesar das contradições internas. Na Revolução Russa, essa união 

popular manifestou-se na organização dos soviets (conselhos de 

trabalhadores), que eram a expressão máxima da solidariedade de 

classe e do reconhecimento mútuo contra a exploração, 

demonstrando que a fraternidade é o elo que transforma uma 

massa de indivíduos oprimidos em um corpo político com 

capacidade de autogoverno. 

O momento revolucionário revela, pois, a fraternidade em sua 

forma mais pura: como uma categoria política radical que impõe 

um dever recíproco de justiça e de não-indiferença. A união 

popular durante as revoluções é o testemunho de que os direitos 

(liberdade e igualdade) só se tornam efetivos quando ancorados em 

uma cultura de corresponsabilidade e reconhecimento mútuo, que 

é a essência fraterna. 

O caráter “inacabado” das revoluções, portanto, é a prova da 

dificuldade de manter essa chama acesa; o refluxo conservador 

frequentemente tenta isolar e individualizar os cidadãos, 

substituindo a fraternidade política pela lógica do interesse 

individual ou do mercado. Assim, o resgate da fraternidade exige 

que se pense para além da sua interpretação como mera 

solidariedade assistencial, reconhecendo que a busca contínua por 

um direito justo depende da capacidade de os indivíduos se 

reconhecerem como irmãos na luta contra a opressão. 

 

A Revolução Russa de 1917 e as revoluções libertárias em 

Pernambuco 

 

A história brasileira oferece exemplos potentes dessa 

perspectiva emancipatória, especialmente nas revoluções libertárias 

em Pernambuco, como a Revolução Pernambucana, ocorrida em 



28 

1817, e a Confederação do Equador, que se deu no ano de 1824. Essas 

insurreições não foram meros episódios regionais; elas expressaram 

projetos políticos avançados de soberania popular, republicanismo e 

justiça social. Como analisa Mello (1997, p. 102), essas experiências 

traduziram “o esforço de grupos sociais em construir uma ordem 

política autônoma, igualitária e popular”. Ao desafiar a monarquia 

centralizadora e as estruturas coloniais, Pernambuco inscreveu-se na 

história das lutas emancipatórias no Brasil. 

Essas revoluções demonstram que os direitos humanos não 

nascem apenas em gabinetes ou assembleias legislativas, mas 

também — e sobretudo — nas ruas, nos movimentos populares, 

nas insurreições e nas práticas coletivas de resistência. É 

exatamente essa compreensão que informa a concepção do “direito 

achado na rua”, elaborada por Roberto Lyra Filho (1982). Para o 

autor, o direito não se limita à norma estatal, mas emerge “dos 

processos de luta social e das experiências coletivas de resistência 

e solidariedade” (Lyra Filho, 1982, p. 27). O “direito achado na rua” 

evidencia que o povo é sujeito produtor de direito, e não apenas 

destinatário passivo das normas (Lyra Filho, 1982). 

Os movimentos sociais brasileiros, ao longo das décadas, têm 

sido protagonistas centrais na produção de novos sentidos para os 

direitos humanos. A luta pela redemocratização nas décadas de 

1970 e 1980, marcada pela participação de organizações populares, 

sindicatos, movimentos negros, feministas, indígenas e de 

trabalhadores rurais, foi determinante para a incorporação de 

novos direitos na Constituição de 1988. Como afirmam José 

Geraldo de Sousa Junior e Roberto Lyra Filho (1988, p. 14), “a rua 

se tornou espaço constituinte”. Essa perspectiva crítica e insurgente 

dialoga com a teoria crítica dos direitos humanos ao afirmar que 

emancipação não é concessão, mas conquista. 

Sousa Santos (2006, p. 89) enfatiza que “os direitos humanos 

têm futuro se forem reinventados a partir de baixo”. Isso significa 

reconhecer a centralidade dos movimentos sociais na construção de 

novos direitos e na ressignificação dos direitos já existentes. Os 



 

29 

direitos humanos, quando apropriados pelos sujeitos populares, 

tornam-se instrumentos de luta e transformação. 

A Revolução Russa de 1917 e as revoluções libertárias em 

Pernambuco compartilham, apesar de contextos históricos 

distintos, um mesmo impulso: desafiar ordens injustas e propor 

novas formas de organização social. Ambas afirmam que a 

liberdade sem igualdade é um privilégio de poucos e que a 

igualdade sem fraternidade corre o risco de se transformar em 

burocracia autoritária. A fraternidade, compreendida como 

solidariedade ativa, constitui o elo que articula liberdade e 

igualdade no horizonte de uma emancipação humana mais ampla. 

Os direitos humanos, nessa chave crítica, não se esgotam no 

reconhecimento formal ou institucional. São, como propõe Nancy 

Fraser (2007, p. 20), “arenas de luta por reconhecimento e 

redistribuição”. A dimensão emancipatória só se realiza quando os 

direitos são apropriados por sujeitos coletivos que lutam contra 

desigualdades estruturais, sejam elas de classe, raça, gênero ou 

território. No Brasil, as lutas quilombolas, indígenas, feministas e 

LGBTI+ têm ampliado o campo dos direitos humanos e 

demonstrado, na prática, que emancipação também significa 

autonomia, pluralidade e descolonização. 

Essa pluralidade de sujeitos e práticas reafirma o caráter 

inacabado dos direitos humanos. Como lembra Hannah Arendt 

(2012, p. 382), “o direito a ter direitos” não é garantido 

definitivamente, mas precisa ser constantemente reconstruído. A 

luta por direitos é, portanto, uma luta permanente. 

O neoliberalismo contemporâneo, ao mercantilizar todas as 

dimensões da vida, ameaça reduzir os direitos humanos a 

instrumentos de mercado. Ao mesmo tempo, regimes autoritários 

reforçam práticas de exclusão e repressão. Frente a essas ameaças, os 

movimentos sociais e as práticas de solidariedade transnacional 

tornam-se ainda mais centrais para a reinvenção dos direitos 

humanos. O princípio da fraternidade, esquecido ou marginalizado 

por séculos, ressurge, hoje, como elemento indispensável para 

enfrentar crises civilizatórias, da desigualdade global às mudanças 



30 

climáticas. Além disso, a fraternidade, compreendida não como 

paternalismo, mas como prática política horizontal, permite articular 

lutas locais e globais, conectar sujeitos diversos e construir alianças 

contra-hegemônicas. Trata-se de atualizar o ideal revolucionário, 

presente tanto em 1789 quanto em 1817 e 1917, sob novas formas, 

mais democráticas, plurais e solidárias. 

Afirmar que os direitos humanos constituem uma perspectiva 

emancipatória inacabada não é uma declaração de fracasso, mas 

um reconhecimento de sua vitalidade. Essa incompletude significa 

abertura para novos sujeitos, novas lutas e novas linguagens 

políticas. Além disso, também significa afirmar que a emancipação 

é um processo histórico em curso, que se constrói cotidianamente 

nas ruas, nos territórios, nas redes e nas instituições por meio de 

conflitos, alianças e práticas solidárias. 

Como observa Sousa Santos (2006, p. 90), “os direitos humanos 

são uma tradução política das lutas sociais”. Essa tradução, no 

entanto, não se encerra em um único ato, tampouco se fixa em um 

conjunto estático de normas universais. Ao contrário: ela é 

histórica, processual e permanentemente tensionada pelas forças 

sociais em disputa. Trata-se de uma linguagem política em 

constante reconfiguração, atravessada por projetos de emancipação 

que emergem nas margens, nos territórios de resistência e nas 

experiências coletivas de luta. 

A força dos direitos humanos, portanto, não está na sua 

suposta universalidade abstrata, mas na sua capacidade de ser 

apropriada, ressignificada e reinventada pelos sujeitos políticos 

que enfrentam situações concretas de opressão, exploração e 

exclusão. É precisamente nesse caráter insurgente e inacabado que 

reside sua potência transformadora, pois cada nova luta amplia os 

horizontes de sentido do que pode e deve ser reconhecido como 

direito. 

O resgate dos “princípios inacabados” das revoluções 

Francesa (liberdade, igualdade e fraternidade), Russa (busca pela 

igualdade social e fim da exploração de classes) e Pernambucana 

(ideais liberais, republicanos e de soberania popular) é crucial para 



 

31 

a consolidação dos direitos humanos e para uma sociologia do 

direito verdadeiramente engajada. Essas revoluções, com seus 

momentos de avanço radical e, subsequentemente, de refluxo ou 

traição de seus ideais mais profundos, legaram um conjunto de 

aspirações não plenamente realizadas. A filosofia política e o 

direito contemporâneo precisam revisitar as promessas de 

participação popular efetiva, de superação das desigualdades 

estruturais e de uma soberania que emane de toda a nação, e não 

apenas de elites que ficaram pelo caminho. Ignorar esses princípios 

é aceitar a falência ética da nossa ordem social e jurídica, que, 

frequentemente, consagra direitos formais, mas tolera a 

persistência de abismos sociais e de formas de opressão que as lutas 

revolucionárias buscam erradicar. 

O resgate desses ideais inacabados representa um esforço 

contínuo de autocrítica e de reoxigenação da democracia. O legado 

da Revolução Francesa, por exemplo, embora tenha estabelecido a 

base para os direitos civis, deixou em aberto a plena realização da 

fraternidade e da igualdade material, desafios que a Revolução 

Russa tentou abordar (embora com resultados trágicos no campo 

das liberdades). 

De igual modo, a Revolução Pernambucana, ao pleitear uma 

república, confrontou-se com a questão não resolvida da 

escravidão e da exclusão popular, um espelho das contradições de 

nossa formação política. Reavivar essas promessas utópicas é vital 

para impulsionar a sociologia do direito a examinar criticamente o 

fosso entre o “direito posto” (legislação) e o “direito vivido” 

(realidade social), estimulando a luta por uma justiça material que 

vá além da mera legalidade e que incorpore a radicalidade ética e 

política dos direitos humanos de todas as gerações. 

A potência de mobilização das comunidades religiosas, 

embora historicamente aliada a movimentos progressistas (como a 

teologia da libertação), revela-se um vetor extremamente eficaz 

para agenciar movimentos reacionários e, em suas expressões mais 

extremas, fascistas. Isso ocorre porque o fascismo moderno, 

diferentemente de suas versões clássicas do século XX, 



32 

frequentemente assume uma roupagem moral e religiosa para 

cooptar o sentimento de união popular (a fraternidade) que o texto 

anterior descreve. 

Em vez de canalizar essa energia para a emancipação, a justiça 

social e a igualdade radical — os princípios inacabados das 

revoluções —, o discurso reacionário a desvia para a defesa de uma 

identidade estática e hierárquica (“Deus, pátria, família”), 

prometendo restaurar uma “ordem” mítica ameaçada por inimigos 

internos (minorias, pautas progressistas, “ideologia de gênero” 

etc.). Esse uso da religião transforma a fraternidade política, 

horizontal e universalista em uma fraternidade sectária, exclusiva 

e vigilante, em que a coesão do grupo se constrói pelo ódio e pela 

exclusão do “outro”. 

Essa cooptação se torna particularmente eficaz porque o 

discurso religioso oferece um poderoso arcabouço moral para 

justificar a violência e a supressão de direitos em nome de um bem 

maior ou de uma “guerra espiritual”. O fascismo contemporâneo, 

muitas vezes denominado “cristofascismo” em contextos 

ocidentais, utiliza a estrutura das comunidades de fé, que já 

possuem fortes laços de pertencimento e confiança (a fraternidade 

em sua chave religiosa), como base de capilaridade política e 

mobilização de massas. 

Ao enquadrar a luta política em termos de batalha cósmica 

entre o bem e o mal, os movimentos reacionários conseguem 

despolitizar as questões estruturais (como a desigualdade de classe 

ou o problema ambiental) e focar em pânicos morais e culturais. 

Isso impede que a população canalize sua frustração para a 

transformação da estrutura de poder, desviando-a para o ataque a 

grupos vulneráveis, o que neutraliza o potencial subversivo dos 

direitos humanos e dos “princípios inacabados” da justiça radical. 

Dessa forma, a agenda reacionária usa o princípio da 

fraternidade de forma perversa: transforma o anseio humano por 

interdependência e laços comunitários (a essência da fraternidade) 

em um motor de exclusão política e fundamentalismo. Se a teoria 

crítica dos direitos humanos busca desnaturalizar as formas de 



 

33 

dominação, o movimento reacionário usa a autoridade religiosa 

para naturalizar a desigualdade e a hierarquia, apresentando o 

conservadorismo como uma verdade absoluta e divina. 

 

Considerações finais 

 

O resgate da utopia e dos princípios inacabados das 

revoluções — liberdade, igualdade e fraternidade como categorias 

políticas — é, portanto, uma tarefa urgente para os direitos 

humanos, pois se trata de disputar o sentido da união popular. É 

crucial reafirmar que a verdadeira fraternidade emancipatória se 

manifesta na solidariedade com o oprimido e na busca por uma 

justiça material e plural, e não na comunhão exclusiva e violenta 

contra as minorias, que é a base da coesão fascista. 

O cerne dos princípios da Revolução Francesa representa um 

projeto de emancipação que, apesar de formalmente proclamado, 

permanece, em grande parte, inacabado, sobretudo no que se refere 

ao seu terceiro pilar. A liberdade estabeleceu a autonomia 

individual e a limitação do poder estatal e a igualdade garantiu a 

paridade perante a lei, combatendo privilégios de casta. Contudo, 

a plena realização da fraternidade transcende a mera solidariedade 

moral; ela se configura como o princípio político radical que impõe 

a corresponsabilidade coletiva para assegurar que ninguém seja 

explorado, escravizado ou dominado por outrem. 

Esse é o reconhecimento de que a dignidade humana não se 

sustenta apenas pela ausência de coerção estatal (liberdade) ou pela 

igualdade formal de tratamento (igualdade), mas exige a 

construção ativa de uma ordem social e econômica que elimine as 

relações estruturais de subordinação e apropriação do trabalho 

alheio. Para o Brasil, essa exigência torna imperativa a reparação 

do legado histórico da escravização, confrontando as 

desigualdades raciais e econômicas que são a herança direta da 

não-realização desse princípio fundamental. 

Por fim, a fraternidade demanda o enfrentamento urgente 

das desigualdades de gênero, das injustiças relacionadas às 



34 

relações de raça-etnia, do sistema cisgênero e do 

heteropatriarcado, que oprimem mulheres, população negra e 

corpos dissidentes, pois não há irmandade em lugares onde o 

domínio e a exclusão persistem, fazendo da emancipação de um a 

condição para a emancipação de todos. 

 

 

Referências 

 

ARENDT, H. As origens do totalitarismo. Tradução: Roberto 

Raposo. São Paulo: Companhia das Letras, 2012. 

DERRIDA, J. Politiques de l'amitié. Paris: Galilée, 2003. 

FRASER, N. Reconhecimento sem redistribuição? Dilemas da 

política da identidade numa sociedade “pós-socialista”. Novos 

Estudos CEBRAP, São Paulo, n. 77, p. 13-33, 2007. Disponível em: 

https://revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/download/50109/

54229. Acesso em: 5 nov. 2025. 

HAN, B. Infocracia: digitalização e a crise da democracia. 

Petrópolis: Vozes, 2022. 

LÊNIN, V. I. O Estado e a revolução. São Paulo: Global, 1974. 

LYRA FILHO, R. O que é direito. São Paulo: Brasiliense, 1982. 

MARX, K. Sobre a questão judaica. In: MARX, K. (org.). Manuscritos 

econômico-filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2010. p. 37-68. 

MELLO, E. C. de. A outra independência: o federalismo 

pernambucano de 1817. São Paulo: Editora 34, 1997. 

MOROZOV, E. Big tech: a ascensão dos dados e a morte da 

política. São Paulo: Ubu, 2018. 

SOUSA JUNIOR, J. G.; LYRA FILHO, R. A reinvenção do direito no 

Brasil. Brasília, DF: Editora da UnB, 1988. 

SOUSA SANTOS, B. Direitos humanos e democracia: para uma 

articulação emancipadora. In: SOUSA SANTOS, B. (org.). Se Deus 

https://revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/download/50109/54229
https://revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/download/50109/54229


 

35 

fosse um ativista dos Direitos Humanos. São Paulo: Cortez, 2013. p. 

11-40. 

SOUSA SANTOS, B. O futuro começa agora: da pandemia à utopia. 

São Paulo: Boitempo, 2021. 

SOUSA SANTOS, B. Para uma sociologia das ausências e uma 

sociologia das emergências. In: SOUSA SANTOS, B. (org.). A 

crítica da razão indolente: contra o desperdício da experiência. São 

Paulo: Cortez, 2006. p. 77-111. 

 

 

  



36 

  



 

37 

CAPÍTULO 2 – O UNIVERSAL QUE ME APAGA: 

EUROCENTRISMO, HEGEMONIA OCIDENTAL E A 

REDUÇÃO DOS DIREITOS HUMANOS 

 

Laura Beatriz Pires da Silva 

João Paulo Allain Teixeira 

 

 

 

Introdução 

 

“Cadê?” Esta pergunta ecoa como um lamento profundo e 

constante em nossos estudos acerca dos direitos humanos e surge 

com uma urgência inquietante sempre que nos debruçamos sobre 

os textos e discursos que moldam nossa compreensão sobre os 

direitos humanos. “Cadê?”, perguntamos ao encararmos o abismo 

entre os ideais proclamados e a realidade vivida. 

A Declaração Universal dos Direitos Humanos de 1948 foi 

erigida como um farol de esperança, um compromisso universal 

com a dignidade e a igualdade. Contudo, o que vemos é que essa 

base universalista, inicialmente resplandecente em seus princípios, 

se transformou em um diploma de meras aspirações. A nobreza de 

suas promessas muitas vezes se esgarça quando é confrontada com 

as duras realidades das práticas sociais e políticas contemporâneas. 

Ora, se a Declaração exalta direitos humanos como universais 

e inalienáveis, por que sua concretização permanece tão esquiva 

para muitos? Por que a universalidade proclamada não se traduz 

em justiça tangível para aqueles que estão nas margens da 

sociedade, cujas vidas continuam a ser marcadas pela opressão e 

exclusão? 

Ao mergulharmos nos estudos dos direitos humanos 

cotidianamente, somos confrontados com as evidências de uma 

falência sistêmica, em que as promessas de universalidade são 

diluídas em práticas políticas e econômicas que perpetuam a 



38 

desigualdade e a injustiça. A Declaração Universal, com sua 

retórica grandiosa, parece, muitas vezes, ser uma construção 

teórica que não logra penetrar as estruturas reais de poder e 

desigualdade que moldam nosso mundo. 

“Cadê?” é uma pergunta que desafia a superficialidade e exige 

uma análise mais profunda das contradições entre o discurso e a 

prática. Ela convoca uma reflexão crítica sobre a eficácia e a 

validade dos mecanismos internacionais de proteção dos direitos 

humanos e sobre o verdadeiro significado de universalidade, em 

um mundo marcado pela disparidade e pelo conflito. 

É em meio a essa realidade sistêmica que o presente capítulo 

retrata o contexto teórico e histórico dos direitos humanos, 

revisitando profundamente a compreensão convencional desses 

direitos. Para isso, partimos das reflexões de Hunt (2009) e Herrera 

Flores (2003, 2005, 2009, 2022) sobre a necessidade de analisar os 

direitos humanos restringidos por perspectivas hegemônicas 

ocidentais. 

Nesse prisma, como forma de fundamentar a construção de 

direitos humanos, a discussão se estende ao conceito de justiça 

proposto por Nancy Fraser (2022), como forma de dimensionar a 

discussão sobre direitos humanos através da influência das 

políticas de identidade e redistribuição econômica na 

complexidade das desigualdades modernas. Sendo assim, este 

estudo se baseia na interpretação de documentos bibliográficos 

acerca dos direitos humanos, com um viés exploratório, por meio 

de uma análise de conteúdo e abordagem qualitativa. 

 

O hegemônico não sou eu: direitos humanos por Hunt e Herrera 

Flores 

 

Os eventos históricos que sustentaram o pensamento 

hegemônico, tanto na modernidade quanto na pós-modernidade, 

são essenciais para entender a formação do subjetivismo e do 

racionalismo modernos, os quais dominam a conceptualização dos 

direitos humanos. A geopolítica que consagrou a expansão da 



 

39 

modernidade do Norte Global (Connell, 2011) difundiu a visão 

europeia sobre direitos civis e, posteriormente, sobre os direitos 

humanos, perpetuando uma metodologia colonialista recorrente. 

Flores (2005, 2009) critica a redução dos direitos humanos à 

lógica hegemônica ocidental, propondo uma visão mais inclusiva 

baseada nas lutas dos povos marginalizados. Para ele, os direitos 

humanos são processos históricos em constante transformação, não 

conquistas fixas (Flores, 2005, 2009). Além disso, o autor rejeita a 

hierarquização cultural e defende um “relativismo relacional”, que, 

por sua vez, reconhece a diversidade como legítima, sem aderir a 

um relativismo ético absoluto (Flores, 2005, 2009), uma vez que a 

evolução dos direitos humanos está historicamente ligada a novas 

conjunturas político-sociais. 

A Declaração de Independência Americana de 1776, por 

exemplo, marcou a separação política dos Estados Unidos da Coroa 

Inglesa, sendo influenciada pelos movimentos revolucionários dos 

séculos XVII e XVIII. Já em 1789, a Revolução Francesa, motivada 

pela insatisfação da burguesia com a monarquia de Luís XVI e 

inspirada pelos ideais de liberdade, igualdade e fraternidade, levou 

à queda da monarquia e à promulgação da Declaração dos Direitos 

do Homem e do Cidadão, a qual destacava os direitos naturais1 

como inalienáveis e sagrados, ressaltando o dever do Estado de 

proteger esses direitos. 

Hunt (2009) destaca que a Declaração dos Direitos do Homem 

e do Cidadão, elaborada na França, foi marcante por sua audácia e 

simplicidade radical. Em um contexto de autoritarismo e 

monarquias absolutas, ela surgiu como um manifesto 

revolucionário ao afirmar os “direitos naturais, inalienáveis e 

sagrados do homem” como base legítima do governo, rompendo 

com as tradições políticas e desafiando as estruturas de poder ao 

promover um novo paradigma, fundado na dignidade e igualdade 

dos indivíduos. 

 
1 Direitos que seriam inerentes ao homem. 



40 

A Declaração Francesa dos Direitos do Homem e do Cidadão 

transferiu a soberania do rei para a nação, afirmando a igualdade 

de todos perante a lei e promovendo posições baseadas no talento 

e no mérito, eliminando privilégios de nascimento. O mais notável, 

porém, foi a universalidade das afirmações. Referências a 

“homens”, “homem”, “todo homem”, “todos os homens”, “todos 

os cidadãos”, “cada cidadão”, “sociedade” e “toda sociedade”, por 

exemplo, foram predominantes, ofuscando a única menção ao 

povo francês. Isso sublinhava uma visão global dos direitos, 

transcendendo fronteiras nacionais (Hunt, 2009). 

Hunt (2009) analisa a evolução histórica dos direitos humanos 

destacando a continuidade entre a Declaração dos Direitos do 

Homem e do Cidadão de 1789 e a Declaração Universal dos 

Direitos Humanos de 1948, ambas centradas na igualdade e 

liberdade. Mesmo com as rupturas políticas, a promessa de 

universalidade permaneceu. Ademais, o autor aponta que, no pós-

Revolução Francesa, o nacionalismo se dividiu entre os ideais dos 

direitos do homem e da ordem hierárquica tradicional, sem vínculo 

direto com a etnicidade (Hunt, 2009). Hunt (2009) também critica a 

distância entre os ideais proclamados e sua aplicação na prática, 

marcada por repressões, perseguições e instabilidade 

constitucional na França. 

A reflexão proposta por Hunt (2009) e Flores (2009) destaca a 

contradição entre a declaração universalista dos direitos humanos 

no final do século XVIII e a realidade excludente que surgiu 

posteriormente. Hunt (2009) aponta certa perturbação e angústia 

ao observar que os proclamadores dos direitos universais, na 

verdade, tinham uma visão restritiva e menos inclusiva do que 

pregavam. Esse cenário se reflete na exclusão de diversos grupos 

sociais do processo político, como crianças, insanos, prisioneiros, 

estrangeiros, pessoas sem propriedade, escravizados, negros livres, 

minorias religiosas e mulheres. 

Essa exclusão não foi surpreendente, dado o contexto europeu 

da época, em que persistia uma visão predominante de que certos 

grupos eram incapazes ou indignos de participação plena na vida 



 

41 

política. Essa exclusão sistemática revela uma clara incongruência 

entre a teoria e a prática dos direitos humanos proclamados, uma 

vez que a conjuntura universalista não contempla experimentações 

singulares de determinados grupos subalternizados. 

Hunt (2009) e Flores (2009) destacam a hipocrisia e as limitações 

dos direitos humanos proclamados no século XVIII, cuja aplicação 

prática beneficiou majoritariamente as elites, excluindo diversos 

grupos sociais. A Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão 

representou mais uma aspiração moral do que uma realidade 

concreta, carecendo de mecanismos eficazes de aplicação. Ainda 

assim, a Declaração Universal teve papel relevante ao fomentar 

debates e iniciativas internacionais em defesa dos direitos humanos, 

incluindo ações contra o genocídio, a escravidão, a tortura, o racismo 

e em favor de mulheres, crianças e minorias (Hunt, 2009). 

Hunt (2009) também evidencia que, embora os tratados 

internacionais proclamem direitos humanos, sua efetiva aplicação 

é limitada. A escravidão, por exemplo, persiste mesmo após a 

Convenção da ONU de 1956, com milhões ainda submetidos a 

condições análogas. A tortura, apesar de ter sido abolida pela 

Convenção de 1984, segue sendo praticada de forma clandestina 

por estados modernos. Casos como o Holocausto e os 

bombardeios de Hiroshima e Nagasaki, por exemplo, expõem a 

fragilidade das instituições internacionais em prevenir e punir 

crimes contra a humanidade, revelando os limites da proteção 

jurídica transnacional. 

Assim, apesar do aumento do sentimento de empatia histórica 

diante do sofrimento alheio, esse princípio, por si só, não foi 

suficiente para garantir que os direitos humanos fossem 

efetivamente exercidos e respeitados por toda a humanidade. 

Trindade (1997) argumenta que o processo de ampliação da 

proteção dos direitos humanos ocorreu principalmente no âmbito 

internacional, impulsionado pela Declaração Universal dos 

Direitos Humanos, que refletia uma preocupação central da época: 

restaurar o direito internacional, reconhecendo a capacidade 

processual dos indivíduos e grupos sociais globalmente. 



42 

Além disso, Flores (2009) critica a teoria tradicional por 

ignorar a forte ligação do poder ocidental com a manutenção das 

desigualdades sociais, políticas e jurídicas em países 

subalternizados. Ele argumenta que os direitos humanos devem 

ser interpretados para além do que está estabelecido nos 

ordenamentos jurídicos, nas declarações e nos tratados (Flores, 

2009). O excesso e os equívocos do positivismo ocidental têm 

contribuído para um paradoxo: apesar do aumento na produção de 

publicações internacionais e conferências, as injustiças e 

desigualdades no mundo persistem (Flores, 2009; Monteiro, 2019). 

Na obra Direitos humanos, interculturalidade e resistência 

racional, Flores (2003) alerta para a política neoliberal de bem-

estar, que, na realidade, promove uma geopolítica de acumulação 

capitalista baseada na exclusão. Essa abordagem econômica, vale 

ressaltar, perpetua a miséria entre os povos, condenando muitos 

à fome e à morte. 

Hunt (2009) argumenta que os direitos humanos, embora 

promovam igualdade e proteção, também geraram ideologias 

excludentes e intensificaram o sensacionalismo da violência. Ele 

destaca que a luta por direitos pode paradoxalmente legitimar 

práticas desumanizadoras, como demonstrado na Revolução 

Francesa e nos crimes do século XX (Hunt, 2009). Para o autor, a 

eficácia dos direitos humanos depende da mobilização social e da 

atuação concreta das instituições, apesar das limitações 

geopolíticas (Hunt, 2009). Além disso, Hunt (2009) também ressalta 

que os direitos humanos não são utópicos ou meramente 

simbólicos, diante dos desafios que enfrentam. 

Ao longo da história, os direitos humanos têm sido um 

processo contínuo, moldado pelas relações sociais, morais e 

naturais de cada época. Os direitos humanos não são conceitos 

predeterminados que existem independentemente das ações 

políticas ou práticas econômicas. Em vez disso, eles emergem da 

luta pela dignidade humana, que é, simultaneamente, a motivação 

e o resultado da busca por democracia e justiça. Assim, os direitos 



 

43 

humanos representam uma expressão direta das batalhas travadas 

pelos indivíduos em sua busca por reconhecimento e equidade. 

Compreender individualidades humanas evita a tendência de 

projetar uma visão cultural particular como se fosse universal, 

impedindo que uma forma cultural específica de ver e viver no 

mundo seja erroneamente imposta a toda a humanidade. Sendo 

assim, os direitos humanos devem ser compreendidos como 

produtos dinâmicos das interações culturais e sociais, e não como 

verdades absolutas e universais. 

 

O produto que não sou eu: direitos humanos como produtos 

culturais 

 

Hunt (2009) ressalta que a reflexão sobre direitos humanos 

envolve reconhecer as relações humanas frequentemente 

negligenciadas e excluídas dos espaços de reconhecimento e 

positivação, especialmente devido à dominação histórica exercida 

pelo Ocidente. Nesse contexto, Flores (2009) argumenta que os 

direitos humanos não devem ser entendidos apenas como 

produtos culturais oriundos das culturas hegemônicas, que, muitas 

vezes, marginalizam e colonizam outros povos. Para que os direitos 

humanos sejam efetivamente reconhecidos como produtos 

culturais legítimos, é fundamental se distanciar dos aparatos 

ideológicos ocidentais que perpetuam um apartheid social. Assim, a 

promoção da dignidade humana deve, portanto, ocorrer dentro de 

um cenário globalizado e multifacetado, respeitando e valorizando 

a diversidade cultural (Flores, 2009). 

Para Max Horkheimer (2000), a teoria tradicional reflete o 

funcionamento da sociedade, incluindo a atividade científica, que 

ocorre ao lado de outras atividades sociais sem uma conexão 

imediata entre elas. Essa abordagem não revela a função real da 

ciência, tampouco o significado da teoria para a existência humana, 

limitando-se ao contexto isolado dentro de condições históricas e 

culturais específicas. No sentido tradicional, o pensamento teórico 

tende a aceitar o mundo como ele é, mesmo que isso resulte na 



44 

exploração das classes dominantes por uma estrutura econômica, 

histórica e social, a qual mantém o poder sobre as classes 

subalternizadas. 

Considerar os direitos humanos como produtos culturais 

implica traçá-los como um caminho para alcançar a dignidade 

humana e reconhecer a humanização ao longo da história. O 

domínio cultural capitalista ocidental tem influenciado 

profundamente todos os processos decisórios desde tempos 

imemoriais. Assim, a luta pela dignidade representa uma reação 

cultural contra o sistema de dominação, buscando criar novas 

concepções de dignidade que transcendam o status quo dominante 

(Flores, 2005). 

A crítica de Flores (2005) não se dirige à proteção dos direitos 

humanos em si, mas à forma como essa proteção privilegia certos 

grupos sociais em detrimento de outros, perpetuando a 

desigualdade gerada pelo capitalismo e suas variantes neoliberais. 

A exclusão dos povos subalternizados fortalece práticas mercantis 

que retiram a dignidade, a cultura, a política e a vida daqueles que 

não se enquadram na universalidade defendida pelos direitos 

humanos. Flores (2005) argumenta que é crucial pensar os direitos 

humanos a partir da busca pela dignidade e através do 

reconhecimento das diversas realidades políticas, culturais, 

filosóficas e jurídicas, tal como vivenciadas e narradas pelas 

próprias comunidades. Isso implica em explorar outros modos de 

explicar, interpretar e intervir no mundo, respeitando as 

construções culturais e históricas que cada povo desenvolveu 

socialmente e divergindo das imposições ocidentais de expansão, 

globalização e dominação cultural (Flores, 2005). 

Ao abordar os fundamentos filosóficos dos direitos humanos, 

Flores (2005) discute duas tendências principais: a ideia de sua 

universalidade e sua ligação intrínseca com a condição humana. O 

autor critica as abstrações dos direitos humanos, mostrando como, 

ao longo do século XX, diversas atrocidades foram cometidas, 

apesar das supostas defesas abstratas dos direitos humanos, o que 

evidencia um anti-humanismo subjacente (Flores, 2005). Além 



 

45 

disso, Flores (2005) sugere que os direitos humanos não devem ser 

vistos como entidades separadas de nossas ações humanas, mas 

como princípios que dependem de uma entidade transcendente às 

nossas fraquezas humanas, que, supostamente, nos protegerá do 

horror e das violações. 

 

A justiça que não sou eu: Nancy Fraser e a esfera pública 

 

A queda da União das Repúblicas Socialistas Soviéticas 

(URSS) e do Muro de Berlim, em 1989, simbolizaram o colapso do 

“socialismo real” e consolidaram os Estados Unidos como a única 

superpotência econômica global. Esse marco acelerou o processo 

de globalização, e, ao mesmo tempo, trouxe à tona a politização das 

diferenças étnicas e culturais, enquanto a economia passou a ser 

despolitizada e menos questionada pelos movimentos sociais 

(Bressiani, 2011; Fraser, 1997). 

Nesse cenário, Fraser (2022) observa que, ao longo do século XX, 

surgiram novas demandas políticas focadas no reconhecimento das 

diferenças culturais e étnicas. Os conflitos resultantes do pós-

socialismo intensificaram a desigualdade material, revelando suas 

múltiplas facetas e impactos sociais. Além disso, a ampliação dessas 

disparidades sociais, exacerbadas pela dinâmica da globalização e 

pela redução do espaço de contestação econômica, tornou-se um 

tema central nas discussões sobre justiça e equidade. 

Fraser (2022) propõe uma análise crítica da justiça no contexto 

pós-socialista, destacando a tensão entre redistribuição e 

reconhecimento como fator central para o agravamento das 

desigualdades globais. Para a autora, a política de identidade não 

deve ser aceita ou rejeitada indiscriminadamente, mas avaliada 

conforme sua compatibilidade com a igualdade social (Fraser, 

2022). Ela defende uma teoria crítica do reconhecimento que 

integre as dimensões cultural e econômica, diante de um cenário 

político fragmentado, em que as demandas identitárias muitas 

vezes ofuscam as lutas por redistribuição (Fraser, 2022). 



46 

Assim, a autora ressalta a diferença político-social entre as 

injustiças socioeconômicas e injustiças culturais/simbólicas (Fraser, 

2022). As injustiças socioeconômicas estão enraizadas na estrutura 

política e econômica da sociedade, manifestando-se pela 

exploração do trabalho e pela marginalização econômica, fatores 

que mantêm determinados grupos em condições de subsistência 

mínima ou miséria completa. Em contraste, a injustiça 

cultural/simbólica refere-se aos padrões sociais de representação, 

interpretação e comunicação que perpetuam a dominação cultural, 

desrespeitando e não valorizando os pilares culturais de povos 

racializados em sua maioria (Fraser, 2022). 

Fraser (2022) ainda argumenta que uma verdadeira justiça só 

pode ser alcançada ao abordar, simultaneamente, ambas as 

dimensões de injustiça. Reconhecer e enfrentar a exploração 

econômica é tão crucial quanto combater a dominação cultural; 

somente através de uma abordagem integrada, que combine 

redistribuição econômica e reconhecimento cultural, é que se pode 

desenvolver uma sociedade mais justa e equitativa (Fraser, 2022). 

A partir disso, a filósofa propõe a teoria da injustiça social, que 

enfoca uma política de reconhecimento cultural e redistribuição 

econômica (Fraser, 2022). Ela destaca que, enquanto a 

redistribuição aborda as classes sociais ou coletividades análogas 

às classes definidas por relações econômicas com o mercado ou 

meios de produção, o reconhecimento cultural abrange grupos 

racializados, imigrantes ou minorias étnicas que são 

frequentemente marginalizados economicamente, vistos como 

“supérfluos” e indignos de direitos (Fraser, 2022). 

Nesse contexto, Fraser (2022) introduz o conceito de bivalência 

para destacar a interconexão entre o social, o cultural, o econômico 

e o discursivo, revelando as limitações dos modelos 

neoestruturalistas que, marcados pelo liberalismo, promovem um 

discurso dominante que separa a ordem simbólica da ordem 

política. Em outras palavras, ela argumenta que é fundamental 

conectar a teoria da justiça cultural à teoria da justiça distributiva 

(Fraser, 2022). 



 

47 

Assim, de acordo com Fraser (2022), é necessário pensar sobre 

uma teoria que identifique e promova formas de política de 

identidade capazes de combinar uma política de igualdade social. 

Para a ela, a interseção entre o cultural e o econômico constitui as 

raízes das injustiças sociais, destacando a necessidade de abordar 

essas dimensões de forma integrada para que se possa alcançar 

uma verdadeira justiça social (Fraser, 2022). 

Ademais, a autora retrata a importância de reconhecer a 

bivalência entre gênero e raça, destacando suas particularidades 

únicas que não podem ser equiparadas entre si (Fraser, 2022). 

Ambas as categorias abrangem dimensões político-econômicas e 

culturais-valorativas, que, por sua vez, fundamentam a 

necessidade de políticas de redistribuição e de reconhecimento. 

Fraser (2022) analisa o gênero como princípio estruturante da 

economia política, evidenciando a divisão sexual do trabalho que 

privilegia os homens em ocupações valorizadas e relega às 

mulheres tarefas domésticas ou trabalhos de baixa remuneração. 

Essa estrutura patriarcal gera formas de injustiça distributiva, 

como exploração e marginalização, que não podem ser separadas 

das dimensões econômicas e políticas. Para a autora, corrigir a 

injustiça de gênero exige uma abordagem integrada que considere 

essas inter-relações (Fraser, 2022). 

De acordo com a autora, é crucial adotar uma perspectiva 

crítica que seja “bivalente”, ou seja, que combine elementos sociais, 

culturais, econômicos e discursivos (Fraser, 2022). Isso implica 

revelar as deficiências dos modelos neoestruturalistas de análise do 

discurso que estão em voga atualmente, os quais separam a “ordem 

simbólica” da economia política. Fraser (2022) sustenta que é 

preciso substituir esses modelos por abordagens que integrem o 

estudo da significação às estruturas sociais e instituições, 

conectando a teoria da justiça cultural à teoria da justiça 

distributiva. Em essência, essa abordagem bivalente ressalta a 

íntima conexão entre injustiças culturais e econômicas, motivando 

a criação de modelos alternativos que conectem os discursos 

simbólicos às realidades sociais e econômicas, promovendo uma 



48 

análise que reconheça a complexidade das desigualdades 

contemporâneas (Fraser, 2022). 

Fraser (2022) destaca as coletividades bivalentes, que 

combinam traços de classe explorada com características de 

identidades desvalorizadas, sendo oprimidas tanto pela estrutura 

econômico-política quanto pela cultural-valorativa. Essas injustiças 

— má distribuição e não reconhecimento — são cooriginárias, não 

podendo ser tratadas isoladamente. Assim, essas coletividades 

exigem, simultaneamente, remédios redistributivos e de 

reconhecimento. Portanto, apenas remédios redistributivos ou 

apenas remédios de reconhecimento não são suficientes: 

coletividades bivalentes necessitam de ambos, simultaneamente 

(Fraser, 2022). 

Nesse eixo, a autora coloca o gênero e a raça como exemplos 

paradigmáticos de coletividades bivalentes (Fraser, 2022). Embora 

cada uma possua peculiaridades exclusivas, ambas apresentam 

dimensões político-econômicas e cultural-valorativas. Assim, 

gênero e raça demandam tanto redistribuição quanto 

reconhecimento (Fraser, 2022). 

No caso do gênero, suas dimensões político-econômicas são 

bastante claras, já que o gênero é um princípio fundamental que 

organiza a economia política. Por um lado, o gênero define a 

divisão entre trabalho remunerado, considerado “produtivo”, e 

trabalho não remunerado, que é “reprodutivo” e doméstico, 

atribuindo a responsabilidade principal deste último às mulheres. 

Por outro lado, o gênero também estrutura a divisão dentro do 

trabalho remunerado, separando ocupações industriais e 

profissionais, que são mais bem remuneradas e dominadas por 

homens, de empregos relacionados ao serviço doméstico e ao 

“colarinho rosa”, que são menos remunerados e dominados por 

mulheres. Esse arranjo cria uma estrutura político-econômica que 

resulta em formas específicas de exploração, marginalização e 

privação baseadas no gênero. Assim, o gênero configura-se como 

uma diferenciação político-econômica com características 

semelhantes às de classe (Fraser, 2022). 



 

49 

A raça, assim como o gênero, constitui uma forma bivalente de 

coletividade. De um lado, ela se assemelha à classe, por ser um 

princípio organizador da economia política. Nesse aspecto, a 

“raça” define a divisão capitalista do trabalho, segregando 

ocupações de baixa qualificação, insalubres, domésticas, de baixo 

status e mal remuneradas — predominantemente realizadas por 

pessoas não brancas — das ocupações de colarinho branco, 

profissionais, técnicas, gerenciais, de alto status e mais bem 

remuneradas — majoritariamente ocupadas por pessoas brancas. 

Essa divisão racial do trabalho remunerado é um legado histórico 

do colonialismo e da escravidão, que utilizaram a categorização 

racial para justificar novas formas brutais de apropriação e 

exploração, transformando os negros em uma casta político-

econômica (Fraser, 2022). 

Sob essa perspectiva, a injustiça racial é vista como uma forma 

de injustiça distributiva que exige uma correção redistributiva. 

Assim como a justiça de classe, a justiça racial requer uma 

transformação da economia política para eliminar sua racialização. 

Erradicar a exploração, a marginalização e a privação específicas de 

raça exige a abolição da divisão racial do trabalho — tanto a divisão 

racial entre trabalho supérfluo e trabalho explorável quanto a 

divisão racial dentro do trabalho remunerado. A lógica da solução 

é semelhante à da classe: acabar com a raça enquanto tal. Se a raça 

fosse apenas uma diferenciação político-econômica, a justiça 

exigiria sua abolição (Fraser, 2022). 

Nessa linha, Fraser (2007) critica o modelo liberal de esfera 

pública burguesa por sua inadequação em dimensionar as 

desigualdades sociais na deliberação. Nesse eixo, a autora enfatiza 

a necessidade de paridade de participação na estruturação das 

relações sociais, baseada em normas culturais que impedem a 

igualdade na participação (Fraser, 2007). Para ela, superar essa 

subordinação significa integrar as reivindicações por 

reconhecimento ao modelo de status, em que os sujeitos 

subordinados se tornam parceiros plenos na vida social, capazes de 

interagir em pé de igualdade com os outros (Fraser, 2007). Assim, 



50 

o objetivo da paridade participativa é desinstitucionalizar os 

padrões de valoração cultural que obstaculizam a igualdade na 

participação e substituí-los por normas que promovam essa 

igualdade. A paridade participativa deve englobar todos os 

participantes na interação e pressupõe um igual valor moral dos 

seres humanos como critérios mínimos que não comprometem o 

conteúdo do julgamento moral (Fraser, 2007). 

Fraser (2022) analisa criticamente a concepção burguesa, 

masculinista e supremacista branca da esfera pública. Ela 

questiona, primeiro, a ideia de que interlocutores podem deliberar 

“como se” fossem iguais, desconsiderando que a igualdade social 

é essencial à democracia (Fraser, 2022). Em seguida, a autora 

contesta a suposição de que a existência de múltiplos públicos seja 

um retrocesso, defendendo a legitimidade da pluralidade (Fraser, 

2022). Assim, Fraser (2022) também critica a exclusão de “interesses 

privados” dos debates públicos, reforçando que questões ditas 

privadas são, muitas vezes, politicamente relevantes, 

problematizando, por fim, a exigência de uma separação rígida 

entre sociedade civil e Estado como condição para uma esfera 

pública democrática (Fraser, 2022). 

Diante dessa conjuntura, a autora rebate cada pressuposto, 

ressaltando que o modelo liberal de esfera pública burguesa, como 

descrito por Habermas (1992), não é adequado para criticar os 

limites da democracia nas sociedades de capitalismo tardio (Fraser, 

2022). Primeiramente, a autora defende que uma concepção 

adequada de esfera pública exige não apenas a suspensão, mas a 

eliminação completa da desigualdade social. A persistência de 

desigualdades sociais compromete a equidade na participação e 

deliberação, tornando insuficiente qualquer tentativa de suspensão 

temporária ou parcial dessas desigualdades (Fraser, 2022). 

Além disso, ela também sustenta que a multiplicidade de 

públicos é preferível a uma esfera pública única (Fraser, 2022). Em 

sociedades estratificadas, a existência de múltiplos públicos 

permite a expressão de uma diversidade de vozes e perspectivas, 

que, de outra forma, seriam silenciadas. Mesmo em sociedades 



 

51 

igualitárias, a pluralidade de públicos enriquece o debate 

democrático, promovendo uma troca mais abrangente de ideias e 

experiências (Fraser, 2022). 

Outro ponto crucial é a necessidade de incluir questões e 

interesses que a ideologia masculinista burguesa considera 

“privados"” e inadmissíveis. Uma concepção sustentável de esfera 

pública deve permitir que esses assuntos sejam discutidos 

abertamente, reconhecendo sua importância na construção de uma 

sociedade mais justa e igualitária. A exclusão desses temas 

perpetua a marginalização de grupos já desfavorecidos, impedindo 

o avanço real da justiça social (Fraser, 2022). 

Por fim, Fraser (2022) defende que uma esfera pública justa 

deve integrar públicos fortes e fracos, teorizando suas interações de 

forma a garantir inclusão e representação equitativa. Ela critica o 

modelo liberal por mascarar desigualdades sociais, favorecendo os 

grupos dominantes sob a aparência de neutralidade cultural, e 

destaca que essa suposta imparcialidade impõe pressões que 

silenciam os subalternizados, inclusive na esfera econômica. 

Assim, eliminar desigualdades sistêmicas é essencial para uma 

participação realmente paritária (Fraser, 2022). 

 

Considerações finais 

 

O pensamento hegemônico europeu e a expansão colonial 

teceram as noções e a disseminação dos direitos humanos. Essa 

perspectiva dominante, que impera na modernidade e na pós-

modernidade, muitas vezes negligencia a riqueza cultural e as 

singularidades dos contextos locais, oferecendo uma visão uniforme 

e, frequentemente, excludente. Ao trazer à luz as interconexões entre 

Hunt (2009) e Flores (2005, 2009), destacamos a necessidade 

imperiosa de reconhecer e incorporar as experiências e lutas dos 

povos marginalizados para alcançarmos uma compreensão 

verdadeiramente inclusiva e autêntica dos direitos humanos. 

Essa perspectiva ressoa com a crítica histórica de Hunt (2009), 

que aponta como as promessas de universalidade, contidas em 



52 

declarações como a de 1789 e a de 1948, frequentemente se revelam 

ilusórias. A exclusão de diversos grupos sociais e a persistência de 

injustiças são provas cabais de que a realização plena dos direitos 

humanos ainda permanece um ideal distante. 

Diante da complexidade de compreender os direitos humanos 

como produtos culturais, Nancy Fraser (2022) nos oferece uma 

perspectiva que nos convoca a uma revisão crítica da interseção 

entre redistribuição econômica e reconhecimento cultural e sua 

abordagem integrada possibilita uma compreensão mais 

abrangente e eficaz das injustiças sociais no contexto global 

contemporâneo. Além disso, ela nos apresenta uma visão que 

busca reconciliar e integrar as demandas por igualdade econômica 

e cultural, essencial para que os direitos humanos possam 

verdadeiramente refletir e respeitar a dignidade e a diversidade em 

um cenário global plural. 

É nesse prisma que os direitos humanos pensados pelo Sul 

Global se tornam uma exigência, visto que permitem um reexame 

profundo das normas e instituições que deveriam, em teoria, 

assegurar a dignidade e os direitos de cada indivíduo. Isso se trata, 

portanto, de um chamado para reimaginar e reconstruir um 

sistema que não apenas proclame direitos, mas que também os 

realize de forma concreta e abrangente, superando a lacuna entre 

aspiração e realidade. 

 

 

Referências 

 

BRESSIANI, N. Redistribuição e reconhecimento - Nancy Fraser 

entre Jürgen Habermas e Axel Honneth. Caderno CRH, Salvador, 

v. 24, n. 62, p. 331-352, 2011. DOI: https://doi.org/10.1590/S0103-

49792011000200007. Disponível em: https://www.scielo.br/j/ccrh/

a/VyptqKwdK4JyfWr5SkHQkfJ/abstract/?lang=pt. Acesso em: 5 

nov. 2025. 

https://doi.org/10.1590/S0103-49792011000200007
https://doi.org/10.1590/S0103-49792011000200007
https://www.scielo.br/j/ccrh/%09a/V%09yptqKwdK4JyfWr5SkHQkfJ/abstract/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/ccrh/%09a/V%09yptqKwdK4JyfWr5SkHQkfJ/abstract/?lang=pt


 

53 

CONNELL, R. Southern Bodies and Disability: Re-Thinking 

Concepts. Third World Quarterly, [S. l.], v. 32, n. 8, p. 1369-1381, 

2011. Disponível em: https://www.jstor.org/stable/41300290. 

Acesso em: 25 jan. 2026. 

FLORES, J. H. A (re)invenção dos direitos humanos. Tradução: Carlos 

Roberto Diogo Garcia, Antônio Henrique Graciano Suxberger e 

Jefferson Aparecido Dias. Florianópolis: Fundação Boiteux, 2009. 

FLORES, J. H. Direitos humanos, interculturalidade e 

racionalidade da resistência. Direito e Democracia, Florianópolis, v. 

4, n. 2, p. 9-29, 2003. Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/i

ndex.php/sequencia/article/download/15330/13921/47200. Acesso 

em: 5 nov. 2025. 

FLORES, J. H. Justiça interrompida: reflexões críticas sobre a 

condição “pós-socialista”. Tradução: Ana Claudia Lopes e 

Nathalie Bressani. 1. ed. São Paulo: Boitempo, 2022. 

FLORES, J. H. Los derechos humanos como productos culturales: crítica del 

humanismo abstracto. Madrid: Los Libros de La Catarata, 2005. 

FRASER, N. Heterosexism, Misrecognition, and Capitalism: A 

Response to Judith Butler. Social Text, [S. l.], n. 52-53, p. 279-289, 

1997. Disponível em: https://www.jstor.org/stable/466745. Acesso 

em: 25 jan. 2026. 

FRASER, N. Justiça interrompida: reflexões críticas sobre a condição 

“pós-socialista”. São Paulo: Boitempo, 2022. 

FRASER, N. Mapeando a imaginação feminista: da redistribuição 

ao reconhecimento e à representação. Revista de Estudos Feministas, 

Florianópolis, v. 15, n. 2, p. 291-308, 2007. DOI: 

https://doi.org/10.1590/S0104-026X2007000200002. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ref/a/qLvqR85s5gq56d63QhPX4VP/abstrac

t/?lang=pt. Acesso em: 5 nov. 2025. 

https://www.jstor.org/stable/41300290
https://periodicos.ufsc.br/i%09ndex.php/sequencia/article/download/15330/13921/47200
https://periodicos.ufsc.br/i%09ndex.php/sequencia/article/download/15330/13921/47200
https://www.jstor.org/stable/466745
https://doi.org/10.1590/S0104-026X2007000200002
https://www.scielo.br/j/ref/a/qLvqR85s5gq56d63QhPX4VP/abstract/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/ref/a/qLvqR85s5gq56d63QhPX4VP/abstract/?lang=pt


54 

HABERMAS, J. Further Refections on the Public Sphere. In: 

CALHOUN, C. (ed.). Habermas and the Public Sphere. Cambridge: 

MIT Press, 1992. p. 421-461. 

HORKHEIMER, M. Teoría tradicional y teoría crítica. Barcelona: 

Paidós, 2000. 

HUNT, L. A invenção dos direitos humanos: uma história. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2009. 

TRINDADE, A. A. C. Dilemas e desafios da Proteção 

Internacional dos Direitos Humanos no limiar do século XXI. 

Revista Brasileira de Política Internacional, Brasília, v. 40, n. 1, p. 167-

177, 1997. DOI: https://doi.org/10.1590/S0034-73291997000100007. 

Disponível em: https://www.scielo.br/j/rbpi/a/nKZwK7WVq9Khf

hn7K8WTnBR/?format=html&lang=pt. Acesso em: 25 jan. 2026. 

 

 

  

https://doi.org/10.1590/S0034-73291997000100007
https://www.scielo.br/j/rbpi/a/nKZwK7WVq9Khf%09hn7K8WTnBR/?format=html&lang=pt
https://www.scielo.br/j/rbpi/a/nKZwK7WVq9Khf%09hn7K8WTnBR/?format=html&lang=pt


 

55 

CAPÍTULO 3 – SORORIDADE SELETIVA E O MITO DA 

DEMOCRACIA RACIAL: TECNOLOGIAS DO PODER 

NA INVISIBILIZAÇÃO DAS MULHERES NEGRAS 

 

Paula Cristina Moraes da Silva 

Laura Beatriz Pires da Silva 

 

 

 

Introdução 

 

Ser mulher negra no Brasil é carregar, no corpo e na memória, 

os escombros de uma história moldada pela violência, pela 

exploração e pelo apagamento. Desde os primeiros ciclos de 

colonização e escravização, os corpos das mulheres negras foram 

reduzidos a instrumentos de produção, seja de força de trabalho, 

seja de vida, marcados por uma lógica de posse e domínio que 

atravessa séculos. As mulheres não eram apenas escravizadas: 

eram, também, amas de leite, mucamas e concubinas forçadas, com 

seus úteros à disposição da engrenagem escravista e, mais tarde, do 

sistema capitalista racializado. Sua humanidade foi negada 

sistematicamente por uma estrutura que lhes retirou não só a 

liberdade, mas também o direito de constituir laços, decidir sobre 

sua sexualidade e existir fora da utilidade imposta. 

Essa violência histórica não se dissipou com o fim formal da 

escravidão. Pelo contrário, ela se reinventa e ressurge, de forma 

sofisticada, na precarização do trabalho doméstico, na 

hipersexualização da mulher negra, na ausência de 

reconhecimento da maternidade e da família negra e na 

marginalização profissional. A partir disso, a reflexão presente 

neste capítulo propõe retomar as reminiscências dessa trajetória 

opressiva como ponto de partida para entender os estigmas que 

persistem nos corpos negros femininos até os dias de hoje. 



56 

O estudo adota uma abordagem qualitativa por análise de 

conteúdo, com uma pesquisa bibliográfica crítica realizada em três 

etapas: (i) realização de um exame histórico das opressões 

interseccionais às mulheres negras; (ii) investigação do feminismo 

hegemônico e da sororidade seletiva que invisibiliza as tensões 

raciais intergênero; e (iii) investigação da colonialidade do poder e 

do mito da democracia racial como tecnologias de dominação que 

naturalizam desigualdades. A metodologia aqui empregada 

permite compreender criticamente as relações de poder entre raça, 

gênero e classe, evidenciando as limitações da sororidade e do mito 

da democracia racial para a emancipação das mulheres negras. 

 

A outra da outra: o racismo estrutural na produção do ser mulher 

negra 

 

A história da escravização no Brasil não se limita ao comércio 

de corpos: ela funda uma lógica de exploração racial que 

permanece pulsando nas estruturas sociais contemporâneas. 

Quando os portugueses iniciaram a colonização, trouxeram 

pessoas negras de diversas regiões do continente africano, 

reduzindo-as à condição de mão de obra de pessoas escravizadas 

para a lucrativa produção açucareira (Biblion, 2025). Assim, 

qualquer direito básico, como segurança, higiene e integridade 

física ou moral, por exemplo, era negado a essas pessoas, que 

também vivenciavam, forçadamente, um cotidiano atravessado 

por castigos corporais, chibatadas e humilhações sistemáticas. 

Essas mulheres e homens, arrancados de seus territórios e 

famílias, eram leiloados e vendidos ao maior lance. Separações 

familiares eram práticas comuns e funcionavam como instrumento 

de dominação, intensificando a dor do cativeiro. Além disso, a 

força de trabalho era dividida entre o labor produtivo, como nas 

lavouras e minas, e o trabalho doméstico, nas casas senhoriais 

(Fundação Biblioteca Nacional, 2022). 

Às mulheres negras, vale ressaltar, cabia o peso de uma dupla 

exploração. Além de exercerem trabalhos forçados, como nas 



 

57 

plantações, elas eram submetidas ao serviço doméstico e à função 

de amas de leite — papel reservado àquelas que substituíam as 

mães brancas, frágeis diante das exigências físicas da maternidade 

precoce (Freyre, 2003)1. Essa substituição, longe de ser apenas 

funcional, operava dentro de uma lógica racializada que associava 

o corpo negro feminino à servidão naturalizada, à sexualização 

precoce e à disponibilidade permanente. O corpo da mulher negra 

era, portanto, mercadoria, força produtiva e objeto de posse. 

Não é exagero afirmar que o corpo da mulher negra, durante 

o regime escravocrata brasileiro, foi moldado como espaço de 

múltiplas violências — produtiva, reprodutiva, estética e sexual. 

Acerca disso, essas mulheres foram historicamente designadas 

como as “mais aptas” para o aleitamento dos filhos da elite branca, 

o que resultou, inclusive, em anúncios nos jornais do século XIX, 

que descreviam os perfis desejados com base em critérios estéticos. 

Nesses anúncios, havia uma alta demanda por mulheres negras 

altas, “bonitas de rosto e corpo” e com “os dentes da frente”, 

revelando não apenas a dimensão utilitária, mas também a 

objetificação desses corpos (Freyre, 2003). 

O que se escondia por trás dessa funcionalidade era uma 

sexualização imposta desde a infância, um erotismo forjado sob 

dominação racial. Esses corpos eram, simultaneamente, erotizados 

e desumanizados. A figura da ama de leite se confundia com a da 

mucama sexualmente disponível, naturalizando a sujeição das 

mulheres negras a práticas de exploração íntima e 

institucionalizada. Como observa Lélia Gonzalez (2020), à imagem 

da doméstica era atribuída uma sexualidade “quente”, em 

oposição à frieza virginal e idealizada da mulher branca. 

 
1 Apesar de discordar da democracia racial trazida por Gilberto Freyre (2003) na 

obra Casa grande & senzala, neste estudo, utiliza-se da obra como norte histórico 

aos acontecimentos escravagistas. Para Lélia Gonzalez (2018), o mito da 

democracia racial teve origem na década de 1930, sendo Gilberto Freyre o seu 

principal articulador com sua “teoria” do “lusotropicalismo”. O efeito maior desse 

mito é a crença de que o racismo é inexistente em nosso país, em virtude do 

processo de miscigenação (Gonzalez, 2018). 



58 

A escravidão moderna impôs às mulheres negras uma dupla 

exploração: além do trabalho forçado, elas eram sistematicamente 

estupradas por senhores brancos, com o aval das famílias 

senhoriais. Enquanto a mulher branca era protegida como símbolo 

de pureza, a negra era alvo da violência sexual. Angela Davis (2016) 

denuncia essa lógica perversa, destacando que, além das punições 

físicas, as mulheres negras sofreram abusos silenciados pelo 

esquecimento social. 

A escravidão brasileira foi marcada por violências cometidas 

não só por senhores, mas também por senhoras brancas, que 

exerceram poder cruel sobre mulheres negras, como relata Freyre 

(2003). Mutilações e abusos sexuais eram legitimados socialmente, 

expressando um patriarcado racializado em que a mulher branca 

era senhora e a negra, objeto de punição. Após a Lei Áurea, como 

aponta Maringoni (2011), não houve reparação, tampouco inclusão: 

a escravidão formal deu lugar a novas formas de exclusão, cuja 

herança persiste no corpo e na vida das mulheres negras. 

 
Os ex-escravos, além de serem discriminados pela cor, somaram- -se 

à população pobre e formaram os indesejados dos novos tempos, os 

deserdados da República. O aumento do número de desocupados, 

trabalhadores temporários, lumpens, mendigos e crianças 

abandonadas nas ruas redunda também em aumento da violência, 

que pode ser verificada pelo maior espaço dedicado ao tema nas 

páginas dos jornais (Maringoni, 2011, p. 39). 

 

A pluralidade racial que emergiu no Brasil Colonial sempre foi 

motivo de apreensão para a elite branca, que via, nessa diversidade, 

um obstáculo à construção de uma nação fundada na supremacia 

branca. No cerne dessa apreensão, havia a crença na inferioridade 

das raças não brancas, especialmente da negra, e na degeneração 

do mestiço — um determinismo biológico fortemente influenciado 

pelas correntes pseudocientíficas do final do século XIX. Essas 

ideologias, embutidas em um falso cientificismo, não apenas 

legitimaram o racismo institucional, mas também alimentaram o 



 

59 

projeto do branqueamento nacional, cujos efeitos são sentidos até 

os dias atuais (Munanga, 2020). 

Entre as teorias de branqueamento, destacou-se a classificação 

dos “mestiços” segundo características fenotípicas, que 

determinavam supostas qualidades morais e intelectuais. Essa 

categorização criou um discurso binário: o mulato “inferior” e o 

mulato “superior”. O primeiro, resultante do cruzamento entre 

branco e negro considerado “inferior”, era visto como incapaz de 

ascender socialmente e era relegado às camadas mais baixas. Já o 

segundo, fruto do cruzamento com o negro “superior” — descrito 

como ariano em caráter e inteligência —, seria passível de 

“arianização”, podendo colaborar com os brancos na civilização e 

organização do país (Munanga, 2020). 

O racismo estrutural no Brasil instaurou uma hierarquia racial 

duradoura que desqualifica corpos e identidades negras até hoje. 

Mais do que teoria, trata-se de uma ideologia que sustenta a 

exclusão, o apagamento histórico e a violência simbólica. Essa 

lógica revela a permanência da colonialidade do poder, com o 

passado escravocrata ainda presente nas relações sociais e na 

definição de quem é reconhecido como sujeito de direitos. 

 

A fragilidade não me toma? O mito da democracia racial e o 

estereótipo da mulher negra 

 

Os estereótipos sobre a mulher negra funcionam como 

dispositivos ideológicos que legitimam violências contra seu corpo 

e sua existência. Segundo Bueno (2019), esses estigmas naturalizam 

a opressão ao associá-la a fatores como raça, sexualidade e condição 

social. Seguindo essa linha de raciocínio, para Abdias do 

Nascimento (1978), essa violência tem raízes na herança patriarcal 

colonial brasileira, em que a maior carga recaiu sobre as mulheres 

negras, marcadas pela pobreza, exclusão e vulnerabilidade à 

violência sexual. 

No cerne dessa dinâmica, encontra-se o mito da fragilidade 

feminina, que, historicamente, teria conferido às mulheres uma 



60 

suposta proteção paternalista. Todavia, a realidade vivida pelas 

mulheres negras contradiz essa narrativa: elas foram, desde 

sempre, relegadas a trabalhos braçais e reduzidas a objetos sexuais, 

sendo sistematicamente coisificadas e distanciadas da ideia de 

vulnerabilidade inocente. 

Esse cenário ganha contornos ainda mais graves com a 

consolidação, a partir da década de 1930, do mito da democracia 

racial. Lélia Gonzalez (2018) destaca que Gilberto Freyre foi o 

principal articulador dessa ideologia, que sustentava a crença 

ilusória de que o Brasil estaria livre do racismo graças ao processo 

de miscigenação. Essa falsa narrativa não apenas apagava as 

desigualdades e violências raciais, como também funcionava como 

obstáculo para o reconhecimento das demandas do movimento 

negro contemporâneo, que, na década de 1970, já denunciava a 

persistência do racismo estrutural. 

O mito da democracia racial, conforme analisam Gnaccarini e 

Queiroz (1992), não é apenas uma narrativa benevolente sobre a 

convivência pacífica entre as raças no Brasil, mas sim um artifício 

ideológico profundamente enraizado que mascara as 

desigualdades estruturais e naturaliza a exclusão. Essa ideia de 

mestiçagem biológica e cultural entre os povos indígenas, negros e 

brancos atua como uma cortina de fumaça, projetando uma 

imagem ilusória de harmonia social que oculta as tensões raciais e 

as desigualdades históricas. 

Ao exaltar essa suposta convivência pacífica, o mito impede 

que as comunidades não brancas desenvolvam consciência crítica 

sobre as formas sutis e persistentes de opressão das quais são 

vítimas, reforçando, assim, a hegemonia das elites dominantes. 

Munanga (2020) evidencia que essa apropriação das culturas 

subalternas, as quais são expropriadas, dominadas e transformadas 

em símbolos nacionais por parte das elites, representa uma 

violência simbólica que deslegitima as identidades negras e as 

mantêm na seara da invisibilidade social. 

Nesse cenário, a mulher negra emerge como um sujeito 

duplamente subjugado, vítima do racismo estrutural e do sexismo 



 

61 

que se entrelaçam para produzir sua marginalização histórica. 

Jurema Werneck (2010) denuncia que a negação dos direitos das 

mulheres negras não é um fenômeno acidental, mas uma 

consequência direta das raízes coloniais, que alimentam um 

conservadorismo racializado e patriarcal. Essa herança impede a 

plena efetivação das leis e políticas públicas, relegando as mulheres 

negras a uma condição de subalternidade que transcende o campo 

jurídico para se manifestar nas relações sociais cotidianas. O mito 

da democracia racial, portanto, além de obscurecer as 

desigualdades, sustenta um sistema de invisibilidade e exclusão 

que permeia todas as esferas da vida da mulher negra, reafirmando 

sua posição marginal dentro do imaginário nacional e 

materializando sua luta por reconhecimento e justiça social. 

 
As mulheres negras não existem. Ou, falando de outra forma: as 

mulheres negras, como sujeitos identitários e políticos, são 

resultado de uma articulação de heterogeneidades, resultante de 

demandas históricas, políticas, culturais, de enfrentamento das 

condições adversas estabelecidas pela dominação ocidental 

eurocêntrica ao longo dos séculos de escravidão, expropriação 

colonial e da modernidade racializada e racista em que vivemos 

(Werneck, 2010, p. 10). 

 

Os legados históricos não são apenas vestígios do passado, 

mas estruturas que sustentam as dinâmicas de poder que oprimem 

os corpos femininos negros. Essas heranças moldam formas 

cotidianas de dominação racial, sexual e cultural, tanto explícitas 

quanto simbólicas. Assim, o mito da democracia racial e o ideário 

do branqueamento atuam como dispositivos que mascaram o 

racismo e influenciam o feminismo brasileiro, ocultando as 

experiências das mulheres negras e exigindo uma crítica às 

hierarquias raciais dentro do próprio feminismo. 

 

  



62 

Feminismos, falsas sororidade e silenciamentos: a herança 

histórica da opressão laboral das mulheres negras 

 

A história do feminismo foi marcada por mulheres que lutaram 

contra a opressão e a discriminação de gênero, exigindo a ampliação 

de seus direitos civis e políticos. As manifestações por igualdade de 

gênero eram lideradas por mulheres brancas de classe média alta, as 

quais não incluíam, em suas pautas, as especificidades das mulheres 

negras, gerando um apagamento dessas vozes, cujos efeitos ainda 

são sentidos na atualidade (Davis, 2016). 

Antes das primeiras ondas do feminismo no Brasil, em 1851, 

Sojourner Truth, ex-escravizada que se tornou oradora, realizou 

um discurso histórico intitulado E não sou eu uma mulher?, durante 

a Convenção de Direitos das Mulheres ocorrida em Ohio, nos 

Estados Unidos. Naquela época, Truth já denunciava a condição 

das mulheres negras, uma vez que, enquanto as mulheres brancas 

lutavam pelo direito ao voto, as mulheres negras lutavam para 

serem reconhecidas como mulheres (Ribeiro, 2018). 

Davis (2016) relata que, naquela convenção, entre todas as 

mulheres presentes, Sojourner Truth foi a única capaz de 

responder com firmeza e contundência aos argumentos dos 

agitadores ruidosos que se opunham ao sufrágio feminino. Esses 

homens alegavam que as mulheres não deveriam votar, pois não 

eram capazes sequer de pular uma poça ou embarcar em uma 

carruagem sem a ajuda de um homem. Truth desafiou essas 

alegações sobre a suposta fragilidade feminina ao proferir um 

discurso incisivo, por meio do qual repetia a pergunta marcante: 

“E não sou eu uma mulher?”, desconstruindo as bases do discurso 

patriarcal e racista da época. 

 
“Olhe para mim! Olhe para o meu braço”, e levantou a manga para 

revelar a “extraordinária força muscular” de seu braço [...] arei a 

terra, plantei, enchi os celeiros, e nenhum homem podia se igualar a 

mim! Não sou eu uma mulher? Eu podia trabalhar tanto e comer 

tanto quanto um homem – quando eu conseguia comida – e 



 

63 

aguentava o chicote da mesma forma! Não sou eu uma mulher? Dei 

à luz treze crianças e vi a maioria ser vendida como escrava e, 

quando chorei em meu sofrimento de mãe, ninguém, exceto Jesus, 

me ouviu! Não sou eu uma mulher? (Davis, 2016, p. 72). 

 

A filósofa e ativista negra Sueli Carneiro (2003) aponta que as 

relações de poder operam uma dupla subvalorização racial: por um 

lado, a estigmatização das identidades femininas negras; por outro, 

a construção de masculinidades negras, também subordinadas e 

consideradas inferiores até mesmo ao feminino branco dominante. 

Trata-se de uma lógica que racializa e hierarquiza corpos, inclusive 

dentro do próprio gênero. 

Essa estrutura racista e patriarcal se reflete nas influências do 

feminismo branco hegemônico, que, historicamente, silenciou e 

invisibilizou a experiência das mulheres negras, especialmente no 

campo do trabalho e da cidadania. bell hooks (2014) denuncia como 

feministas brancas tendiam a romantizar a vivência das mulheres 

negras, tratando “raça” e “gênero” como questões separadas e 

ignorando o entrelaçamento entre ambas. 

Grada Kilomba (2020), por sua vez, pontua que a mulher negra 

ocupa o lugar do “outro do outro”, sendo vista pela ótica do homem 

branco. Para Patricia Hill Collins (2016, p. 99), ela é uma “forasteira 

de dentro”: sempre presente, mas sem pertencimento. Kilomba 

(2020) também aponta que, ao contrário das mulheres brancas, a 

mulher negra vive uma dupla ausência no imaginário colonial. 

bell hooks (2018, p. 53) também destaca a importância da 

classe na interseccionalidade, lembrando que as mulheres negras, 

situadas na base da pirâmide social, foram, durante muito tempo, 

invisibilizadas até mesmo dentro do próprio movimento feminista: 

 
Inserir classe na pauta feminista abriu um espaço em que interseções 

entre classe e raça ficaram aparentes. Dentro do sistema social de 

raça, sexo e classe institucionalizados, mulheres negras estavam 

claramente na base da pirâmide econômica. Inicialmente, nos 

movimentos feministas, mulheres brancas com alto nível de 



64 

educação e origem na classe trabalhadora eram mais visíveis do que 

mulheres negras de todas as classes. 

 

Apesar disso, o feminismo segue tendo como horizonte a 

construção de uma sociedade sem hierarquias de gênero (Ribeiro, 

2018). No entanto, essa trajetória foi — e ainda é — marcada por 

assimetrias. A primeira onda feminista, surgida na Inglaterra no 

fim do século XIX, com as sufragetes, centrava-se no direito ao voto, 

uma conquista alcançada no Reino Unido em 1918 (Pinto, 2010). No 

Brasil, a luta pelo sufrágio feminino foi liderada por Bertha Lutz, 

culminando na criação da Federação Brasileira pelo Progresso 

Feminino, em 1922, e na conquista do voto, em 1932 (Ribeiro, 2018). 

Entretanto, também havia outras vozes: operárias anarquistas 

reunidas na “União das Costureiras, Chapeleiras e Classes Anexas” 

já denunciavam as condições precárias de trabalho feminino nas 

fábricas, movimento que perderia força na década de 1930. Nesse 

contexto, emerge Simone de Beauvoir, com sua obra de 1949 e a 

célebre frase: “não se nasce mulher, torna-se mulher” (Pinto, 2010). 

Contudo, como destaca Santos (2010), muitas mulheres só 

alcançaram certa “libertação” às custas da subordinação de outras, 

revelando um feminismo burguês preocupado com a emancipação 

da dona de casa de classe média, indiferente às condições das 

trabalhadoras pobres. Na década de 1960, enquanto o feminismo 

ganhava força como movimento libertário no mundo, no Brasil, sob 

o autoritarismo da Ditadura Civil-Militar, as ações feministas 

foram sufocadas, restando, ao meio acadêmico, especialmente nas 

Humanidades, na Crítica Literária e na Psicanálise, a tarefa de 

manter vivas as reflexões sobre gênero (Pinto, 2010). 

O objetivo central do feminismo é alcançar uma sociedade sem 

hierarquias de gênero (Ribeiro, 2018). No contexto brasileiro, o 

feminismo hegemônico foi marcado pela influência do pensamento 

ocidental e por lutas lideradas, inicialmente, por mulheres brancas 

de classe média. Na primeira onda, entre o final do século XIX e 

início do século XX, as sufragetes inglesas lutaram pelo direito ao 

voto, conquistado no Reino Unido em 1918 (Pinto, 2010). No Brasil, 



 

65 

Bertha Lutz liderou a criação da Federação Brasileira pelo 

Progresso Feminino em 1922, conquistando o sufrágio feminino em 

1932 (Pinto, 2010; Ribeiro, 2018). 

Durante esse período, também houve mobilizações de 

operárias anarquistas, como a “União das Costureiras”, 

denunciando a precarização do trabalho feminino nas fábricas. A 

partir de 1949, Simone de Beauvoir consolidou a crítica feminista 

existencialista com a máxima “não se nasce mulher, torna-se 

mulher” (Pinto, 2010). 

Críticas ao feminismo branco burguês emergiram com Santos 

(2010), apontando como a libertação de mulheres da classe média 

ocorria às custas da subordinação das trabalhadoras pobres. Na 

década de 1960, enquanto o feminismo internacional ganhava força 

como movimento libertário, no Brasil a Ditadura Civil-Militar 

impunha repressão, empurrando as mulheres para a militância 

clandestina (Pinto, 2010). 

Nos anos 1970, a segunda onda feminista passou a abordar 

temas como violência sexual, direito ao prazer e valorização do 

trabalho feminino. Nesse contexto, também emergiu o feminismo 

negro, com o National Black Feminist nos EUA, e, no Brasil, com a 

organização das mulheres negras como sujeitos políticos (Ribeiro, 

2018). O surgimento do Movimento Negro Unificado (MNU), em 

1978, marcou esse avanço (Job, 2011). 

Com a redemocratização nos anos 1980, ampliaram-se as 

pautas feministas, incluindo saúde, casamento, racismo e 

participação popular, embora com forte influência da classe média 

intelectualizada (Pinto, 2010). A terceira onda, iniciada nos anos 

1990, foi impulsionada por Judith Butler e sua crítica ao discurso 

universalista do feminismo, propondo uma abordagem 

interseccional que inclui raça, classe e gênero (Ribeiro, 2018). 

Davis (2016) denunciou o racismo estrutural do movimento 

sufragista, que excluía as mulheres negras, ignorando suas 

demandas específicas. A Revolução Industrial e o setor têxtil, por 

exemplo, empregavam, majoritariamente, mulheres brancas 

imigrantes, deixando pretas e pardas de fora (Muniz, 2016). Acerca 



66 

disso, Saffioti (1979) evidenciou que muitas mulheres pobres, 

sobretudo negras, se concentravam no trabalho doméstico, 

recebendo baixos salários e enfrentando discriminação. 

A divisão sexual do trabalho, historicamente construída, 

destinou às mulheres — especialmente negras — tarefas 

reprodutivas e subalternizadas, enquanto os homens ocupavam as 

esferas de poder (Hirata; Kergoat, 2007; Teixeira, 2021). Essa 

estrutura, segundo Saffioti (1979), perpetua a feminização do 

trabalho doméstico a partir da interseção entre raça, classe e gênero. 

Embora o feminismo proponha a sororidade entre mulheres, 

autoras como hooks (2014) e Kilomba (2019) questionam sua 

validade diante da exclusão racial e da continuidade da hierarquia 

entre mulheres. Acerca disso, Kilomba (2019) destaca a 

naturalização da servidão de meninas negras a mulheres brancas, 

expondo a falsa universalidade da sororidade. 

 
Mesmo que mulheres negras individuais fossem ativas no 

movimento feminista contemporâneo desde seu início, elas não 

foram os indivíduos que se tornaram “estrelas” do movimento, que 

atraíam a atenção da mídia de massa. Muitas vezes, essas mulheres 

negras ativistas do movimento feminista eram feministas 

revolucionárias (como várias lésbicas brancas). Elas já discordavam 

de feministas reformistas que estavam decididas a projetar a noção 

do movimento como se ele fosse, exclusivamente, pela igualdade 

entre mulheres e homens no sistema existente. Mesmo antes de raça 

se tornar uma questão debatida nos círculos feministas, estava claro 

para as mulheres negras (e para as revolucionárias aliadas da luta) 

que jamais alcançariam igualdade dentro do patriarcado capitalista 

de supremacia branca existente (hooks, 2018, p. 14). 

 

A crítica de bell hooks (2018) ilumina a vivência das mulheres 

negras, revelando como o racismo e o sexismo se entrelaçam na 

formação de suas identidades e desafios. Diferentemente do ideal 

feminino branco, historicamente protegido, as mulheres negras 

foram forçadas à função de provedoras, encarando uma dupla 

jornada de sobrevivência e subserviência (Davis, 2016). 



 

67 

A supremacia branca moldou ideais de gênero e beleza que 

marginalizam mulheres negras, associando-as à força de trabalho e 

à reprodução forçada (Munanga, 2020; Nascimento, 2010). 

Enquanto isso, mulheres brancas eram vistas como esposas 

respeitadas (Carneiro, 2003). O racismo, segundo Quijano (2005), 

estruturou a ordem social para sustentar o capitalismo, mantendo 

mulheres negras em posições subalternas. Por isso, como destaca 

Ribeiro (2018), é essencial um feminismo interseccional que 

reconheça as opressões de raça, classe e gênero. 

Michel Foucault (2003) destaca o uso do poder como unidade 

legitimadora do controle da vida em vários vieses. Na visão do 

filósofo, o engendramento de controle sobre os corpos se dá pelo 

biopoder (Foucault, 2003). Além disso, nos dias atuais, constatam-

se os padrões de poder reminiscentes do período pós-abolição, os 

quais ainda são identificados pelas posturas dos empregadores, 

tendo em vista que mulheres negras ainda se sujeitam a condições 

de trabalho exploratórias para garantir sua sobrevivência. 

O feminismo hegemônico defende as questões de gênero como 

mais importantes, antes mesmo das discriminações de sexualidade 

e de raça. Antes do movimento sufragista, encabeçado por 

mulheres brancas, estas se manifestarem pelo direito de trabalhar, 

enquanto que as mulheres negras já estavam no mercado de 

trabalho há muito tempo. 

As mulheres negras estão historicamente marcadas por 

discriminações que atravessam as condições de gênero, raça e 

classe. Essas questões entrelaçam suas trajetórias, não podendo ser 

analisadas separadamente, uma vez que influenciam o 

posicionamento igualitário no mercado de trabalho. Nesse viés, 

Sueli Carneiro cita uma clássica frase proferida por Lélia Gonzalez, 

que enfatiza: “a tomada de consciência da opressão ocorre, antes 

de tudo, pelo racial” (Gonzalez, 1984 apud Carneiro, 2003, p. 119). 

Assim, faz-se necessário focar no racismo e sexismo vivenciados 

por mulheres negras. 

A partir do exposto, é notório que mulheres negras são 

relegadas a trabalhos invisíveis e ocultados, pois, para os outros, a 



68 

trabalhadora negra tem que ficar no “seu lugar”, “na cozinha”, uma 

vez que a negra é “incapaz”, “inferior” e não se pode aceitar que 

exerça profissões “mais elevadas” e “mais dignas”, ou seja, 

profissões que, para esses outros, só mulheres brancas são capazes 

de exercer. O feminismo negro, assim, denuncia as narrativas que 

invisibilizam as mulheres negras, historicamente presentes no 

mundo do trabalho e nas lutas sociais antes mesmo do sufrágio 

feminino branco. Como lembra Lélia Gonzalez (2018): a tomada de 

consciência parte do racial. Por isso, é urgente enfrentar as 

opressões interseccionais herdadas da colonialidade e afirmar a 

diversidade real entre as mulheres. 

 

Considerações finais 

 

A ideia universalista de aliança feminina tem servido mais 

como retórica do que como prática concreta de solidariedade. A 

experiência das mulheres negras segue marcada por uma 

interseccionalidade de opressões que as colocam à margem, mesmo 

dentro do próprio movimento feminista. A sororidade, como 

idealizada, ignora o fato de que as mulheres não partem do mesmo 

lugar histórico e social, o que, por si só, já configura uma hierarquia 

entre as que podem contar com o amparo simbólico da empatia e 

aquelas que continuam sendo vistas como servas, rivais ou ausentes. 

Nesse cenário, o mito da democracia racial atua como uma 

tecnologia do poder, o qual se configura como um mecanismo 

discursivo e ideológico que reorganiza os afetos sociais, neutraliza 

conflitos e desmobiliza resistências. Esse mito não apenas nega o 

racismo, mas também o transforma em algo invisível, criando a 

ilusão de que há igualdade racial no Brasil. Essa negação da 

diferença, especialmente no interior do próprio gênero, é funcional 

ao poder, pois reforça o status quo e impede que as desigualdades 

históricas vividas pelas mulheres negras sejam reconhecidas. 

Como nos ensina Foucault (2003), o poder não se exerce apenas 

pela repressão, mas por meio de dispositivos sutis que moldam 

comportamentos, identidades e relações. A sororidade seletiva e o 



 

69 

mito da democracia racial são exemplos claros dessas tecnologias de 

poder, uma vez que produzem discursos de unidade ao mesmo 

tempo em que organizam a exclusão; falam em igualdade enquanto 

mantêm estruturas de dominação racial e de classe; criam a 

aparência de empoderamento, mas apenas para um grupo 

delimitado, que continua a se beneficiar do privilégio branco. 

A exclusão das mulheres negras do pacto sororal é, portanto, 

uma expressão do racismo estrutural, o qual mantém uma 

manifestação da racionalidade política que governa os corpos e 

subjetividades. O feminismo hegemônico, ao não incorporar a 

interseccionalidade de forma genuína, reproduz essa lógica de 

controle, classificando quais vozes devem ser ouvidas e quais 

experiências podem ser desconsideradas. 

Dessa forma, romper com essas tecnologias do poder exige 

mais do que reconhecer a ausência das mulheres negras: requer 

desmantelar os próprios fundamentos do mito racial e da 

universalização do feminino. Por isso, é urgente construir uma 

nova ética feminista que não apenas acolha, mas também se 

comprometa com a luta das mulheres negras como ponto de 

partida — e não como apêndice — da transformação social. 

 

 

Referências 

 

BIBLION. Escravidão do Brasil. Biblion – A Biblioteca Digital 

Gratuita de São Paulo, São Paulo, 2025. Disponível em: 

https://biblion.org.br/. Acesso em: 5 nov. 2025. 

BUENO, W. D. C. Processos de resistência e construção de 

subjetividades no pensamento feminista negro: uma possibilidade de 

leitura da obra Black Feminist Thought: Knowledge, 

Consciousness, and the Politics of Empowerment (2009) a partir 

do conceito de imagens de controle. 2019. 169 f. Dissertação 

(Mestrado em Direito) – Universidade do Vale do Rio dos Sinos, 

São Leopoldo, 2019. Disponível em: 

https://biblion.org.br/


70 

https://www.repositorio.jesuita.org.br/handle/UNISINOS/8966. 

Acesso em: 5 nov. 2025. 

CARNEIRO, S. Mulheres em movimento. Estudos Avançados, São 

Paulo, v. 17, n. 49, p. 117-132, 2003. DOI: https://doi.org/10.1590/S010

3-40142003000300008. Disponível em: https://www.scielo.br/j/ea/a/Z

s869RQTMGGDj586JD7nr6k/?lang=pt. Acesso em: 5 nov. 2025. 

COLLINS, P. H. Aprendendo com a outsider within: a 

significação sociológica do pensamento feminista negro. Sociedade 

e Estado, Brasília, v. 31, n. 1, p. 99-127, 2016. DOI: 

https://doi.org/10.1590/S0102-69922016000100006. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/se/a/MZ8tzzsGrvmFTKFqr6GLVMn/?for

mat=html&lang=pt. Acesso em: 25 jan. 2026. 

DAVIS, A. Mulheres, raça e classe. Tradução: Heci Regina Candini. 

1. ed. São Paulo: Boitempo, 2016. 

Dignidade Re-vista, Rio de Janeiro, v. 1, n. 2, p. 53-61, 2016. 

Disponível em: https://periodicos.puc-

rio.br/dignidaderevista/article/view/223. Acesso em: 25 jan. 2026. 

FOUCAULT, M. Madness and civilization. London: Routledge, 2003. 

FREYRE, G. M. Casa grande & senzala: formação da família 

brasileira sob o regime da economia patriarcal. 48. ed. São Paulo: 

Global, 2003. 

FUNDAÇÃO BIBLIOTECA NACIONAL. Escravidão no Brasil. 

Fundação Biblioteca Nacional, Brasília, 2022. Disponível em: 

https://www.bn.gov.br. Acesso em: 5 nov. 2025. 

GNACCARINI, J. C.; QUEIROZ, R. S. Problèmas ethniques d`un 

pays multiracial. Passarelles, [S. l.], n. 5, 1992. 

GONZALEZ, L. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, 

intervenções e diálogos. 1. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

GONZALEZ, L. Primavera para as rosas negras. São Paulo: Diáspora 

Africana, 2018. 

https://www.repositorio.jesuita.org.br/handle/UNISINOS/8966
https://doi.org/10.1590/%09S0%0910%093-40142003000300008
https://doi.org/10.1590/%09S0%0910%093-40142003000300008
https://doi.org/10.1590/S0102-69922016000100006
https://www.scielo.br/j/se/a/MZ8tzzsGrvmFTKFqr6GLVMn/?format=html&lang=pt
https://www.scielo.br/j/se/a/MZ8tzzsGrvmFTKFqr6GLVMn/?format=html&lang=pt
https://periodicos.puc-rio.br/dignidaderevista/article/view/223
https://periodicos.puc-rio.br/dignidaderevista/article/view/223
https://www.bn.gov.br/


 

71 

HIRATA, H.; KERGOAT, D. As novas configurações da divisão 

sexual do trabalho. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, v. 37, n. 132, p. 

595-609, 2007. DOI: https://doi.org/10.1590/S0100-1574200

7000300005. Disponível em: https://www.scielo.br/j/cp/a/c

CztcWVvvtWGDvFqRmdsBWQ/?format=pdf&lang=pt. Acesso 

em: 5 nov. 2025. 

HOOKS, B. Não sou eu uma mulher: mulheres negras e feminismo. 

[S. l.]: Plataforma Gueto, 2014. 

HOOKS, B. O feminismo é para todo mundo. 1. ed. Rio de Janeiro: 

Rosa dos Tempos, 2018. 

JOB, S. M. Em texto e no contexto: mulher e literatura afro-

brasileiras. 2011. Tese (Doutorado em Literatura) – Programa de 

Pós-Graduação em Literatura, Universidade Federal de Santa 

Catarina, Florianópolis, 2011. Disponível em: 

https://repositorio.ufsc.br/handle/123456789/95228?locale-

attribute=pt_BR. Acesso em: 5 nov. 2025. 

KILOMBA, G. Memórias da plantação: episódios de racismo 

cotidiano. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019. 

KILOMBA, G. Prefácio: Fanon, existência, ausência. In: 

FANON. F. (org.). Pele negra, máscaras brancas. São Paulo: Ubu, 

2020. p. 11-18. 

MARINGONI, G. História - O destino dos negros após a abolição. 

Ipea: desafios do desenvolvimento, São Paulo, 29 dez. 2011. 

Disponível em: https://www.ipea.gov.br/desafios/index.php?

option=com_content&id=2673%3Acatid%3D28&Itemid=23. 

Acesso em: 25 jan. 2026. 

MUNANGA, K. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade 

nacional versus identidade negra. 5. ed. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2020. 

https://doi.org/10.1590/S0100-1574200%097000300005
https://doi.org/10.1590/S0100-1574200%097000300005
https://www.scielo.br/j/cp/a/c%09CztcWVvvtWGDvFqRmdsBWQ/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/cp/a/c%09CztcWVvvtWGDvFqRmdsBWQ/?format=pdf&lang=pt
https://repositorio.ufsc.br/handle/123456789/95228?locale-attribute=pt_BR
https://repositorio.ufsc.br/handle/123456789/95228?locale-attribute=pt_BR
https://www.ipea.gov.br/desafios/index.php?%09option=com_content&id=2673%3Acatid%3D28&Itemid=23
https://www.ipea.gov.br/desafios/index.php?%09option=com_content&id=2673%3Acatid%3D28&Itemid=23


72 

MUNIZ, L. Eu empregada doméstica: uma análise da relação 

colonial entre patrões e empregadas domésticas brasileiras a 

partir de relatos compartilhados no Facebook. 

NASCIMENTO, A. O genocídio do negro brasileiro: processo de um 

racismo mascarado. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978. 

NASCIMENTO, B. A mulher negra no mercado de trabalho. 

Geledés: Instituto da Mulher Negra, [S. l.], 25 jul. 2010. Disponível 

em: https://www.geledes.org.br/a-mulher-negra-no-mercado-de-

trabalho-por-beatriz-nascimento/. Acesso em: 5 nov. 2025. 

PINTO, C. R. J. Apresentação: Dossiê Teoria Política Feminista. 

Revista de Sociologia e Política, Curitiba, v. 18, n. 36, p. 9-13, 2010. 

Disponível em: https://www.scielo.br/j/rsocp/a/BcC9V85ZxD3

sTRNGWPSXfVQ/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 5 nov. 2025. 

QUIJANO, A. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América 

Latina. In: CONSEJO LATINOAMERICANO DE CIENCIAS 

SOCIALES (CLACSO) (org.). A colonialidade do saber: 

eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. 

Argentina: CLACSO, 2005. p. 117-142. Disponível em: https://bi

blioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijan

o.pdf. Acesso em: 5 nov. 2025. 

RIBEIRO, D. Quem tem medo do feminismo negro. 1. ed. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2018. 

SAFFIOTI, H. Emprego doméstico e capitalismo. Rio de Janeiro: 

Avenir, 1979. 

SANTOS, N. J. de V. Desigualdade e identidade no serviço doméstico: 

intersecções entre classe, raça e gênero. 2010. 152 f. Dissertação 

(Mestrado em Ciências Humanas) – Universidade Federal de 

Goiás, Goiânia, 2010. Disponível em: https://repositorio.bc.ufg.br/

tede/items/cc89f689-afe2-45a1-b8d7-eabec0dd487b/full. Acesso 

em: 5 nov. 2025. 

TEIXEIRA, J. C. Trabalho doméstico. São Paulo: Jandaíra, 2021. 

https://www.geledes.org.br/a-mulher-negra-no-mercado-de-trabalho-por-beatriz-nascimento/
https://www.geledes.org.br/a-mulher-negra-no-mercado-de-trabalho-por-beatriz-nascimento/
https://www.scielo.br/j/rsocp/a/BcC9V85ZxD3%09sTRNGWPSXfVQ/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/rsocp/a/BcC9V85ZxD3%09sTRNGWPSXfVQ/?format=pdf&lang=pt
https://repositorio.bc.ufg.br/%09tede/items/cc89f689-afe2-45a1-b8d7-eabec0dd487b/full
https://repositorio.bc.ufg.br/%09tede/items/cc89f689-afe2-45a1-b8d7-eabec0dd487b/full


 

73 

WERNECK, J. Nossos passos vêm de longe! Movimentos de 

mulheres negras e estratégias políticas contra o sexismo e o 

racismo. Revista da ABPN, Curitiba, v. 1, n. 1, p. 7-17, 2010. 

Disponível em: https://abpnrevista.org.br/site/article/view/303. 

Acesso em: 5 nov. 2025. 

 

 

 

  

https://abpnrevista.org.br/site/article/view/303


74 

  



 

75 

CAPÍTULO 4 – LIBERDADE E TRABALHO: 

ESCRAVIDÃO MODERNA E CONTEMPORÂNEA  

NO BRASIL 

 

Fernando Rossetto 

Heitor Pagliaro 

 

 

 

Introdução 

 

Este texto desenvolve um estudo comparado entre o trabalho 

escravizado moderno no Brasil pré-republicano e o trabalho 

escravizado contemporâneo no Brasil e seus aspectos regulatórios 

domésticos e internacionais, descrevendo criticamente suas 

semelhanças e suas distinções. A análise comparativa é dividida em 

três partes e foi realizada por meio de uma investigação 

contextualizada, que leva em consideração os aspectos morais, 

sociológicos e jurídicos da escravidão. 

A primeira parte analisa o contexto da escravidão no Brasil 

pré-republicano, levando-se em conta a conjuntura do tráfico de 

pessoas escravizadas, da sociedade escravista, estamental e 

timocrática e da ideia de morte moral ou morte social da pessoa 

escravizada. A segunda parte se debruça sobre a transição do 

trabalho escravizado para o trabalho livre, problematizando a ideia 

de liberdade dos trabalhadores ex-escravizados, bem como as 

relações morais decorrentes dessa alteração. 

Por fim, a terceira parte busca descrever o significado 

contemporâneo do trabalho escravizado, abordar sua regulação 

internacional e apontar as características que distinguem o trabalho 

escravizado moderno do Brasil pré-republicano do 

contemporâneo, ressaltando o caso da Fazenda Brasil Verde, 

julgado pela Corte Interamericana de Direitos Humanos (Corte 

IDH), o qual demonstra a atualidade desse problema social, que, 



76 

por sua vez, é um legado histórico dos períodos colonial e imperial 

do Brasil. 

A comparação é realizada tendo em vista as particularidades 

brasileiras e considerando que a escravidão não foi e não é um 

fenômeno exclusivo do Brasil, tendo, por isso, contornos diversos, 

a depender do tempo e do local em que ocorre. A escravidão 

brasileira só pode ser compreendida por meio de um estudo que 

leva em consideração as particularidades da conjuntura da 

sociedade brasileira. 

Assim, o capítulo empreende uma análise direta de fontes 

documentais primárias e uma revisão crítica bibliográfica, tendo 

como base teórica o pensamento de Igor Kopytoff (1982), sobre o 

aspecto sociológico da escravidão; de Orlando Patterson (2008), sobre 

a ideia de morte social; e de Frederick Cooper, Thomas Golt e 

Tebecca Scott (2000), sobre a ideia de liberdade pensada em relação 

ao trabalho escravizado. 

 

O trabalho escravizado no Brasil pré-republicano: estamentos, 

timocracia e tráfico de negros escravizados 

 

O modelo socioeconômico escravocrata representa um dos 

sustentáculos da sociedade brasileira desde o início do período 

colonial e perdurou por quase quatro séculos, tendo sido 

formalmente abolido com a promulgação da Lei Áurea, em 13 de 

maio de 1888 (Brasil, 1888). Baseada fortemente no tráfico 

transatlântico de pessoas escravizadas, a escravidão era parte da 

conjuntura da sociedade estamental que vigorava no Brasil pré-

republicano, cujos estamentos e hierarquizações providenciavam 

um lugar bem definido ao escravizado. 

De fato, os valores do Antigo Regime, transferidos da 

metrópole portuguesa para o solo brasileiro, penetraram na vida 

colonial com reflexos políticos e culturais, providenciando a 

observância de uma hierarquia nas relações sociais pautada na 

doutrina cristã. Foi por meio dessa doutrina, inclusive, que se 

sustentaram posições sociais desiguais em espelho à “perfeita 



 

77 

desigualdade que Deus criou”, com uma estratificação social 

garantida pelo próprio Estado. 

Assim, na lógica do Antigo Regime, também observada na 

América portuguesa, as distinções e hierarquias entre as partes do 

corpo social não dependiam da vontade pessoal, mas derivavam, 

antes, das qualidades e virtudes naturais de cada estado. Tratava-

se, portanto, de uma ordem social em que todos sabiam o seu 

lugar, sendo que a naturalização dessa tradição de desigualdade 

entre partes do corpo social sustentava a hierarquização entre 

pessoas e grupos. 

Conforme explica Antonio Manuel Hespanha (2010, p. 33), “a 

criação era como que um corpo, em que a cada órgão competia uma 

função, e que estas funções estavam hierarquizadas segundo a sua 

importância para a subsistência do todo”, o que permitia a criação 

de diversos estatutos pessoais (verdadeiros status) personificados 

nos titulares de direitos. Tratava-se de uma espécie de organicismo 

social. Esses estatutos (ou estados pessoais) viriam a definir a 

própria identidade das pessoas independentemente de suportes 

corporais-biológicos, convertendo-as em pessoas jurídicas 

permanentes, em lugar de indivíduos transitórios. 

No caso do escravizado, “a relação entre estado (estatuto 

pessoal) e indivíduo chega a aparecer invertida, atribuindo-se ao 

estado (à qualidade) o poder de mudar o aspecto físico do 

indivíduo; diz-se, por exemplo, que o estado de escravidão destrói 

a fisionomia e a majestade do homem” (Hespanha, 2010, p. 35). 

Tratava-se, pois, de uma sociedade de estados, a qual antecedeu a 

atual sociedade de indivíduos. 

Nesse sentido, sob a lógica da sociedade estamental 

imperante, o homem desprovido de estado sequer teria 

personalidade jurídica, passando a ser considerado não uma 

pessoa, mas uma “coisa”, sendo, portanto, objeto (e não sujeito) de 

direitos e deveres alheios. Conforme será verificado mais à frente, 

o escravizado passava por um processo de ressignificação social, 

consistente em um desenraizamento de antigos valores e sujeição a 

uma nova ordem estamental, para que participasse somente de 



78 

forma liminar na sociedade, o que caracterizava uma verdadeira 

morte social, para além de sua morte moral, como explicou Lima 

(2005, p. 309): “arrancados de suas relações tribais, de sua cultura e 

de seu território, os africanos foram atirados na experiência limite 

de desfiliação social que significou a escravidão e o tráfico 

atlântico”. Uma eventual mobilidade se verificava dentro do 

mesmo estamento, de forma lenta e gradual, de modo que essa 

mobilidade representava a própria estabilidade social, 

multiplicando os mecanismos de estratificação. 

Isso não importa dizer, porém, que, no Brasil, copiaram-se de 

forma singela as relações sociais estabelecidas na metrópole. Antes, 

foi moldada uma nova sociedade no país, com novos estatutos 

pessoais e possibilidades de mobilidade social, a exemplo das 

mulheres libertas, que, na qualidade social de pardas, ganhavam o 

status de “donas”, por possuírem mais ouro e renda que algumas 

mulheres brancas1. Da mesma forma, ascensões e quedas de estado 

social vieram acompanhadas de mudanças nas designações sociais 

de escravizados e forros: o escravizado, antes chamado de negro, 

poderia “se converter” em pardo caso fosse alforriado, da mesma 

forma que um liberto que sofresse alguma espécie de degradação 

social poderia passar a ser referido como mulato. 

Além disso, é necessário compreender que a dinâmica dessa 

sociedade estamental acompanhava relações específicas de poder, 

que era exercido sobre os escravizados. “Poder”, aqui, é 

compreendido como a imposição de sua vontade a outrem, apesar 

da resistência deste, independentemente do fundamento. Por meio 

desse exercício de poder, é possível traçar uma conceituação da 

qualidade de escravizado durante o período da modernidade, 

 
1 A possibilidade de mobilidade social de escravizados será abordada mais 

adiante, ao se tratar da maior utilização do instituto da alforria no sistema 

escravista brasileiro em comparação aos demais sistemas escravistas das américas. 

Na obra de Roberto Guedes (2017), é possível acompanhar a evolução da ex-

escravizada Maria Correia de Sá e verificar, por meio de seu testamento, as 

diferentes denominações conferidas aos escravizados negros, forros mulatos e os 

“sem qualidades de cor”. 



 

79 

baseada especialmente na obra de Orlando Patterson (2008), 

intitulada Escravidão e morte social: um estudo comparativo. 

A redução à condição de escravizado decorre de uma relação 

de dominação, por meio da qual o sujeitado, em lugar da morte 

biológica que manteria sua honra, opta por conservar a vida, e, ao 

mesmo tempo, perder a honra. O verbo “optar” está sendo usado, 

aqui, de modo figurativo, pois nem sempre a opção da morte 

biológica era concedida aos escravizados capturados, 

especialmente no contexto do tráfico transatlântico. No mais, é 

notório que a própria palavra “servo” possui origem na fuga da 

morte biológica: “daí a etimologia de ‘servo’, palavra que diziam 

originada em servare, conservar, pois os escravizados seriam 

aqueles prisioneiros que os vencedores conservavam vivos, em vez 

de os passarem à espada” (Hespanha, 2010, p. 141). 

O fenômeno pode ser explicado por meio da dialética 

hegeliana do senhor e do escravizado, segundo a qual todo ser 

humano tem desejo de reconhecimento (“consciência de si”), a 

partir do qual molda sua autoconsciência. O senhor, portanto, 

anula o desejo de reconhecimento do escravizado, o qual se 

submete a isso por medo de morrer. O escravizado, então, constrói 

sua consciência a partir de uma lógica em que impera o olhar do 

amo. Em razão disso, o escravizado deixa de ser autônomo para o 

dono, passando à condição de objeto ou “coisa”. 

Assim, em relação à sua origem, o sujeitado somente se 

transforma em escravizado porque a alternativa é a morte. Em 

relação à extensão do poder, diferentemente do pater familias 

romano, o senhor de escravizados possui plenos poderes sobre 

todos os aspectos da vida de seu comandado: o escravizado não lhe 

opõe direitos e o senhor não possui deveres para com ele. Esse 

poder exercido pelo senhor sobre o escravizado se manifestava em 

diversas facetas, sobretudo as de natureza social, sociopsicológica 

e cultural. 

O uso da violência física e de ameaças, sempre associado à 

concepção comum de escravidão, constitui a faceta social do poder. 

É importante rememorar que o escravizado é impotente em relação 



80 

ao senhor e, do ponto de vista social, sequer existe sem ele. Nessa 

relação, o escravizado troca a morte pela completa impotência. 

Os atos de violência praticados contra os escravizados 

ocorrem não apenas na conquista do sujeitado, para discipliná-lo e 

transformar as condutas desejadas em obediência instintiva 

(quando já não se faz mais necessária a violência), mas também nas 

ocasiões em que novos escravizados são inseridos no contexto 

produtivo, em função da morte dos anteriores, reiniciando-se o 

ciclo. De qualquer forma, ainda que se fale em violências cíclicas, 

não se pode ignorar o fato de que tanto a violência realizada quanto 

a constante ameaça e iminência de violência também eram 

empregadas como meios coercitivos à continuação do trabalho, 

através de castigos com uso de chibatas e chicotes. 

No sistema escravista brasileiro, o novo ciclo de violência foi 

iniciado não apenas em virtude da morte dos escravizados mais 

antigos, mas também por conta do enorme número de alforrias que 

faziam parte da dinâmica social do cativeiro. Diferentemente dos 

sistemas de plantation norte-americanos, a escravidão no Brasil 

contava mais com o afluxo de novos escravizados oriundos do 

tráfico transatlântico de negros escravizados do que com o 

aproveitamento da mão de obra decorrente da reprodução dos 

escravizados já existentes. 

Já o poder como forma de persuasão se enquadra na esfera 

sociopsicológica de dominação e está ligado diretamente à questão 

da honra. Conforme abordado acima, a autoconsciência do 

escravizado é anulada pelo senhor, o que implica dizer que a 

capacidade de autodeterminação do escravizado também é 

obliterada, gerando a inexistência de honra por parte do 

escravizado — não só da honra, mas de qualquer possibilidade de 

moralidade, pois um objeto não tem e não poderia ter existência 

moral na sociedade. 

Uma sociedade timocrática é aquela em que a honra é o 

princípio dominante. A origem grega da palavra timē remete à ideia 

de honra ou valor. Nesse sentido, assim como nas sociedades do 

antigo regime, no Brasil pré-republicano, aquele que não possui 



 

81 

poder não é honrado pelos demais. O senhor, por outro lado, 

possuía um forte sentimento de honra, o que explica a existência, 

em algumas sociedades escravistas — principalmente muçulmanas 

— de senhores que adquiriam escravizados não para produzir 

bens, mas simplesmente para mantê-los em sua esfera próxima e, 

assim, angariar maior honra. 

Para o olhar utilitarista contemporâneo, pode soar estranha a 

ideia da posse de escravizados que não tem em vista a execução de 

trabalho forçado, pois este é entendido como elemento primordial 

para a existência de escravidão. Todavia, a propriedade de 

escravizados também tinha uma conotação moral de expressão de 

poder e distinção social. Conforme já observado, “escolher” a vida 

em detrimento da honra constituía uma verdadeira infâmia e 

rebaixava o escravizado à condição de pessoa degradada. Por outro 

lado, a honra do senhor era aumentada pela sujeição de seu 

escravizado. Nota-se, pois, em sociedades baseadas na escravidão, 

a existência do conteúdo honorífico da cultura senhorial, ou seja, o 

valor honorífico de possuir escravizados. 

No que diz respeito à faceta cultural do poder, tem-se a elevação 

do senhor a uma figura de autoridade, cuja dominação transforma a 

força em direito e a obediência em dever por meio do controle de 

símbolos privados e públicos e de processos rituais que induzem à 

obediência. Aqui se insere o desenraizamento do escravizado (natal 

alienation), uma excomunhão secular: afastado de direitos e de sua 

ordem social, bem como isolado genealogicamente, sem poder 

integrar a experiência de seus antepassados, o escravizado estava 

socialmente morto. Conforme Lara (1998, p. 27), de fato, o mundo da 

escravidão era “aquele no qual o trabalho foi realizado por seres 

coisificados, destituídos de tradições pelo mecanismo do tráfico, 

seres aniquilados pela compulsão violenta da escravidão, para os 

quais só resta a fuga e a morte”. 

Os escravizados tinham relações sociais entre si; porém, não 

era permitido que eles se desenvolvessem de forma legítima e 

permanente. Antes, impingia-se, a eles, a perda de laços de 

nascimento, tanto em gerações ascendentes quanto descendentes. 



82 

O desenraizamento, portanto, não era necessariamente ligado à 

raça ou à religião, apenas, mas também ocorria por separação da 

própria família. Esses instrumentos simbólicos de dominação 

correspondem culturalmente aos instrumentos físicos empregados 

para controlar o corpo do escravizado. O conceito de raça, até o 

início do século XIX, estava relacionado à religião (a exemplo dos 

não católicos) e à ancestralidade.  

A ligação do termo com o fenótipo foi introduzida por Georges 

Cuvier, no século XIX, “inaugurando a ideia de existência de 

heranças físicas permanentes entre os vários grupos humanos” 

(Schwarcz, 1993, p. 47), e hoje teria como equivalente mais próximo 

o conceito de etnia. Atualmente, os progressos da genética 

induzem à rejeição de qualquer tentativa de classificação racial, 

devendo a raça ser compreendida como subdivisão de uma espécie 

animal, a exemplo da raça humana. Em virtude do fato de o 

desenvolvimento da genética induzir a esse entendimento sobre a 

questão racial, importa compreender que a alteração do uso de 

palavras para designar um fenômeno social não muda 

efetivamente as desigualdades que ocorrem socialmente. 

A rejeição simbólica do passado e dos ascendentes ocorria por 

meio de rituais, verdadeiras marcas da escravização de uma 

pessoa. Ao escravizado, era solicitada a mudança de nome, a 

imposição de alguma marca visível (poderiam ser ornamentos, 

tatuagens, marcas a fogo ou cabelos raspados, por exemplo) e a 

adoção de uma nova condição na casa ou na organização 

econômica do seu senhor. Os escravizados marcados sofriam o 

estigma da escravidão, para que lhes fosse ressaltado, fisicamente, 

seu lugar na sociedade — na verdade, o seu não-lugar, pois, como 

não-pessoas, integravam somente de forma liminar o tecido social. 

Os escravizados carregavam, assim, a marca física como sinal de 

deterioração, que, por sua vez, comporta um atributo moral. 

Tratavam-se, portanto, de “sinais corporais com os quais se 

procurava evidenciar alguma coisa de extraordinário ou mal sobre 

o status moral de quem os apresentava” (Goffman, 1981, p. 5). 



 

83 

O poder simbólico era tão exasperado que era comum a 

adoção, pelo dominado, de um parentesco fictício quase filial com 

o seu senhor. Tratava-se de um parentesco essencialmente 

expressivo, ou seja, que “emprega[va] a linguagem do parentesco 

como meio de expressar uma relação de autoridade entre senhor e 

escravizado e um estado de lealdade aos parentes do senhor” 

(Patterson, 2008, p. 102), sem, obviamente, os direitos e as 

obrigações decorrentes de um parentesco real. Muitas vezes, o 

dominado era forçado a adotar o nome da família de seu senhor, o 

que não implicava qualquer mobilidade social na sociedade 

estamental, mas reforçava sua situação de sujeição. 

Como destacado anteriormente, a autoridade era obtida por 

meio da institucionalização da relação escravista, incorporando-a à 

ordem normativa mediante o uso de símbolos públicos e privados 

que levavam à morte social do escravizado. Nesse sentido, é 

interessante lembrar que a palavra “egípcia” para cativo significa 

“morto-vivo”, ou seja, aquele que, embora biologicamente vivo, 

encontrava-se morto no tecido social. Esse desenraizamento do 

escravizado poderia ser representado simbolicamente tanto de 

forma intrusiva quanto extrusiva. 

A simbologia intrusiva era mais recorrente para justificar 

recrutamentos externos de escravizados, embora também fosse 

aplicada a recrutamentos internos, e seu discurso representava o 

escravizado como um “inimigo doméstico”, produto de uma 

cultura estranha e hostil; em outras palavras, um intruso no espaço 

sagrado. Tratava-se de uma simbologia ligada à guerra e baseada 

na religião. Já a a forma extrusiva estava ligada a um elemento 

interno que decaiu, deixou de pertencer à comunidade porque 

fracassou em se adequar às suas regras. 

Em outras palavras, tratava-se de um membro da sociedade 

que, devido a alguma condenação no sistema penal, sofreu uma 

degradação social entre seus próprios pares. Essa tradição existiu em 

diversas culturas. No Czarado da Rússia, por exemplo, 

especificamente no início do século XVII, a escravidão estava ligada 

ao sistema penal — condenava-se a se tornar escravizado —, legado 



84 

que chegou ao Império Russo através do sistema da Katorga, que 

impunha trabalho forçado para pessoas condenadas criminalmente, 

como ocorreu, por exemplo, com Fiódor Dostoiévski, famoso autor 

da literatura russa. Essa relação de internalidade ou externalidade 

em relação à sociedade foi bem explicada por Kopytoff (1982, p. 210, 

tradução nossa, grifos nossos)2, ao afirmar que a qualidade de 

externo não é étnica, mas sociológica: 

 
A escravidão não deve ser definida como um status, mas sim como 

um processo de transformação de status, que pode durar ao longo 

de toda a vida e se estender às gerações seguintes. O escravizado 

começa como um outsider social e passa por um processo de tornar-

se algum tipo de insider. Uma pessoa, despojada de sua identidade 

social anterior, é colocada nas margens de um novo grupo social e 

recebe nele uma nova identidade social. 

 

Diante do exposto, conclui-se que o que distingue a escravidão 

não é a perda da liberdade, mas o fato de que a relação de 

escravidão, inclusive com perda de liberdade, era vitalícia e 

herdável. A nota distintiva reside no caráter perpétuo e quase 

absoluto dessa perda. Além disso, aqui reside a diferença entre o 

escravizado e o submetido à servidão por contrato, sendo que este 

último poderia, em caso de fuga, pagar uma compensação ao 

contratante por acréscimo de tempo. 

Em suma, a relação de escravidão, pilar do sistema econômico 

e produtivo no Brasil por quase 400 anos, se expressava como “a 

dominação permanente e violenta de pessoas desenraizadas e 

geralmente desonradas” (Patterson, 2008, p. 34). Além disso, é 

importante ressaltar que essa concepção de escravidão somente se 

operacionaliza em uma sociedade timocrática, ou seja, que tenha a 

 
2 No texto fonte: “Slavery is not to be defined as a status but rather as a process of status 

transformation which may last over a lifetime and spill over into the following generations. 

The slave begins as a social outsider and undergoes a process of becoming some kind of 

insider. A person, stripped of his previous social identity, is put at the margins of a new 

social group and is given a new social identity in it” (Kopytoff, 1982, p. 210). 



 

85 

honra por parâmetro maior, já que, ao decréscimo da honra do 

escravizado, se seguia o maior prestígio social de seu senhor. 

A morte social do escravizado traz, porém, um aparente 

paradoxo, pois o escravizado era, ao mesmo tempo, a base do 

sistema de honra e de produção e um estranho no tecido social. Na 

realidade, a incorporação do escravizado à sociedade ocorria de 

forma liminar: havia uma institucionalização marginal do 

escravizado e de sua existência, a qual representava uma anomalia 

na tessitura social e, paradoxalmente, reforçava a cultura da 

sociedade, pois demarcava seus limites: ao não pertencer, o 

escravizado enfatizava a importância de pertencer. 

 Em todo caso, é importante observar que o escravizado não 

deve ser confundido com a figura do pária — aquele que não 

pertence a nenhuma casta e é excluído das castas mediante repúdio 

ritual e segregação espacial —, pois nunca foi evitado, temido nem 

rejeitado. Afinal, tratá-lo como casta retiraria um dos seus atributos 

comerciais enquanto objeto: poder ser empregado em qualquer 

ocupação, pois era desenraizado e não tinha direitos de 

nascimento. Além disso, seu status permitia que se contornassem 

regras religiosas e se realizassem atos “profanos” sem o julgamento 

religioso. No mais, a sociedade brasileira da época não era uma 

sociedade de castas, pois permitia mobilidade social, ainda que 

geralmente limitada aos aspectos internos de cada um dos 

estamentos sociais. 

Percebe-se, pois, que o escravizado era peça-chave para a 

manutenção do modelo social adotado, sendo a sua morte social, em 

realidade, um elemento de agregação de todo o sistema. A 

manutenção desse sistema, porém, reserva algumas nuances 

dignas de maior aprofundamento. 

Conforme aponta Márcio de Sousa Soares (2009), na sociedade 

brasileira altamente hierarquizada, a passagem de um estrato social 

para o outro era difícil e restrita, mas havia possibilidade de 

mudança de posição no interior do segmento. Isso significa que 

libertos, pardos e forros poderiam alcançar algum prestígio social, 

mas apenas mediante distinção dos seus iguais, ou seja, sempre em 



86 

relação àqueles inseridos no mesmo estrato social. O fato é que, 

conforme afirmado anteriormente, essa mobilidade dentro do 

mesmo estamento, lenta e gradual, representava a própria 

estabilidade social, multiplicando os mecanismos de estratificação. 

A mobilidade social mencionada estava relacionada aos 

mecanismos de manipulação da identidade social dos desonrados. 

Na sociedade brasileira daquele período, não era a cor que 

determinava a condição social do sujeito, mas o contrário: o status 

do sujeito determinava a cor que lhe seria assinalada pela 

sociedade. Por isso é que um escravizado alforriado, que tivesse 

angariado mais condições, poderia ascender socialmente e deixar 

de ser chamado e visto como mulato para se tornar pardo. Da mesma 

forma, pode-se dizer que aqueles que, por qualquer motivo, 

decaíssem socialmente, acabavam “empardecendo”. 

Havia, pois, um verdadeiro processo de “desbotamento” das 

marcas da inferioridade herdadas do cativeiro, o qual consistia, por 

exemplo, em omitir ascendentes negros nos testamentos. Roberto 

Guedes (2017), ao analisar testamentos da época, exemplifica o 

exposto por meio do testamento de uma senhora preta forra, de 

nome Maria Correia de Sá, que declarou cinco vezes como “negra” 

sua escravizada, também de nome Maria, para salientar sua 

condição de senhora de escravizados. A mesma senhora, porém, ao 

declarar os libertos que lhe assistiam e que eram filhos da 

escravizada Maria, nomeou-lhes como “mulatos”, evitando a 

palavra “negros”, a qual era associada à condição de escravizado. 

Portanto, a tez da pele não necessariamente designava a identidade 

social da pessoa (Guedes, 2017). 

Ademais, é interessante mencionar que os forros e seus 

descendentes estabeleciam laços de parentesco espiritual — a 

exemplo do instituto do apadrinhamento — com pessoas de 

superior condição jurídica e prestígio social, para fins de ascensão 

social. Essas redes de sociabilidade, forjadas pelo compadrio, 

buscavam, em última análise, substituir a genealogia maculada 

pelo cativeiro. 



 

87 

Verificava-se, pois, a possibilidade de superação do estigma 

social alcançada por filhos, netos e bisnetos de libertos, por meio de 

um verdadeiro processo de “embranquecimento”. Esse processo, 

porém, contribuía ainda mais para quebrar a linha de 

ancestralidade dos descendentes de escravizados, pois se buscava 

evitar, de todas as formas, qualquer ligação com antepassados 

cativos. Afinal, alguns dos traços do sistema escravista são o 

apagamento da ancestralidade, a não preservação da memória, a 

quebra da genealogia e o total desenraizamento do escravizado, os 

quais o renegariam em função de uma ascensão social. 

Portanto, a mobilidade social de forros e libertos, antes de ser 

um fator de disrupção social, compreendia um veículo de 

estabilização da ordem social que reforçava os próprios estigmas 

da escravidão. Essa mobilidade, portanto, não representava uma 

ameaça política ao sistema escravista, em que os senhores de 

escravizado aumentaram consistentemente ao longo do regime o 

número de alforrias. A existência de negros livres era um elemento 

de estabilização do sistema. 

O uso da alforria comportava, portanto, uma dupla finalidade: 

a primeira, observada tanto no Brasil quanto em outros sistemas 

escravistas da época, está relacionada a um sistema de controle 

mediante concessão de prêmios e vantagens circunscritos ao 

âmbito do cativeiro: ao oferecer a possibilidade de alforria, o senhor 

motivava os escravizados a serem submissos, transformava 

obediência em dever e reforçava, assim, a autoridade senhorial e a 

própria ordem escravista. A segunda se refere a uma nota 

característica do Brasil: ao contrário do sul escravista dos Estados 

Unidos da América (EUA), no qual se buscava, prioritariamente, a 

reprodução interna da mão de obra escravizada, o sistema 

escravista do Brasil obtinha sua força de trabalho por meio do 

tráfico transatlântico de negros escravizados e repousava sobre um 

considerável número de alforrias, as quais visavam a própria 

segurança do sistema escravista brasileiro. A esse respeito, 

Marquese (2006, p. 10) acentua que, no Brasil: 

 



88 

A tendência predominante de se alforriar as mulheres escravas em 

idade fértil, conclui Schwartz, comprometeu as possibilidades de 

reprodução demográfica auto-sustentável [sic] da escravidão 

brasileira, o que acabou por acentuar o papel estrutural do tráfico 

negreiro transatlântico para a reposição da força de trabalho escravo. 

 

A partir do final do século XVII, “o sistema escravista 

brasileiro passou a se escorar em uma estreita articulação entre um 

tráfico transatlântico de escravizados bastante volumoso e um 

número constante de alforrias”, em uma equação que permitia 

“aumentar a intensidade do tráfico, com a introdução de grandes 

quantidades de africanos escravizados, sem colocar em risco a 

ordem social escravista” (Marquese, 2006, p. 3). Esse fôlego das 

alforrias era o que permitia que as revoltas de escravizados não 

eclodissem ou não obtivessem sucesso, evitando a repetição do 

evento ocorrido no Quilombo dos Palmares3. 

A liberação gradativa dos descendentes de estrangeiros 

escravizados era, portanto, um mecanismo de segurança para evitar 

rebeliões como aquelas do Caribe inglês ou francês, e, ao mesmo 

tempo, permitir a introdução incessante de estrangeiros no país. 

 
[...] a prova definitiva da validade dessa equação é a associação dos 

negros e mulatos libertos e livres com o sistema escravista: o grande 

anseio econômico e social desses grupos era exatamente a aquisição 

de escravos, ou seja, tornar-se senhor (Marquese, 2006, p. 15). 

 

Esse amálgama de identidades sociais demonstra a 

complexidade da sociedade escravista brasileira e repele a ideia de 

que o Brasil teria sido um mero local de exploração, já que, em suas 

 
3 Marquese (2006, p. 12) ressalta que “Donald Ramos, por exemplo, sugere que a 

própria proliferação de pequenas comunidades fugitivas em Minas Gerais serviu 

para esvaziar seu poder de contestação ao sistema escravista. O ativo comércio 

que muitos desses pequenos quilombos estabeleceram com a sociedade 

mineratória indicaria que eles representaram antes uma ‘válvula de escape’ do que 

uma oposição frontal ao sistema escravista. [...] as alforrias desempenharam papel 

análogo como esteio da ordem social escravista”. 



 

89 

terras, foi moldada uma nova sociedade, distinta daquela da 

metrópole portuguesa. 

 

O que é trabalho livre? Problematizando a transição do trabalho 

escravizado para o trabalho assalariado 

 

Após a promulgação da Lei Áurea, houve o banimento oficial do 

instituto da escravidão no Brasil, com a libertação de todos os 

escravizados, que se juntaram ao grande número de libertos 

decorrentes do processo estrutural de alforria, já mencionado neste 

capítulo. Segundo o Art. 1 dessa lei, “é declarada extincta [sic] desde a 

data desta lei a escravidão no Brazil [sic]” (Brasil, 1888, art. 1). A 

transição para o trabalho assalariado, comumente associado a um 

trabalho “livre” (não escravizado), não significou, porém, uma 

ascensão social ou uma melhoria nas condições de vida dos libertos. 

É necessário compreender que os próprios conceitos de 

liberdade ou de trabalho livre possuem uma historicidade e 

adquirem significados diversos a depender daqueles que os 

empregam. Não a situação de propriedade sobre outrem que 

definia a escravidão, mas, como já mencionado, a dominação 

permanente e violenta de pessoas desenraizadas e geralmente 

desonradas no bojo de uma sociedade estamental e timocrática. 

Em relação ao conceito de liberdade para os ex-escravizados no 

período imediatamente após a abolição, Silvia Lara (1998, p. 28), ao 

fazer uma abordagem histórica da experiência dos trabalhadores no 

final do século XIX e início do século XX, adverte que: 

 
Noções diferentes de liberdade e trabalho livre estiveram em luta no 

final do século XIX e início do XX. [...] às vezes, ser livre significou 

poder viver longe da tutela e do teto senhorial ou poder ir e vir sem 

controle ou restrições; outras vezes, significou poder reconstituir 

laços familiares e mantê-los sem o perigo de ver um membro da 

família ser comercializado pelo senhor. Muitas vezes, a liberdade 

significou a possibilidade de não servir a mais ninguém, e, aqui, a 

palavra liberdade adquire dimensões econômicas, conectando-se à 



90 

luta pelo acesso à terra: durante a escravidão e depois da abolição, 

muitos ex-escravos lutaram para manter condições de acesso à terra 

conquistadas durante o cativeiro. Como se pode ver, estamos bem 

longe de entender a liberdade como a possibilidade de vender 

“livremente” a força de trabalho em troca de um salário. Mas, ainda 

hoje, na maior parte das vezes, quando se fala na história do trabalho 

no Brasil, quase sempre se pensa em termos da identidade entre 

liberdade e trabalho assalariado. 

 

Assim, para o liberto, interessava mais as condições de 

trabalho do que o nível dos salários oferecidos, uma vez que era de 

seu interesse evitar ao máximo qualquer reminiscência da 

escravidão. Por esse motivo, os libertos não se empregavam em 

locais onde haviam sido escravizados, se mantinham longe de seus 

patrões e retiravam suas mulheres e crianças do trabalho. Essas 

exigências, em um contexto de abundância de mão de obra, foram 

um dos fatores que levaram os fazendeiros paulistas, por exemplo, 

a preferirem a contratação dos trabalhadores imigrantes. Além 

disso, por conta da Lei de Terras de 1850, não foi permitido que os 

ex-escravizados pudessem adquirir propriedade das terras em que 

desempenhavam economia de subsistência, lançando-os, assim, 

aos desígnios do livre mercado. Segundo Martins (2010, p. 49), a 

terra passa a ter valor de troca, e não de uso: 

 
Combinavam-se de novo, sob outras condições históricas e, portanto, 

de outra forma, aparentemente invertidos, os elementos de 

sustentação da economia de tipo colonial. A renda, até então 

capitalizada no escravo, tornava-se renda territorial capitalizada. Se 

no regime sesmarial, o da terra livre, o trabalho tivera que ser cativo; 

num regime de trabalho livre a terra tinha que ser cativa. 

 

Portanto, a marginalização dos negros após a abolição não 

vem explicada somente com base na falta de familiaridade com o 

assalariamento capitalista ou no racismo. Ela “se explica por uma 

análise que leva em conta os confrontos entre trabalhadores e seus 

patrões” (Lara, 1998, p. 36). 



 

91 

Da mesma forma, é importante notar que os ex-escravizados 

que ingressavam em trabalhos assalariados nem sempre gozavam 

da liberdade que lhes havia sido tolhida durante o cativeiro, e, por 

isso, naquele período, “trabalho livre” e “trabalho assalariado” não 

poderiam ser tratados como sinônimos. O trabalho livre, em sua 

concepção atual, costuma ser compreendido como aquele que 

apresenta: 

 
[...] liberdade de escolha, ausência de coerção para o trabalho, 

capacidade de mobilidade dos trabalhadores, impessoalidade na 

relação patrão/empregado, mas também oferta de oportunidades de 

trabalho e possibilidades de acesso a elas por parte dos trabalhadores 

(Lima, 2005, p. 296). 

 

Na realidade, o trabalho não livre (a exemplo do trabalho 

escravizado) e o trabalho assalariado possuíam diversas 

intersecções que os afastavam do trabalho livre em sua concepção 

atual. Poderia haver na relação escravista, em negociações de 

escravizados com senhores, por exemplo, formas de compensação 

financeira pelo trabalho ou formas de barganha coletiva, como 

cruzar os braços. De igual sorte, fazia parte do cotidiano de 

trabalhadores livres, durante e após o período escravista, a 

existência de situações de trabalho forçado, como servidão por 

dívida, e o próprio trabalho dos brancos livres no Norte dos EUA 

antes da Guerra Civil não era protegido por direitos básicos, como 

negociação coletiva, sindicalização ou coberturas contra invalidez 

(Lima, 2005). 

A definição de liberdade, por oposição à escravidão, não se 

apresenta como uma tarefa simples. Isso porque ambos os 

conceitos estão envolvidos em historicidade e são uma construção 

de seu tempo: 

 
[...] a liberdade não é um estado natural. Ela é uma construção social, 

um conjunto de valores coletivamente partilhados, reforçados por 

rituais, discursos filosóficos, literários e do cotidiano. A liberdade tem 



92 

uma história que contém noções distintas, cuja confluência em uma 

determinada tradição histórica é tão importante quanto as tensões 

existentes entre elas (Cooper; Holt; Scott, 2000, p. 9, tradução nossa)4. 

 

A abolição no Brasil implicou a extinção do direito de 

propriedade sobre seres humanos. Porém, conforme visto 

anteriormente, não era esse o fator preponderante para a definição 

de trabalho escravizado. Assim, nas sociedades escravistas 

ocidentais do século XIX, liberdade e escravidão são termos sobretudo 

jurídicos que se referem à propriedade e não são automaticamente 

traduzíveis como trabalho livre e trabalho escravizado (Lima, 2005). 

Na realidade, quando da implementação do capitalismo na 

vertente liberal clássica — com o ideário do livre acesso ao trabalho 

e uma visão atomizada do ser humano —, o aumento sem 

precedentes de riquezas veio acompanhado de uma igual ascensão 

de pobreza nos países industrializados com livre comércio, 

fenômeno conhecido por pauperismo. Assim, a libertação da mão 

de obra, via trabalhos assalariados, não concretizou as expectativas 

de acesso à propriedade e a um ofício remunerado que permitissem 

uma vida digna. Submetidos a essa espécie particular de liberdade, 

os ex-escravizados poderiam encontrar situação igual ou mesmo 

pior que a escravidão: uma moderna realidade de desfiliação social, 

em que se substituía a opressão do senhor pela coerção da miséria, 

impossibilitando a reconstrução de vínculos sociais de 

dependência. Por esse motivo, a pesquisa histórica de Henrique 

Espada Lima (2005) revela que os ex-escravizados se submeteram 

a contratos draconianos de locação de mão de obra, por meio dos 

quais prometiam serviços por longuíssimos períodos (há contratos 

de até 25 anos) e com baixa remuneração, como forma de redução 

da incerteza trazida pelos novos regimes de trabalho. 

 
4 No texto fonte: “[...] freedom is not a natural state. It is a social construct, a collectively 

shared set of values reinforced by ritual, philosophical, literary, and everyday discourse. 

Freedom has a history that contains distinct notions whose conflation in a particular 

historical tradition is itself as important as the tension among them” (Cooper; Holt; 

Scott, 2000, p. 9). 



 

93 

Logo, percebe-se que o trabalhador assalariado e o trabalhador 

escravizado possuíam pouca proximidade com a liberdade. Essa é 

a razão pela qual, no sistema capitalista do Sul dos EUA, a 

existência de escravizados minava a racionalidade ideológica de 

força de trabalho livre assalariada, pois permitia, ao trabalhador 

assalariado, ter acesso à verdade sobre seu trabalho: uma alienação 

dos meios de produção e a percepção de que sua estimada 

liberdade para mudar de empregador era, meramente, uma 

insignificante liberdade de trocar de senhor. Isso fazia com que o 

trabalhador livre passasse a desprezar o trabalho para outrem — 

mas não o trabalho em si —, o que explica a migração de 

trabalhadores livres no Caribe e no Sul da Itália no período em que 

a escravidão aumentou nesses locais (Patterson, 2008). 

 

Contornos do trabalho escravizado no Brasil contemporâneo 

 

O surgimento do conceito de direitos humanos, assim 

compreendidos como de natureza universal e baseados na 

dignidade da pessoa humana, trouxe nova significação ao trabalho 

escravizado. A nota distintiva do trabalho escravizado na Idade 

Moderna eram a degradação social e o desenraizamento advindos 

da dominação, os quais afetavam a honra. Já na Idade 

Contemporânea, substituiu-se a destituição da honra pela violação 

da dignidade, marcada pelo combate ao trabalho escravizado 

contemporâneo (e, por consequência, à sua própria definição), tendo 

como pilar a garantia de condições dignas de trabalho. Com efeito, a 

exploração do trabalho humano, a partir do desenvolvimento das 

relações sociais complexas da modernidade, possui variadas formas, 

sendo que a comunidade jurídica internacional repele aquelas 

contrárias aos direitos universais do homem. 

O Art. 4 da Declaração Universal dos Direitos do Homem 

prescreve que “ninguém será mantido em escravidão ou servidão; 

a escravidão e o tráfico de escravizados serão proibidos em todas 

as suas formas” (ONU, 1948, art. 4). Ademais, o Art. 23 prevê que 

todo ser humano tem direito a condições justas e favoráveis de 



94 

trabalho, incluindo uma remuneração justa e satisfatória que lhe 

assegure, assim como à sua família, uma existência compatível com 

a dignidade humana (ONU, 1948). Por sua vez, o Pacto de San José 

da Costa preceitua, em seu Art. 6, que “ninguém pode ser 

submetido a escravidão ou a servidão, e tanto estas como o tráfico 

de escravizados e o tráfico de mulheres são proibidos em todas as 

suas formas”, bem como que “ninguém deve ser constrangido a 

executar trabalho forçado ou obrigatório” (OEA, 1969, art. 6). 

No Brasil, o trabalho escravizado contemporâneo está previsto 

no Art. 149 do Código Penal, sob o título de “redução a condição 

análoga à de escravo”: 

 
Art. 149. Reduzir alguém a condição análoga à de escravo, quer 

submetendo-o a trabalhos forçados ou a jornada exaustiva, quer 

sujeitando-o a condições degradantes de trabalho, quer restringindo, 

por qualquer meio, sua locomoção em razão de dívida contraída com 

o empregador ou preposto: 

Pena - reclusão, de dois a oito anos, e multa, além da pena 

correspondente à violência 

§ 1º Nas mesmas penas incorre quem: 

I – cerceia o uso de qualquer meio de transporte por parte do 

trabalhador, com o fim de retê-lo no local de trabalho; 

II – mantém vigilância ostensiva no local de trabalho ou se apodera 

de documentos ou objetos pessoais do trabalhador, com o fim de 

retê-lo no local de trabalho (Brasil, 1940, art. 149). 

 

Nota-se que as hipóteses de vedação a trabalhos forçados e a 

submissão de restrição à locomoção, seja por dívidas, por ausência 

de meios de transporte, por retenção de documentos ou objetos ou 

mesmo por vigilância ostensiva, estão relacionadas à privação da 

liberdade. Por outro lado, as hipóteses de labor em jornada 

exaustiva ou em condições degradantes se relacionam diretamente 

à dignidade da pessoa humana e fogem ao conceito de restrição de 

liberdade. 

Como o ordenamento jurídico de todos os países que 

ratificaram a Declaração Universal não mais permite a existência 



 

95 

de propriedade sobre indivíduos, as cortes internacionais passaram 

a reconhecer que, para fins de configuração de trabalho 

escravizado contemporâneo: 

 
[...] atualmente, o importante não é a existência de um título de 

propriedade sobre o escravo, mas o exercício de poderes vinculados 

à propriedade que se traduzem na destruição ou anulação da 

personalidade jurídica do ser humano (Carvalho; Ávila, 2019, p. 197). 

 

Assim, são reconhecidos como trabalho escravizado 

contemporâneo, desde que se enquadrem nos requisitos acima, as 

práticas de servidão, tráfico de escravizados e trabalho forçado ou 

obrigatório. 

A primeira condenação pela Corte IDH por trabalho 

escravizado contemporâneo adveio do caso Trabalhadores da 

Fazenda Brasil Verde, envolvendo a proteção contra o trabalho 

forçado, cuja sentença foi publicada em 20 de outubro de 2016 e 

cujos fatos ocorreram no estado do Pará entre os anos de 1997 e 

2000 (Corte IDH, 2016). Segundo a sentença, o Estado brasileiro foi 

considerado juridicamente responsável por “violar as garantias 

judiciais de devida diligência e de prazo razoável” (Corte IDH, 

2016, p. 123) e por “violar o direito à proteção judicial” (Corte IDH, 

2016, p. 123), além de sublinhar o caráter reparatório da decisão da 

corte: por violar o direito à proteção, ao afirmar que a “sentença 

constitui, per se, uma forma de reparação” (Corte IDH, 2016, p. 

124). O caso da Fazenda Brasil Verde demonstra que o Brasil 

precisa encarar o seu histórico escravista e envidar grandes 

esforços no combate ao trabalho escravizado contemporâneo. 

No caso da Fazenda Brasil Verde, constatou-se que os 

trabalhadores, oriundos de estados da federação com alto índice de 

pobreza, eram aliciados por representantes da fazenda para 

trabalharem no distante estado do Pará, sob a promessa de altos 

salários e de custeio, pelo empregador, de transporte, alojamento e 

alimentação. Todavia, ao chegarem à fazenda, a realidade era 

diversa: o custeio daquelas despesas passava a constituir dívida 



96 

dos trabalhadores, à qual se somavam outros custos decorrentes da 

aquisição de produtos na fazenda a preços elevados, o que 

resultava em servidão por dívidas (situação conhecida como truck 

system). Além disso, ainda havia vigilância dos trabalhadores por 

guardas armados e o local de trabalho era, além de insalubre, 

distante de centros urbanos, o que os impedia de sair da fazenda. 

Ademais, as condições de trabalho foram degradantes desde o 

início: os trabalhadores foram transportados em vagões de trem 

sem assentos e em caminhões de gado; tiveram suas carteiras de 

trabalho retidas ao chegarem à fazenda; foram forçados a assinar 

papéis em branco; dormiam em acomodações sem energia elétrica, 

camas ou armários; faziam suas necessidades fisiológicas ao ar livre 

ou em banheiros sem paredes ou teto; e executavam trabalhos 

rurais desgastantes em jornadas de 12 horas, com apenas meia hora 

de intervalo. Além disso, não havia corpo médico no local para 

tratar os adoecimentos, comuns em razão das circunstâncias, e os 

trabalhadores dependiam de remédios comprados pelos 

encarregados da fazenda, cujos valores eram acrescidos às suas 

dívidas. Somado a isso, as metas de produção muitas vezes não 

eram alcançadas, uma vez que eram fixadas em patamar 

exagerado, o que implicava o não pagamento de salários. 

Dois trabalhadores adoentados — e, portanto, incapacitados 

para o trabalho — foram violentados fisicamente pelos 

encarregados e ameaçados de morte por não serem mais úteis ao 

empreendimento. Esses trabalhadores aproveitaram um lapso dos 

vigias armados e empreenderam uma ousada fuga pela mata até 

conseguirem atingir a cidade e formular a denúncia das condições 

da fazenda. Após isso, as autoridades empreenderam o resgate de 

82 trabalhadores no mês de março de 2000 e os fatos foram levados 

à Corte IDH, a qual julgou o Brasil responsável pelas violações, em 

razão da omissão no dever de fiscalização (Corte IDH, 2016). 

Os acontecimentos na Fazenda Brasil Verde representam um 

caso emblemático de escravidão contemporânea, em que a redução 

da dignidade da pessoa humana atende exclusivamente ao 

interesse de acumulação de capital por meio do contorno das 



 

97 

salvaguardas democráticas que garantem trabalho decente. Nesse 

processo, busca-se a maximização da produção por meio da 

superexploração do trabalho, em total desconsideração às normas 

protetivas impostas pelo Estado, e quebra-se, de certa forma, o 

vínculo social do trabalhador, pois, ao despi-lo de seus direitos, 

deixa-se de reconhecer, ao trabalhador, a própria qualidade de 

cidadão, em uma alienação que o relega às margens da sociedade. 

Algumas diferenças podem ser traçadas entre a escravidão 

moderna e a contemporânea. Em relação ao custo, a escravidão 

moderna exigia investimentos muito maiores, pois dependia do 

tráfico de negros escravizados, da compra de escravizados com 

altos preços e do custo de manutenção de um escravizado em um 

relacionamento de longo período — tratava-se de um vínculo 

jurídico vitalício, caso não houvesse alforria. Já a escravidão 

contemporânea não possui altos gastos com a aquisição de 

trabalhadores, tampouco se preocupa com a manutenção da mão 

de obra, tratando-a como descartável, além de possuir curtos 

períodos de relacionamento, geralmente atinentes ao prazo de 

término do serviço. 

A perpetuação da condição de escravizado também configura 

um traço distintivo: conforme já afirmado, o que distingue a 

escravidão moderna da contemporânea não é a perda da liberdade, 

mas o fato de que a relação de escravidão (inclusive com perda de 

liberdade), na modernidade, era vitalícia e herdável, havendo um 

caráter perpétuo e quase absoluto dessa perda, diferentemente da 

escravidão contemporânea. 

Outro elemento distintivo é a implicação da posse de 

escravizados para um senhor. Na escravidão moderna, o prestígio 

do senhor era medido por seu número de escravizados; na 

contemporânea, por se tratar de conduta ilícita, há verdadeiro 

desprestígio em ser reconhecido como explorador de mão de obra 

escravizada. Aqui reside outro elemento de interesse, também já 

comentado: a escravidão moderna não estava exclusivamente 

ligada ao trabalho, sendo que havia senhores que angariavam 

escravizados com o único intuito de aumentar o seu prestígio 



98 

social, fato inconcebível nos tempos atuais, novamente, diante da 

ilicitude e imoralidade dessa conduta. 

Ademais, a estrutura social atual não depende — ao contrário, 

repele — da mão de obra escravizada, de modo que o tráfico de 

negros escravizados que abastecia o Brasil antes da abolição e 

ligava os escravizados à origem africana cedeu espaço à submissão 

à condição análoga à de escravizados de pessoas de qualquer etnia, 

não sendo mais a cor relevante para a escravização — embora se 

verifique, como reflexos do sistema escravista brasileiro, uma 

maior quantidade de trabalhadores negros resgatados no trabalho 

escravizado contemporâneo. Isso mostra que a transição do 

trabalho escravizado para o assalariado acabou por marginalizar os 

ex-escravizados no mercado de trabalho, facilitando sua submissão 

a condições degradantes de trabalho. 

 

Considerações finais 

 

Por meio da análise comparada da escravidão moderna do 

Brasil pré-republicano com a contemporânea, foram apontadas 

quatro características distintivas principais. A primeira é que o custo 

econômico da escravidão moderna era muito maior, pois 

demandava uma logística de tráfico intercontinental pelo Oceano 

Atlântico, além do vínculo perpétuo da relação de propriedade 

estabelecida entre o senhor e o escravizado, o qual exigia um custo 

alto de manutenção e vigilância. Já a escravidão contemporânea se 

caracteriza pelo baixo custo da manutenção dessa mão de obra, pois 

é transitória, existindo enquanto perdura a necessidade de serviço, 

dados os curtos períodos da relação de trabalho escravizado. 

A segunda característica distintiva é que a escravidão 

moderna tem como elementos principais a perpetuidade e o caráter 

vitalício da relação do senhor com o escravizado, que pode, 

inclusive, ser herdada. Esse caráter absoluto da relação é distinto 

da transitoriedade do trabalho escravizado contemporâneo, que 

existe enquanto perdura a utilidade do serviço. Assim, a 

temporalidade é uma marca distintiva. 



 

99 

A terceira característica distintiva é de ordem moral. Na 

sociedade estamental e timocrática brasileira pré-republicana, a 

posse de escravizados denotava uma distinção social e o aumento 

do prestígio do senhor. Já na contemporaneidade, dada a 

ilegalidade de tal prática, trata-se de um elemento que deflagra um 

desprestígio social, por ser considerada, em geral, imoral perante a 

sociedade. 

Por fim, a quarta característica distintiva é sobre quem são os 

sujeitos escravizados. Na escravidão moderna, eles eram, em sua 

maior parte, pessoas vítimas do tráfico de negros escravizados e 

essa origem africana marcava o aspecto étnico da escravidão. Na 

escravidão contemporânea, por sua vez, qualquer pessoa pode ser 

vítima de trabalho em condição análoga à de pessoa escravizada, 

considerando que a raça não é mais um elemento necessário para a 

sujeição ao trabalho escravizado. Não obstante, as pessoas negras 

continuam sendo vítimas do trabalho escravizado contemporâneo, 

pois, historicamente, a libertação dos escravizados, a despeito do 

aspecto positivo da aquisição da liberdade, os colocou em uma 

situação de marginalização econômica e, consequentemente, social. 

Com isso, percebe-se que o trabalho escravizado não pode ser 

entendido de forma descontextualizada da região e do tempo em 

que acontece. Há uma diversidade de formas e contornos da 

escravidão na história, em lugares e tempos diferentes, e não há 

uma explicação comum capaz de compreender todos os fenômenos 

de escravidão. 

Em suma, este capítulo desenvolveu um estudo comparativo 

do fenômeno do trabalho escravizado em épocas diferentes do 

Brasil, considerando os aspectos morais, sociais e econômicos de 

cada época e promovendo não apenas uma comparação separada 

dos dois objetos, mas também analisando os contornos do período 

de transição. É uma ideia comum e corrente que a abolição legal da 

escravidão não significou o fim de todos os problemas sociais 

decorrentes de séculos dessa prática, mas provocou uma 

transformação na relação da liberdade com o trabalho, passando do 

estado de não sujeição de alguém a um senhor para a concepção 



100 

liberal do capitalismo contemporâneo, segundo a qual a pessoa 

pode vender livremente a sua força de trabalho a quem se interessar. 

 

 

Referências 

 

BRASIL. Presidência da República. Decreto-Lei nº 2.848, de 7 de 

dezembro de 1940. Código Penal. Brasília, DF: Presidência da 

República, 1940. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/

ccivil_03/decreto-lei/del2848compilado.htm. Acesso em: 5 nov. 2025. 

BRASIL. Presidência da República. Lei nº 3.353, de 13 de maio de 

1888. Declara extincta a escravidão no Brazil (1888). Brasília, DF: 

Presidência da República, 1888. Disponível em: http://www.planal

to.gov.br/ccivil_03/leis/lim/lim3353.htm. Acesso em: 5 nov. 2025. 

CARVALHO, J. L. S.; ÁVILA, F. de. O conceito de trabalho 

escravo contemporâneo para a Corte Interamericana de Direitos 

Humanos. In: MINISTÉRIO PÚBLICO FEDERAL (MPF). (org.). 

Direitos humanos fundamentais: 70 anos da Declaração Universal 

dos Direitos Humanos e 20 anos do reconhecimento da jurisdição 

da Corte Interamericana de Direitos Humanos e as mudanças na 

aplicação do direito no Brasil. Brasília, DF: MPF, 2019. p. 184-203. 

COOPER, F.; HOLT, T. C.; SCOTT, R. J. Beyond Slavery: 

Exploration of Race, Labor, and Citizenship in Postemancipation 

Societies. London: University of North Carolina Press, 2000. 

CORTE INTERAMERICANA DE DIREITOS HUMANOS. Caso 

Fazenda Brasil Verde vs. Brasil: sentença de 20 de outubro de 2016. 

San José: Corte Interamericana de Direitos Humanos, 2016. 

Disponível em: https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos

/seriec_318_por.pdf. Acesso em: 5 nov. 2025. 

GOFFMAN, E. Notas sobre a manipulação da identidade deteriorada. 

Tradução: Mathias Lambert. Rio de Janeiro: LTC, 1981. 

https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos%09/seriec_318_por.pdf
https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos%09/seriec_318_por.pdf


 

101 

GUEDES, R. Senhoras pretas forras, seus escravos negros, seus 

forros mulatos e parentes sem qualidades de cor: uma história de 

racismo ou de escravidão? In: DEMETRIO, D. V.; SANTIROCCHI, 

Í. D.; GUEDES, R. (org.). Doze capítulos sobre escravizar gente e 

governar escravos: Brasil e Angola – séculos XVII-XIX. 1. ed. Rio de 

Janeiro: Mauad X, 2017. p. 17-50. 

HESPANHA, A. M. Imbecillita: as bem-aventuranças da 

inferioridade nas sociedades de Antigo Regime. São Paulo: 

Annablume, 2010. 

KOPYTOFF, I. Slavery. Annual Review of Anthropology, [S. l.], v. 11, 

p. 207-230, 1982. Disponível em: 

https://www.jstor.org/stable/2155781. Acesso em: 5 nov. 2025. 

LARA, S. H. Escravidão, cidadania e história do trabalho no 

Brasil. Projeto História, São Paulo, n. 16, p. 25-38, 1998. Disponível 

em: https://revistas.pucsp.br/revph/article/download/11185/8196. 

Acesso em: 5 nov. 2025. 

LIMA, H. E. Sob o domínio da precariedade - escravidão e os 

significados da liberdade de trabalho no século XIX. Topoi, Rio de 

Janeiro, v. 6, n. 11, p. 289-326, 2005. DOI: https://doi.org/10.1590

/2237-101X006011004. Disponível em: https://www.scielo.br/j

/topoi/a/LY8JzHPGjwqBrvdPp7Qxr5t/?format=pdf&lang=pt. 

Acesso em: 5 nov. 2025. 

MARQUESE, R. de B. A dinâmica da escravidão no Brasil: 

resistência, tráfico negreiro e alforrias, séculos XVII a XIX. Novos 

Estudos CEBRAP, São Paulo, n. 74, p. 107-123, 2006. DOI: 

https://doi.org/10.1590/S0101-33002006000100007. Disponível em: 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-

33002006000100007&lng=en&nrm=iso. Acesso em: 5 nov. 2025. 

MARTINS, J. de S. O cativeiro da terra. São Paulo: Contexto, 2010. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração 

Universal dos Direitos Humanos. New York: ONU, 1948. Disponível 

https://www.jstor.org/stable/2155781
https://revistas.pucsp.br/revph/article/download/11185/8196
https://doi.org/10.1590%09/2237-101X006011004
https://doi.org/10.1590%09/2237-101X006011004
https://www.scielo.br/j%09/topoi/a/LY8JzHPGjwqBrvdPp7Qxr5t/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j%09/topoi/a/LY8JzHPGjwqBrvdPp7Qxr5t/?format=pdf&lang=pt
https://doi.org/10.1590/S0101-33002006000100007
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-33002006000100007&lng=en&nrm=iso
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-33002006000100007&lng=en&nrm=iso


102 

em: https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx

?LangID=por. Acesso em: 5 nov. 2025. 

ORGANIZAÇÃO DOS ESTADOS AMERICANOS (OEA). 

Convenção Americana sobre Direitos Humanos. San José: Comissão 

Interamericana de Direitos Humanos, 1969. Disponível em: 

https://www.cidh.oas.org/basicos/portugues/c.convencao_america

na.htm. Acesso em: 5 nov. 2025. 

PATTERSON, O. Escravidão e morte social: um estudo comparativo. 

Tradução: Fábio Duarte Joly. São Paulo: EdUSP, 2008. 

SCHWARCZ, L. M. O espetáculo das raças: cientistas, instituições e 

questão racial no Brasil – 1870-1930. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1993. 

SOARES, M. de S. A remissão do cativeiro: a dádiva da alforria e o 

governo dos escravos nos Campos dos Goitacases, c.1750-c.1830. 

Rio de Janeiro: Apicuri, 2009. 

 

 

  

https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx%09?LangID=por
https://www.ohchr.org/EN/UDHR/Pages/Language.aspx%09?LangID=por
https://www.cidh.oas.org/basicos/portugues/c.convencao_americana.htm
https://www.cidh.oas.org/basicos/portugues/c.convencao_americana.htm


 

103 

CAPÍTULO 5 – INSTITUIÇÕES NACIONAIS DE 

DIREITOS HUMANOS: INSTITUIÇÕES ESSENCIAIS 

PARA A JUSTIÇA, DEMOCRACIA E EFICÁCIA DO 

SISTEMA INTERNACIONAL DE DIREITOS HUMANOS 

 

Carina Calabria 

 

 

 

Introdução 

 

Historicamente, o direito tem sido utilizado como uma 

linguagem comum para enfrentar padrões desviantes, alcançar 

mudanças sociais, promover a inclusão e organizar e disciplinar a 

vida em sociedade. As últimas décadas testemunharam um 

processo de expansão no uso e na judicialização do direito, causado 

por mudanças na estrutura da sociedade global e na forma como 

indivíduos, grupos sociais, movimentos sociais e organizações 

sistematizam suas reivindicações. 

A partir do final do século XVIII, os atores jurídicos têm 

articulado cada vez mais — e com maior intensidade — interesses 

com a utilização de uma linguagem comum de direitos e 

reivindicações institucionalizadas por meio de mecanismos 

jurídicos formais. O desenvolvimento do direito internacional dos 

direitos humanos e o desdobramento de um sistema transnacional 

de justiça têm sido aspectos essenciais para o avanço desse 

processo, especialmente no período pós-guerra. Algumas 

consequências da expansão do direito como linguagem social 

estruturante foram o aumento do número de instituições jurídicas, 

a promulgação de instrumentos normativos com alcance global e a 

formação de subjetividades jurídicas, por exemplo. 

A nível internacional, um dos resultados da crescente 

legalização das relações internacionais, particularmente no campo 

dos direitos humanos, é a proliferação e diversificação de órgãos 



104 

com função essencial para a justiça, a exemplo de tribunais, 

mecanismos de supervisão e outros órgãos jurídicos — ou quase 

jurídicos. Embora a revisão judicial por tribunais nacionais e a 

existência de tribunais supranacionais fossem consideradas 

inconsistentes e impraticáveis há apenas meio século, as estruturas 

institucionais jurídicas têm crescido em quantidade, variedade e 

poder (Lauterpacht, 2013). A depender dos critérios utilizados, é 

possível contar entre 24 e mais de 100 tribunais e cortes 

internacionais ativas nas últimas décadas, em contraste com os 

poucos que existiam em meados da década de 1980 (Alter, 2014; 

Romano; Alter; Shany, 2014). Além disso, é revelador que cerca de 

90% das decisões dos tribunais internacionais tenham sido 

proferidas nas últimas duas décadas, evidenciando novos 

fundamentos dinâmicos para o direito internacional e o 

desenvolvimento de um campo de estudos prolífico. 

A nível interno, embora os tribunais continuem a ser centrais 

em vários estudos, existe um processo iminente de diversificação 

das instituições que exercem funções essenciais para a justiça. 

Alguns exemplos disso são os ministérios públicos, as provedorias 

de justiça, as Instituições Nacionais de Direitos Humanos (INDHs), 

as comissões e conselhos jurídicos, as comissões da verdade, as 

jurisdições especiais para a paz e outros. Alguns desses órgãos e 

mecanismos permanecem arraigados nos poderes Executivo e 

Judiciário, enquanto outros criam o que alguns estudos descrevem 

como um poder diferenciado e autônomo dentro da estrutura dos 

estados (Kerche, 2018; Kerche; Oliveira; Couto, 2020). Essa 

variedade sugere que é possível imaginar um conceito de justiça 

mais amplo do que aquele focado apenas nos processos judiciais ou 

dentro dos limites de um modelo tripartido de Estado. 

Particularmente interessantes, as INDHs têm um caráter híbrido e 

representam um marco dessa nova geração de instituições em 

virtude da sua atuação híbrida e vocação democrática, apoiadas 

nos desdobramentos do sistema internacional de direitos humanos 

(Kjærum, 2003). 



 

105 

Entender o desenvolvimento e as características das INDHs é 

fundamental no caso do contexto brasileiro, devido ao seu 

compromisso mediante o Art. 33.2 da Convenção sobre os Direitos 

das Pessoas com Deficiência, o qual estabelece a obrigação de 

promover uma estrutura, que pode incluir um ou mais mecanismos 

independentes, para promover, proteger e monitorar a 

implementação da entidade (Brasil, 2009). O dispositivo exige, de 

maneira expressa, que o mecanismo independente siga os 

princípios relativos ao status e funcionamento das instituições 

nacionais de proteção e promoção dos direitos humanos, mais 

conhecidos como Princípios de Paris. Nesse sentido, a Convenção 

é o único tratado de direitos humanos do Sistema da Organização 

das Nações Unidas (ONU) a exigir: (i) que estados observem os 

Princípios de Paris ao estabelecerem um mecanismo independente 

para promover, proteger e monitorar a sua implementação; e (ii) 

que os sujeitos principais do tratado e suas organizações 

representativas participem integralmente dos processos de 

implementação e monitoramento de suas regras (Flynn, 2011; 

Lorion, 2019). 

Uma outra particularidade importante é que esse instrumento 

e o seu protocolo facultativo, assinados em Nova Iorque no dia 30 

de março de 2007, constituem, ao lado do Tratado de Marraqueche 

para Facilitar o Acesso a Obras Publicadas às Pessoas Cegas, com 

Deficiência Visual ou com Outras Dificuldades para Ter Acesso ao 

Texto Impresso (firmado em Marraqueche, em 27 de junho de 2013) 

e da Convenção Interamericana contra o Racismo, a Discriminação 

Racial e Formas Correlatas de Intolerância (promulgado em 2022, 

no Brasil), os únicos grandes acordos de direitos humanos com 

status constitucional no Brasil, devido às suas aprovações por meio 

do procedimento estabelecido pelo Art. 5, parágrafo terceiro da 

Constituição Federal1 (Brasil, 1988). A Convenção sobre os Direitos 
 

1 Segundo o artigo citado: “§ 3º Os tratados e convenções internacionais sobre 

direitos humanos que forem aprovados, em cada Casa do Congresso Nacional, em 

dois turnos, por três quintos dos votos dos respectivos membros, serão 

equivalentes às emendas constitucionais. (Incluído pela Emenda Constitucional nº 



106 

das Pessoas com Deficiência e o Protocolo Opcional da Convenção 

contra Tortura são os únicos tratados de direitos humanos que 

exigem expressamente que os estados estabeleçam um framework 

de monitoramento de suas previsões a nível doméstico (Brasil, 

2007, 2009). Como consequência, a Convenção sobre os Direitos das 

Pessoas com Deficiência exige que os estados monitorem a sua 

implementação a nível nacional, conforme rege o Art. 33, por meio 

do estabelecimento de estruturas de implementação e 

monitoramento e a nível internacional, por meio da submissão de 

relatórios, notas de comunicação e procedimentos de consulta com 

o respectivo Comitê de Monitoramento (Brasil, 2009). Como 

consequência, o estabelecimento de uma INDH em atendimento ao 

referido artigo é uma obrigação constitucional brasileira. 

Diante da crescente relevância das INDHs no cenário 

transnacional e, em particular, no caso brasileiro, o presente 

capítulo pretende apresentar as principais características de 

desenvolvimento dessas instituições essenciais para justiça, bem 

como o seu atual estado de debate pela academia. Ao final, serão 

realizadas algumas reflexões sobre sua relevância para a 

democracia e a eficácia do sistema internacional de direitos 

humanos. Metodologicamente, foi realizada uma revisão 

documental e de literatura relevantes. 

 

As Instituições Nacionais de Direitos Humanos (INDHs): 

características, relevância e expansão ao longo de mais de três 

décadas 

 

O ano de 2023 marcou os 30 anos desde que a Assembleia Geral 

das Nações Unidas (AGNU) adotou os Princípios de Paris, um 

documento fundamental e amplamente aceito como o padrão 

internacional que regula a constituição, o estatuto e o funcionamento 

 
45, de 2004)” (Brasil, 1988, art. 5). Atos aprovados na forma deste parágrafo: o 

Decreto Legislativo (DLG) nº 186, de 2008; o Decreto nº 6.949, de 2009; o Decreto 

Legislativo nº 261, de 2015; e o Decreto nº 9.522, de 2018. 



 

107 

das INDHs. Essas instituições são tradicionalmente definidas como 

órgãos estatais, independentes do governo, com um amplo mandato 

constitucional ou legal para proteger e promover os direitos 

humanos por meio da conexão entre as ordens jurídicas nacionais e 

internacionais. Frequentemente, elas têm poderes quase judiciais e 

podem adotar diversas formas, como ouvidorias, comissariados, 

defensorias, comissões de direitos humanos, institutos, centros de 

direitos humanos ou arranjos híbridos. 

Em 1991, representantes nacionais de direitos humanos 

redigiram as normas relativas ao Estatuto das Instituições 

Nacionais durante a sua reunião internacional anual. O documento 

foi adotado em 1993 pela Assembleia Geral das Nações Unidas 

(ONU) sem alterações, marcando uma forma inovadora de criação 

de direito internacional sem a participação dos estados e com a ação 

direta da sociedade civil, dando espaço a novas formas de 

representação e legislatura a nível supranacional. 

A criação de uma nova via de participação democrática, tanto 

a nível nacional como internacional, é uma característica central 

das INDHs, que devem ser necessariamente integradas por 

representantes da sociedade civil. A aceitação internacional dos 

Princípios de Paris impulsionou o conceito de INDH como um 

órgão nacional independente de direitos humanos, com 

características peculiares. 

Ao longo de seus artigos, os Princípios de Paris estabelecem 

critérios que podem ser divididos nas categorias de base normativa 

e controle de convencionalidade, mandato, estrutura, composição, 

dever de inclusão de organizações sociais, coordenação com órgãos 

governamentais e independência funcional, competência e 

responsabilidades. Estas, por sua vez, são divididas na função de 

pesquisa, sistematização e análise crítica de dados, função 

transnacional, função de cooperação com comitê Convenção sobre 

os Direitos das Pessoas com Deficiência, função de educação em 

direitos humanos e função quase jurisdicional. 

As INDHs são, portanto, órgãos híbridos. Embora criadas 

pelos estados e sediadas internamente, elas precisam ser 



108 

reconhecidas internacionalmente para serem consideradas INDHs. 

Além disso, faz parte do seu mandato estabelecer uma linha de 

comunicação entre o sistema internacional e regional de direitos 

humanos e a realidade interna, razão pela qual elas têm sido 

apontadas como um “elo perdido” e uma solução potencial para o 

desafio contínuo da implementação das normas de direitos 

humanos, sobretudo em situações-limite de reconstrução estatal 

(Molloy, 2021). Por essa razão, o tratado mais recente da ONU — a 

Convenção sobre os Direitos das Pessoas com Deficiência — impôs 

aos estados a obrigação de criar uma INDH para monitorizar a 

implementação das suas regras. 

Outra característica peculiar está relacionada à sua 

independência não só dos estados, mas também da ONU ou de 

qualquer outra organização internacional com mandato estatal. As 

INDHs também não se enquadram no modelo tripartido de 

separação de poderes do Estado, com alguns especialistas 

associando essas instituições à criação de um quarto poder 

separado, que, por sua vez, forma uma ponte entre a sociedade 

civil, os governos e os organismos internacionais de direitos 

humanos. 

Embora o Brasil não tenha oficialmente uma INDH, creditada 

internacionalmente, o Ministério Público e a Comissão Nacional de 

Direitos Humanos seriam o mais próximo desta nova espécie de 

instituição essencial para a justiça. Elas têm um mandato extenso 

que se concentra em atividades educativas e de investigação, ações 

de ligação entre o sistema jurídico nacional e internacional e uma 

função quase judicial. 

De acordo com os Princípios de Paris, as INDHs devem, 

portanto, ser financiadas com recursos públicos e ocupadas pela 

sociedade civil. Elas são propriedade do Estado, mas devem ter 

autonomia funcional em relação ao governo; estão localizadas no 

país, mas trabalham em conjunto com organismos internacionais 

para responsabilizar os estados; finalmente, não são tribunais, mas 

muitas vezes têm funções judiciais. Além disso, um número 

significativo de INDHs está estruturado em relação a 



 

109 

subjetividades jurídicas, especialmente mulheres e crianças, povos 

indígenas e pessoas com deficiência. 

As mudanças estruturais a nível normativo contribuem 

significativamente para a proliferação desse novo tipo de 

instituição (Pegram, 2010). Os primeiros tratados de direitos 

humanos da ONU tinham a sua implementação supervisionada 

por comitês de monitoração externos, atuando dentro da própria 

organização. Em contrapartida, os tratados mais recentes exigem 

expressamente que os estados-partes estabeleçam uma INDH para 

garantir a sua implementação a nível nacional. Como afirmado 

anteriormente, a Convenção sobre os Direitos das Pessoas com 

Deficiência e o Protocolo Facultativo à Convenção contra a Tortura 

são os únicos dois tratados de direitos humanos que têm, 

expressamente, esse requisito. Essas convenções representam, 

nesse sentido, uma espécie de virada normativa no regime dos 

direitos humanos, demonstrando um maior entrelaçamento 

doméstico e um forte compromisso com a eficácia e os sujeitos de 

direito que defendem. 

Nos últimos anos, essas instituições cresceram em número e 

relevância. A partir da década de 1990, elas passaram a marcar 

presença em quase todos os estados. De acordo com a Aliança 

Global de Instituições Nacionais de Direitos Humanos (GANHRI), 

organização internacional responsável pela acreditação das INDHs 

com base no seu nível de adesão aos Princípios de Paris, que abriga 

as quatro redes regionais de INDHs e é uma das maiores redes de 

direitos humanos do mundo, havia 86 INDHs com status A e 32 

com status B no ano de 2021. Portanto, as INDHs passaram a existir 

em quase 120 países. Os estados que ainda não as criaram, muitas 

vezes se comprometeram a fazê-lo. Especificamente, todos os 

estados-membros da União Europeia (UE) se comprometeram a 

estabelecer INDHs em seus territórios e apenas alguns estados-

membros da ONU se recusaram a trabalhar no sentido de alcançar 

uma INDH em conformidade com os Princípios de Paris. Além 

disso, 73 estados-membros da ONU que não têm uma INDH 

acreditada aceitaram recomendações para estabelecer uma em seus 



110 

territórios e 59 estados-membros da ONU aceitaram 

recomendações para reforçar a sua INDH existente. Da mesma 

forma, uma recomendação de 2021 do Conselho da Europa (CoE) 

sobre o desenvolvimento e fortalecimento de INDHs eficazes, 

pluralistas e independentes e sobre a importância de resoluções 

que incentivem o estabelecimento de INDHs em todos os estados-

membros atestam o seu estatuto distinto. A proliferação dessas 

instituições e esses múltiplos endossos evidenciam um claro 

reconhecimento de sua essencialidade para a promoção e proteção 

dos direitos humanos. 

A sua crescente importância nos organismos internacionais 

também é inegável. A nível global, a ONU reconhece a existência 

dessas instituições como um indicador global para a consecução do 

Objetivo de Desenvolvimento Sustentável (ODS) 16, uma vez que 

elas também são atores participantes importantes dentro da 

entidade. De acordo com um relatório recente, as INDHs 

superaram as ONGs em direitos de participação no Conselho de 

Direitos Humanos da ONU. Além disso, as recomendações 

relacionadas às INDHs também estão entre as mais frequentes 

feitas pelo conselho aos estados em análise. Em 2021, pela primeira 

vez, uma resolução solicitou a sua participação nas sessões do 

Conselho Econômico e Social da ONU (ECOSOC), um dos 

principais órgãos da ONU. Embora as INDHs tenham direitos de 

participação de longa data no Conselho dos Direitos Humanos e, 

mais recentemente, em determinados mecanismos da Assembleia 

Geral, esse apoio representa uma nova e poderosa via para a 

contribuição e defesa das INDHs e um claro reconhecimento de sua 

essencialidade. 

A nível europeu, a adoção da recomendação do CoE sobre o 

desenvolvimento e o reforço de INDHs eficazes, pluralistas e 

independentes (em abril de 2021) estabeleceu um marco 

importante no reconhecimento das INDHs como atores vitais para 

a promoção e proteção dos direitos humanos na Europa. A nível 

interamericano, a Assembleia Geral da Organização dos Estados 

Americanos (OEA) emitiu resoluções apelando à criação de INDHs 



 

111 

em todos os estados-membros e ao reforço das relações de 

cooperação com a rede regional de INDHs. O envolvimento de 

longa data dessas organizações com a Corte Interamericana de 

Direitos Humanos (CIDH) e, em especial, com a OEA, tem sido 

uma característica da atividade transnacional e uma ação crucial 

para o litígio e a implementação de decisões (Pegram, 2012). No 

entanto, apesar do seu crescimento exponencial e potencial para 

abordar problemas de implementação dos direitos humanos e a 

recente crise democrática causada pelo fracasso dos mecanismos 

tradicionais em garantir o acesso à justiça, inclusão e participação 

política, é praticamente um consenso entre os especialistas que 

essas instituições ainda são pouco estudadas e são negligenciadas 

no debate público. 

 

Debates e reflexões sobre INDHs: uma revisão crítica da 

literatura existente 

 

Apesar do seu crescimento exponencial e aumento evidente de 

relevância na estrutura institucional doméstica e internacional de 

defesa de direitos, os estudos sobre as INDHs ainda são incipientes, 

sobretudo no Brasil. As pesquisas existentes são dominadas pela 

análise jurídica (Carver, 2010; Kumar, 2003; Mertus, 2009; Okafor; 

Agbakwa, 2002; Ramcharan, 2005; Reif, 2000; Smith, 2006), 

realizadas especialmente por especialistas em direito internacional 

e direitos humanos. Porém, há um crescente corpo de literatura nas 

áreas de ciência política, relações internacionais e sociologia 

(Cardenas, 2014; Goodman; Pegram, 2012; Kim, 2013; Koo; 

Ramirez, 2009; Welch, 2017). Os estudos existentes podem ser 

organizados em quatro grupos de literatura. 

O primeiro grupo é formado por narrativas jurídicas e 

históricas que tentam explicar o processo de criação, 

desenvolvimento e proliferação das INDHs dominados por 

estudos legais (Cardenas, 2014; Carver 2010; Kim, 2013; Koo, 2009). 

O segundo grupo é integrado por estudos descritivos que se 

concentram nas formas, funções e estrutura dessas instituições 



112 

(Pegram; Linos, 2017). Já o terceiro grupo, mais prolífico, concentra-

se na análise jurídica da eficácia e do impacto das INDHs, 

preocupando-se com a influência e os limites das atividades das 

INDHs para reduzir violações graves dos direitos. Esse grupo, vale 

ressaltar, está ligado a uma vertente mais ampla de investigação no 

campo dos direitos humanos, preocupada com o cumprimento e a 

implementação das normas (Cole; Ramirez, 2013; Goodman, 

Pegram, 2012; Ramcharan, 2005; Reif, 2000). Por fim, o quarto 

grupo, sob grande influência da literatura de relações 

internacionais e ciência política, dedica-se à governança dos 

direitos humanos e à dinâmica do poder (Kumar, 2003; Lorion, 

2019; Mertus, 2009; Smith, 2006). 

Além disso, também existe um grande número de literatura 

ativista e técnica, focada principalmente na experiência local e em 

estudos de caso, que evidencia um esforço quase pedagógico para 

lidar com a falta de conhecimento sobre essas instituições, bem 

como uma fonte de apoio para os estados que visam criar ou 

fortalecer suas INDHs. Apesar dessa literatura incipiente e em 

expansão, é praticamente um consenso entre os especialistas que 

essas instituições e seus impactos são pouco estudados e são 

negligenciados no debate público. De maneira geral, o que esses 

estudos têm em comum é o fato de prestarem pouca atenção à 

conexão entre direitos humanos, democracia e sociedade. 

Apesar do efeito significativo dessas instituições na inclusão, 

participação política e acesso à justiça, esses temas são 

negligenciados pela literatura atual. Com exceção de alguns 

estudos sobre governança, não há nenhuma análise aprofundada 

sobre a relação dessas instituições com novas formas de 

participação direta e democracia. Nenhum desses estudos aborda 

diretamente a compreensão das modificações institucionais e 

normativas causadas por essas instituições e como isso afeta os 

mecanismos e práticas democráticas e o regime de direitos 

humanos. Sendo assim, essas lacunas sugerem um espaço relevante 

para o desenvolvimento de reflexões mais compreensivas sobre o 

impacto e alcance das INDHs. 



 

113 

As INDHs: novos desdobramentos democráticos e o desafio 

persistente da eficácia dos direitos humanos 

 

Após um período caracterizado pela ascensão de governos 

iliberais, populistas e autoritários, os últimos anos testemunharam 

um desafio aos princípios básicos da democracia, tais como as 

liberdades políticas e civis, os direitos das minorias e o Estado de 

Direito. O retrocesso da democracia também pode estar 

relacionado aos crescentes níveis de polarização social e política e 

aos baixos níveis de apoio ao multilateralismo, à democracia e aos 

direitos humanos, como atestam os recentes referendos no Reino 

Unido, sobre o Brexit (2016), na Colômbia, sobre o acordo de paz 

(2016), e no Chile, sobre a nova constituição (2022), além das 

guerras insistentes no continente africano, no Oriente Médio e no 

leste europeu e da volta e crescimento de partidos e governos de 

extrema direita. A crise democrática em expansão revela a 

necessidade de novos mecanismos e instituições que possam 

oferecer uma resposta a algumas dessas tendências prejudiciais e 

sirvam como trincheiras de resistência diante de crises cíclicas. 

A criação das INDHs abre novas vias para a participação 

direta dos indivíduos no processo de criação de normas e políticas 

e no acesso à justiça. Embora façam parte do Estado, essas 

instituições são independentes, integradas principalmente por 

representantes da sociedade civil, e não se enquadram no modelo 

tripartido de separação de poderes. Isso pode ser associado à 

criação de um quarto poder diferenciado, separado, que cria uma 

conexão direta entre os indivíduos e o governo e a sociedade 

nacional, mas também entre os indivíduos e os organismos 

internacionais. A sua natureza transnacional cria um novo canal de 

comunicação democrática não apenas dentro do Estado, mas 

também na esfera internacional, o que normalmente seria 

considerado como um passo pouco legítimo. 

Algumas evidências desse novo caminho de comunicação, 

com ênfase nos indivíduos e na falta de intermediários, estão no 

próprio desenho de instrumentos que validam a criação de INDHs. 



114 

A Convenção sobre os Direitos das Pessoas com Deficiência foi 

aclamada como um exemplo de participação, com ONGs de 

pessoas com deficiência e INDHs tendo acesso à prática legislativa 

de forma até então sem precedentes na elaboração de tratados 

internacionais. Dessa forma, INDHs atualizam os estudos 

democráticos com novas formas/mecanismos contemporâneos 

transnacionais de participação política a níveis estatal e 

internacional. Em seguida, embora criadas pelos estados sob uma 

base normativa nacional, as INDHs têm de ser reconhecidas 

internacionalmente, por meio de um procedimento perante a 

GANHRI, para serem formalmente credenciadas como INDHs, de 

acordo com os Princípios de Paris. Essa possibilidade de formação 

de instituições transnacionais com raízes nacionais e, portanto, com 

mecanismos expandidos para defesa de direitos humanos, é uma 

das grandes contribuições dessas instituições para a formação de 

novas institucionalidades essenciais à justiça. 

As INDHs também têm o potencial de responderem a uma 

crise permanente de direitos humanos relacionada à eficácia. 

Acerca disso, dois problemas principais têm sido comumente 

apontados como problemas da implementação dos direitos 

humanos: em primeiro lugar, apesar do importante papel do 

sistema internacional e regional de direitos humanos, a fraqueza do 

sistema de monitoramento/mecanismos de aplicação é uma 

questão recorrente atribuída à falta de conexão com o nível 

doméstico. Além disso, alguns grupos vulneráveis são apontados 

como alvos comuns de violações. As INDHs foram apontadas 

como um “elo perdido” e uma solução potencial para a questão 

contínua da implementação das normas de direitos humanos, 

respondendo diretamente a essas duas questões. Em primeiro 

lugar, as INDHs foram reconhecidas como um possível nexo 

institucional entre os níveis internacional e nacional que pode 

favorecer ambas as implementações. Em seguida, é perceptível que 

o reconhecimento de grupos particularmente vulneráveis em uma 

determinada sociedade, oferecendo a ales um acesso mais próximo 

de suas necessidades, fortalece a participação democrática. 



 

115 

A Convenção sobre os Direitos das Pessoas com Deficiência 

representa uma nova geração de tratados internacionais de direitos 

humanos que responde a essas questões. Esse é o único dos nove 

tratados essenciais da ONU em matéria de direitos humanos que 

estabelece uma obrigação convencional dos estados de criar 

mecanismos de monitorização nacionais de acordo com os 

Princípios de Paris. O processo inicial de codificação dos direitos 

humanos, principalmente em fóruns multilaterais como a 

Organização Internacional do Trabalho (OIT) e a ONU, foi 

impulsionado pela necessidade de converter direitos 

consuetudinários em instrumentos escritos vinculativos. Ao adotar 

um conceito abstrato e universal de “homem”, os esforços iniciais 

concentraram-se na formalização de conjuntos de direitos, em vez 

de construí-los em torno de subjetividades jurídicas específicas. 

Esse processo ocorreu a partir da década de 1960 e foi conduzido, 

em certos aspectos, por um grupo relativamente homogêneo de 

indivíduos. É claro que existiam diferenças culturais e políticas, 

bem como interesses diplomáticos conflitantes; entretanto, a 

maioria dos representantes estatais pertencia a elites nacionais que, 

provavelmente, não seriam afetadas por cenários de grave privação 

de direitos. Adotando um conceito abstrato e universal de homem, 

eles concentraram seus esforços iniciais na formalização de 

conjuntos de direitos, em vez de construí-los com base em 

subjetividades jurídicas que revelariam uma história de acesso 

desigual a esses mesmos direitos. 

A prática foi progressivamente indicando uma incidência 

diferenciada de violações e, portanto, uma maior vulnerabilidade 

de alguns grupos sociais. Como forma de garantir justiça, decisões 

têm sido revestidas de perspectivas de gênero, perspectivas étnicas 

e outras que consideram as múltiplas vulnerabilidades de 

indivíduos. Dessa forma, há um entrelaçamento latente entre 

direitos e subjetividades jurídicas. 

Assumindo maior intensidade a partir da década de 1980, os 

tratados de direitos humanos começaram a se basear em 

subjetividades jurídicas, como mulheres, crianças, povos indígenas 



116 

e tribais, migrantes e pessoas com deficiência. Seguindo essa lógica, 

o primeiro tratado fundamental de direitos humanos defende a 

eliminação de todas as formas de discriminação racial, em vez dos 

direitos de grupos étnicos específicos, como afrodescendentes ou 

povos indígenas (vide Convenção Internacional sobre a Eliminação 

de Todas as Formas de Discriminação Racial, de 1965). Assim, os 

dois pactos de 1966 baseiam-se nos direitos civis e políticos (vide 

Pacto Internacional sobre os Direitos Civis e Políticos, de 1966) e nos 

direitos económicos, sociais e culturais (vide Pacto Internacional 

sobre os Direitos Económicos, Sociais e Culturais, de 1966). 

A partir de 1979, os tratados de direitos humanos começaram 

a se basear em subjetividades jurídicas, tais como mulheres (vide 

Convenção sobre a Eliminação de Todas as Formas de 

Discriminação contra as Mulheres, de 1979), crianças (vide 

Convenção sobre os Direitos da Criança, de 1989), povos indígenas 

e tribais (vide Convenção sobre Povos Indígenas e Tribais, de 1989), 

migrantes (vide Convenção Internacional sobre a Proteção dos 

Direitos de Todos os Trabalhadores Migrantes e Membros das suas 

Famílias, de 1990) e pessoas com deficiência (vide Convenção sobre 

os Direitos das Pessoas com Deficiência, de 2006). Essa mudança é 

ainda mais evidente quando se observam estratégias de 

mobilização jurídica e litígios transnacionais baseados em 

abordagens interseccionais e grupais. Além disso, essa transição de 

um sistema de justiça baseado principalmente em conjuntos de 

direitos para outro que considera os direitos em relação às 

subjetividades jurídicas tem um grande impacto na inclusão e no 

posicionamento desses grupos no centro do sistema global de 

justiça, de forma progressivamente democrática. 

A diversificação das instituições com funções essenciais para a 

justiça, combinada com o fortalecimento das subjetividades 

jurídicas, causou mudanças significativas na arquitetura dos 

estados nacionais e dos regimes transnacionais na prática da 

democracia e, especialmente, na forma como a justiça tem sido 

aplicada. Não é à toa que o único tratado que exige a 

implementação de INDHs é exatamente o mais recente codificado, 



 

117 

de forma participativa e com grande mobilização das redes 

ativistas de pessoas com deficiência. Não obstante, os estudos 

jurídicos e sociojurídicos têm falhado em analisar o impacto dessas 

transformações de maneira adequada. Embora apresentem um 

grande potencial institucional, na prática, as INDHs ainda ocupam 

espaços de pouco destaque (e suporte orçamentário) na maioria 

dos estados, apresentando-se como uma via possível de 

consolidação democrática e de eficácia ainda não concretizada. 

 

Considerações finais 

 

Em resposta ao surgimento de uma nova tipologia de 

instituições com funções essenciais para a justiça e ao crescente 

entrelaçamento de direitos e subjetividade jurídica, este capítulo 

baseia-se em uma sequência de pressupostos. Em primeiro lugar, a 

expansão da linguagem jurídica permitiu a diversificação das 

instituições com funções essenciais para a justiça. Em segundo 

lugar, essas instituições desafiam a centralidade dos tribunais e do 

poder judicial nacional, o modelo tripartido do Estado e uma 

divisão restritiva entre as ordens jurídicas nacionais e 

internacionais. Em terceiro lugar, essas instituições apoiam novas 

formas de integração democrática, em conexão direta com um 

regime transnacional de direitos humanos internacionais. Por fim, 

em quarto lugar, as INDHs, criadas de acordo com os Princípios de 

Paris, são um marco de um novo tipo de instituições e têm um 

impacto considerável na concepção do Estado, na democracia e no 

fortalecimento das subjetividades jurídicas. 

No entanto, apesar da existência de um número significativo 

de novas instituições dentro da estrutura dos estados e da sua 

integração em regimes jurídicos transnacionais, os estudos 

tradicionais continuam a se basear em um modelo tripartido de 

Estado, em explicações centradas nos tribunais e em abordagens 

dualistas que consideram uma divisão estrita entre as ordens 

jurídicas nacionais e internacionais, uma vez que esse tipo de 

instituição ainda tem pouco destaque na burocracia estatal. Isso 



118 

revela que não apenas o design, mas também o estudo das 

instituições com funções essenciais para a justiça por campos, como 

o direito e a sociologia, ainda não é sistemático. 

Embora a prestação da justiça envolva um certo nível de 

coordenação entre muitos órgãos ao longo do tempo, a forma como 

cada campo de estudo está atualmente organizado não favorece 

uma visão panorâmica de como o sistema global de justiça 

funciona. Assim, no âmbito da sociologia do direito, existe uma 

sociologia dos tribunais internacionais, mas não uma sociologia 

dos ministérios públicos, das comissões da verdade ou das INDHs; 

existe uma sociologia das constituições, mas não uma sociologia 

das convenções internacionais. Além disso, essa forma de 

organização levanta uma questão fundamental sobre em que lugar 

deve estar a ênfase desses campos de estudo, deslocando-se entre 

conjuntos de normas (constituições, convenções), instituições 

(tribunais, INDHs etc.) ou legalidade, no lugar de pairar, enfim, na 

justiça — um objetivo orientador diretamente relacionado com a 

garantia de direitos e, portanto, com a reparação e a inclusão. 

 

 

Referências 

 

ALTER, K. The New Terrain of International Law: Courts, Politics, 

Rights. Princeton: Princeton University Press, 2014. 

BRASIL. Presidência da República. Constituição da República 

Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: Presidência da República, 

1988. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03

/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 7 nov. 2025. 

BRASIL. Presidência da República. Decreto nº 6.085, de 19 de abril 

de 2007. Promulga o Protocolo Facultativo à Convenção contra a 

Tortura e Outros Tratamentos ou Penas Cruéis, Desumanos ou 

Degradantes, adotado em 18 de dezembro de 2002. Brasília, DF: 

Presidência da República, 2007. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03%09/constituicao/constituicao.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03%09/constituicao/constituicao.htm


 

119 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-

2010/2007/decreto/d6085.htm. Acesso em: 7 nov. 2025. 

BRASIL. Presidência da República. Decreto nº 6.949, de 25 de agosto 

de 2009. Promulga a Convenção Internacional sobre os Direitos 

das Pessoas com Deficiência e seu Protocolo Facultativo, 

assinados em Nova York, em 30 de março de 2007.Brasília, DF: 

Presidência da República, 2009. Disponível em: https://www.

planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2009/decreto/d6949.htm. 

Acesso em: 7 nov. 2025. 

CARDENAS, S. Chains of Justice: The Global Rise of State 

Institutions for Human Rights. Philadelphia: University of 

Pennsylvania Press, 2014. 

CARVER, R. J. A New Answer to an Old Question: National 

Human Rights Institutions and the Domestication of International 

Law. Human Rights Law Review, [S. l.], v. 10, n. 1, p. 1-32, 2010. 

DOI: https://doi.org/10.1093/hrlr/ngp040. Disponível em: 

https://academic.oup.com/hrlr/article-abstract/10/1/1/602512. 

Acesso em: 7 nov. 2025. 

COLE, W. M.; RAMIREZ, F. O. Conditional Decoupling: 

Assessing the Impact of National Human Rights Institutions, 1981 

to 2004. American Sociological Review, [S. l.], v. 78, n. 4, p. 702-725, 

2013. Disponível em: https://stacks.stanford.edu/file/druid:fj431v

r5001/F.R.%20ASA%20article.pdf. Acesso em: 7 nov. 2025. 

FLYNN, E. From rhetoric to action: Implementing the UN 

Convention on the Rights of Persons with Disabilities. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2011. 

GOODMAN, R.; PEGRAM, T. Human Rights, State Compliance, and 

Social Change: Assessing National Human Rights Institutions. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2012. 

KERCHE, F. Independência, Poder Judiciário e Ministério Público. 

Caderno CRH, Salvador, v. 31, n. 84, p. 567-580, 2018. DOI: 

https://doi.org/10.1590/S0103-49792018000300009. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6085.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6085.htm
https://doi.org/10.1093/hrlr/ngp040
https://academic.oup.com/hrlr/article-abstract/10/1/1/602512
https://stacks.stanford.edu/file/druid:fj431v%09r5001/F.R.%20ASA%20article.pdf
https://stacks.stanford.edu/file/druid:fj431v%09r5001/F.R.%20ASA%20article.pdf
https://doi.org/10.1590/S0103-49792018000300009


120 

https://www.scielo.br/j/ccrh/a/kSYHDwYPgDZPZ7S7TZbRwfy/?f

ormat=html&lang=pt. Acesso em: 7 nov. 2025. 

KERCHE, F.; OLIVEIRA, V. E.; COUTO, C. G. Os conselhos 

nacionais de justiça e do Ministério Público: instrumentos de 

accountability. Revista de Administração Pública, Rio de Janeiro, v. 

54, n. 5, p. 1334-1360, 2020. DOI: https://doi.org/10.1590/0034-

7612201900212. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rap/a/6YwfXZbYhsrc86dYvxTzkqd/abstra

ct/?lang=pt. Acesso em: 7 nov. 2025. 

KIM, D. International Nongovernmental Organizations and the 

Global Diffusion of National Human Rights Institutions. 

International Organization, [S. l.], v. 67, n. 3, p. 505-539, 2013. 

Disponível em: https://www.cambridge.org/core/journals/

international-organization/article/abs/international-nongovern

mental-organizations-and-the-global-diffusion-of-national-

human-rights-institutions/861D93C9D59E8F116C8EFD566

D07AA6B. Acesso em: 7 nov. 2025. 

KJÆRUM, M. National Human Rights Institutions Implementing 

Human Rights. [S. l.]: Martinus Nijhoff Publishers, 2003. 

KOO, J. W.; RAMIREZ, F. O. National Incorporation of Global 

Human Rights: Worldwide Expansion of National Human Rights 

Institutions, 1966-2004. Social Forces, [S. l.], v. 87, n. 3, p. 1321-1353, 

2009. Disponível em: https://stacks.stanford.edu/file/druid

:gm382rg4040/national-incorporation.pdf. Acesso em: 7 nov. 2025. 

KUMAR, C. R. National Human Rights Institutions: Good 

Governance. American University International Law Review, [S. l.], v. 

19, n. 2, p. 259-300, 2003. Disponível em: https://digitalcommons.

wcl.american.edu/cgi/viewcontent.cgi?params=/context/auilr/artic

le/1164/&path_info=19_2_2.pdf. Acesso em: 7 nov. 2025. 

LAUTERPACHT, H. An International Bill of the Rights of Man. 

Oxford: Oxford University Press, 2013. 

https://www.scielo.br/j/ccrh/a/kSYHDwYPgDZPZ7S7TZbRwfy/?format=html&lang=pt
https://www.scielo.br/j/ccrh/a/kSYHDwYPgDZPZ7S7TZbRwfy/?format=html&lang=pt
https://doi.org/10.1590/0034-7612201900212
https://doi.org/10.1590/0034-7612201900212
https://www.scielo.br/j/rap/a/6YwfXZbYhsrc86dYvxTzkqd/abstract/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/rap/a/6YwfXZbYhsrc86dYvxTzkqd/abstract/?lang=pt
https://www.cambridge.org/core/%09journals/%09international-organization/article/abs/international-nongovern%09mental-organizations-and-the-global-diffusion-of-national-human-rights-institutions/861D93C9D59E8F116C8EFD566%09D07AA6B
https://www.cambridge.org/core/%09journals/%09international-organization/article/abs/international-nongovern%09mental-organizations-and-the-global-diffusion-of-national-human-rights-institutions/861D93C9D59E8F116C8EFD566%09D07AA6B
https://www.cambridge.org/core/%09journals/%09international-organization/article/abs/international-nongovern%09mental-organizations-and-the-global-diffusion-of-national-human-rights-institutions/861D93C9D59E8F116C8EFD566%09D07AA6B
https://www.cambridge.org/core/%09journals/%09international-organization/article/abs/international-nongovern%09mental-organizations-and-the-global-diffusion-of-national-human-rights-institutions/861D93C9D59E8F116C8EFD566%09D07AA6B
https://www.cambridge.org/core/%09journals/%09international-organization/article/abs/international-nongovern%09mental-organizations-and-the-global-diffusion-of-national-human-rights-institutions/861D93C9D59E8F116C8EFD566%09D07AA6B
https://stacks.stanford.edu/file/druid%09:gm382rg4040/national-incorporation.pdf
https://stacks.stanford.edu/file/druid%09:gm382rg4040/national-incorporation.pdf


 

121 

LORION, S. A Model for National Human Rights Systems? New 

Governance and the Convention on the Rights of Persons with 

Disabilities. Nordic Journal of Human Rights, [S. l.], v. 37, n. 3, p. 

234-258, 2019. DOI: https://doi.org/10.1080/18918131.2019.1682221. 

Disponível em: https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/1

8918131.2019.1682221. Acesso em: 7 nov. 2025. 

MERTUS, J. A. Human Rights Matters: Local Politics and National 

Human Rights Institutions. California: Stanford University 

Press, 2009. 

MOLLOY, S. National Human Rights Institutions in Post-Conflict 

Settings: An Evolving Research Agenda? Journal of Human Rights 

Practice, [S. l.], v. 12, p. 592-619, 2021. DOI: 

https://doi.org/10.1093/jhuman/huaa050. Disponível em: 

https://academic.oup.com/jhrp/article/12/3/592/6126912. Acesso 

em: 7 nov. 2025. 

OKAFOR, O. C.; AGBAKWA, S. C. On Legalism, Popular Agency 

and Voices of Suffering: The Nigerian National Human Rights 

Commission in Context. Human Rights Quarterly, [S. l.], v. 24, n. 3, 

p. 662-720, 2002. Disponível em: 

https://www.jstor.org/stable/20069624. Acesso em: 7 nov. 2025. 

PEGRAM, T. Diffusion Across Political Systems: The Global 

Spread of National Human Rights Institutions. Human Rights 

Quarterly, [S. l.], v. 32, n. 3, p. 729-760, 2010. Disponível em: 

https://www.jstor.org/stable/40784060. Acesso em: 7 nov. 2025. 

PEGRAM, T. National Human Rights in Latin America: Politics 

and Institutionalization. In: GOODMAN, R., PEGRAM, T. (ed.). 

Human Rights, State Compliance, and Social Change: Assessing 

National Human Rights Institutions. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2012. p. 210-240. 

PEGRAM, T.; LINOS, K. What works in Human Rights 

Institutions. The American Journal of International Law, [S. l.], v. 111, 

n. 3, p. 628-688, 2017. Disponível em: 

https://doi.org/10.1080/18918131.2019.1682221
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/1%098918131.2019.1682221
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/1%098918131.2019.1682221
https://doi.org/10.1093/jhuman/huaa050
https://academic.oup.com/jhrp/article/12/3/592/6126912
https://www.jstor.org/stable/20069624
https://www.jstor.org/stable/40784060


122 

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=3055924. 

Acesso em: 7 nov. 2025. 

RAMCHARAN, B. G. The Protection Role of National Human Rights 

Institutions. Leiden: Martinus Nijhoff Publishers, 2005. 

REIF, L. C. Building Democratic Institutions: The Role of National 

Human Rights Institutions in Good Governance and Human 

Rights Protection. Harvard Human Rights Journal, [S. l.], v. 13, p. 1-

69, 2000. Disponível em: https://journals.law.harvard.edu/hrj/wp-

content/uploads/sites/83/2020/06/13HHRJ1-Reif.pdf. Acesso em: 7 

nov. 2025. 

ROMANO, C.; ALTER, K.; SHANY, Y. Mapping International 

Adjucative Bodies, the Issues and Players. Oxford: Oxford University 

Press, 2014. 

SMITH, A. The Unique Position of National Human Rights 

Institutions: A Mixed Blessing? Human Rights Quarterly, [S. l.], v. 

28, n. 4, p. 904-950, 2006. Disponível em: https://www.jstor.or

g/stable/pdf/20072772.pdf. Acesso em: 7 nov. 2025. 

WELCH, R. M. National Human Rights Institutions: Domestic 

Implementation of International Human Rights Law. Journal of 

Human Rights, [S. l.], v. 16, n. 1, p. 96-116, 2017. DOI: 

https://doi.org/10.1080/14754835.2015.1103166. Disponível em: 

https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/14754835.2015.1103

166. Acesso em: 7 nov. 2025. 

 

 

  

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=3055924
https://journals.law.harvard.edu/hrj/wp-content/uploads/sites/83/2020/06/13HHRJ1-Reif.pdf
https://journals.law.harvard.edu/hrj/wp-content/uploads/sites/83/2020/06/13HHRJ1-Reif.pdf
https://doi.org/10.1080/14754835.2015.1103166
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/14754835.2015.1103166
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/14754835.2015.1103166


 

123 

CAPÍTULO 6 – UNIVERSALISM, RELATIVISM AND 

HUMAN RIGHTS: A CONTINGENT REVISIT1 
 

Jayme Benvenuto 

 

 

 

With Norberto Bobbio’s (1992) assertion that the fundamental 

problem of human rights today is not so much to justify them, as a 

certain philosophical question, but to protect them, which is a 

political question, the Italian jurist and philosopher wanted to put 

an end to an ancient debate. Since Antigone, a play by Sophocles 

dating from 444 BC, the discussion around the justification of what 

can modernly be called “human rights” has been a point of tension 

in both theory and practice. After disobeying the order of the king 

Creon to bury her brother Polynices with all honors, Sophocles’ 

heroine succumbs to the force of the law of men. Not without 

justifying her disobedience to the king’s order to let Polynices’ 

body be consumed by the vultures for the crime of uprising against 

the regime, Antigone proclaimed: 

 
[...] it was not Zeus’ decision; and Justice, the goddess who dwells 

with the subterranean divinities, never established such a decree 

among humans; nor do I believe that your proclamation has the 

legitimacy to confer on a mortal the power to break divine laws, 

never written, but irrevocable; they don't exist from yesterday or 

today; they are eternal, yes! Decrees like the one you proclaimed, I, 

who fear no man's power, can violate without deserving punishment 

from the gods! (Sófocles, 2003, p. 96). 

 

 
1 The ideas developed in this article were originally presented at the inaugural 

lecture given by the author at the Postgraduate Programme in Human Rights at 

the Federal University of Pernambuco in 2013. It was originally published in 

Portuguese (see Benvenuto, 2015). This is a translation of that article, translated in 

2024 by professor Vanja Grujić. 



124 

But let us remain with this single example from antiquity to 

follow the teaching of Luciano Oliveira (2004), in a memorable 

article Don’t Talk About Hammurabi's Code! Socio-legal research in 

postgraduate law studies2, tells us that we do not need to go back to 

the ancient times to address a current problem. In fact, often the 

reference to Hammurabi (and other sources from antiquity) as a 

landmark from the past is absolutely unnecessary, if not because it 

is inappropriate, as in the case of justifying all situations of human 

rights in relation to a reference of brutality, such as the Code of 

Hammurabi, then because of a historical distance that makes us 

obsolete in methodological terms. We have so much to observe in 

the present time that clinging to the past is pointless. The memory 

of Antigone, here, fulfills the role of demonstrating that the debate 

is ancient, no more than that. 

Therefore, I will skip Prometheus, the Iliad, the Odyssey, the 

Law of the Twelve Tablets, the Talmud, the Bible, the Koran. I will 

skip the Crusades, Joan of Arc, St Sebastian, Brazilian Tiradentes, 

even the First and Second World Wars. Other “Antigones” lived 

their tragedies with perhaps greater rigor in our times, especially if 

we consider that by repeating history until exhaustion, 

contemporary practices acquire an impertinent drama. Journalism, 

literature, cinema and other contemporary art forms have brought 

to light situations that leave our historical consciences perplexed. 

Related to them, I will reflect upon a few vexatious situations that 

have occurred in recent decades in different parts of the world. 

In an interview on the ABC World News television 

programme “Tonight with Peter Jennings”, during the difficult 

days of the ethnic conflict in the former Yugoslavia in the 1990s, a 

witness declared in terror: “I saw with my own eyes Tadic beat the 

prisoners, throw them into hot oil, force them to castrate each other, 

beating them so badly they died”3 (Perry, 1997, p. 470). In an article 
 

2 Original title: Não fale no Código de Hamurabi! A pesquisa sócio-jurídica na pós-

graduação em Direito (Oliveira, 2004). 
3 Duško Tadić was tried and sentenced to 20 years in prison by the ad hoc 

International Criminal Tribunal for the Former Yugoslavia for crimes against 



 

125 

called Letters from Bosnia, published in the New Yorker magazine, 

which became world famous for revealing the calculated cruelty of 

the Serbs, journalist David Rieff (1992) shows his bewilderment at 

what he saw in the former Yugoslavia: 

 
A Muslim man in Bosanski Petrovac [...] [was] forced to bite off the penis 

of a fellow Muslim... If you say that a man is not human, but the man 

looks like you and that the only way to identify this devil is to make him 

drop his trousers - Muslim men are circumcised and Serb men are not - 

it is probably only a very short step, psychologically, to cutting off his 

prick [...] There has never been a campaign of ethnic cleansing from 

which sexual sadism has gone missing. 

 

The ethnic conflict between the Tutsis and the Hutus that took 

place at the same time in Rwanda gives Rieff reason to believe. 

After the Rwandan genocide in 1994, another journalist, Jean 

Hatzfeld, travelled to the country where around 800,000 people 

were hacked to death, in order to understand and record what had 

happened there, when he captured the following statement from a 

certain Pancrace: 

 
At night, and even during the evenings in the past, the killer would 

often think: ‘Look at those Tutsis, how tall and slender they are. That’s 

why they’re so proud and consider us to be inferior. That’s why their 

women are so appreciated.’ So, when it came to the massacres, if a bad-

tempered killer grabbed a slightly tall victim in the bamboo groves, he 

could very well break their legs, at ankle level, for example, and do the 

same thing to their arms, and leave them cut and shorter without 

dealing them a fatal blow. Even if the victim wasn’t that tall, it was 

enough that she was a woman (Hatzfeld, 2005, p. 153). 

 

Far from Rwanda, in 2000, actress Lucélia Santos (2001) 

recorded the tragic situation of the Maubere people on a film, a year 

after East Timor was destroyed with the participation of the 

 
humanity, severe breaches of the provisions of Geneva Convention and war 

crimes. 



126 

Indonesian government and the abandonment of the international 

community. How can we fail to remember the same pain felt by the 

The Mothers of Plaza de Mayo (Las Madres de Plaza de Mayo) in 

Argentina, who took to the streets during the military dictatorship 

of the 1970s and 1980s to denounce the murder, torture and 

disappearance of their children and grandchildren? In Brazil, in the 

90's, “the Mother of Acari” was a similar organization to the 

organization in Argentina, but made up of women who mourn and 

demand answers from the government for their children killed by 

the Military Police during the military dictatorship (1964-1985). 

Their struggle, as of Argentinian mothers and grandmothers, 

was against despotic power, the same as Antigone’s, some 2,500 

years ago. In ancient Greece, as in the Latin American countries 

between three and four decades ago, or anywhere else in the world 

today, the justifications vary, but they remain present in what can 

be called affirmations or violations of human rights. 

It was no wonder that when the United Nations (UN) adopted 

a declaration on human rights in 1948, its creators decided to link 

it inexorably to the idea of universality: Universal Declaration of 

Human Rights. The ‘universality’ in the document’s title was 

intended to demonstrate its global reach, therefore, beyond the 

national spheres. But it also registered its claim to unquestionable, 

eternal, irrevocable validity, which Antigone confronts. 

The debate has always been about whether or not human 

nature exists. In the article Are Human Rights Universal? The 

Relativist Challenge and Related Matters, Michael Perry (1997) begins 

his analyses by referring to a document from the Catholic Church: 

encyclical Veritatis Splendor, by Pope John Paul II. In this document, 

the Pope reiterates his understanding of the concept of human 

nature with an attack on relativism: 

 
If in fact man is an infinitely malleable, completely plastic being, with 

no innate structures of mind or no intrinsic needs of a cultural or 

social character, then he is a fit for the “shaping behavior” by the 



 

127 

state authority, the corporate manager, the technocrat or the central 

committee (Perry, 1997, p. 461). 

 

The papal encyclical is based on the “‘existence of objective 

norms of morality’ valid for all peoples of the present and the 

future, as well as for those of the past” (Perry, 1997, p. 461). It is, 

therefore, the old idea that there is something in man that transcends 

cultures and this something is precisely human nature, which must 

serve as a cultural measure and the “condition ensuring that man 

does not become a prisoner of any of his cultures, but achieves his 

personal dignity by living according to the profound truth of his 

being” (Perry, 1997, p. 461). 

These brief words of the encyclical contain, explicitly or 

implicitly, the main elements of the millennia-old debate about the 

justification of human rights: human nature, truth and culture. 

Most importantly, there is an element hidden behind the words 

and concepts constructed: the fear that in the absence of a 

transcendent authority capable of regulating his own life and 

limiting, or even preventing so-called deviance, the human being (or 

a man, to be consistent with the antiquity of the debate) will 

completely lose his limits. 

Michael Perry (1997, p. 462) follows the lead of the papal 

encyclical by stating that the idea of human rights consists of two 

parts: 

 
[...] the premise or claim that every human being is sacred 

(inviolable, etc.) and the further claim that because every human 

being is sacred (and given all the other relevant information), certain 

choices must be made and certain choices rejected; in particular 

certain things must not be done to any human being and certain 

things must be done to all human beings. 

 

The fundamental point of Perry’s (1997) article stems from the 

idea that every human being is sacred, to which he refers to as a 

challenge found in the fact that there are certain things that should 



128 

not be done to anyone, while other things should be done to 

everyone. Perry (1997) is explicit about the seriousness of the 

debate, not only in relation to the first challenge, but above all in 

relation to the second. In fact, it appears easier to come up with a 

definition of what should not be done to anyone (don’t kill, don’t 

torture, don’t rape, don’t discriminate, don’t imprison illegally, 

don’t practice ethnic cleansing, don’t make people disappear) than 

of what should be done to all human beings. 

Difficult questions arise about things that should be done to 

all people, such as female circumcision or fanado de mulher or 

extirpation of the clitoris, names that take on different connotations 

according to one’s reflection upon cultural phenomenon. The 

expression female circumcision, brings the practice closer to that 

used in relation to men, considering it part of a people’s culture, in 

the same way as fanado de mulher, an expression used in 

Portuguese-speaking African countries. When referring to the 

extirpation of the clitoris, there is complete aversion to the cultural 

practice, against which the interlocutor should probably advocate 

combating it by law or by changing customs. 

Even when it comes to things that should not be done to all 

human beings, Perry (1997) seems disconcerted by the situations 

raised by relativist authors who reveal the possibility that some 

people take pleasure, for example, in being tortured in the context 

of sexual practices that we can only call heterodox. For these 

authors, the condition of voluntary submission to these practices 

absolves the practitioner of any possibility of being prosecuted for 

the crime of torture. 

The challenges posed by Perry (1997) to defend universalism, 

contrary to what he himself might have imagined, reveal the 

difficulty this perspective has in continuing to assert itself in 

current times, marked by subjectivism and respect for the most 

diverse forms of expression. 

Jack Donnelly (2003), on the other hand, believes that cultural 

relativism is an undeniable fact, but that it reveals problems, 

especially in the terms of international protection of human rights. 



 

129 

Donnelly (2003) is concerned about what we think when we relate 

the idea of cultural relativism to the terrible practices that take 

place every day in different parts of the world: should we ignore 

them because we see them as culturally oriented? The solution he 

presents is a universalist approach to internationally recognised 

human rights. Donnelly (2003, p. 89) argues that “culture poses 

only a modest challenge to contemporary normative human rights 

universalism”. If radical cultural relativists have a tendency to 

prioritize the internal judgements of a society, considering culture to 

be the only source of validity for rights, while radical universalists 

would tend to say that culture is irrelevant for the validation of 

rights, Donnelly’s (2003) proposal is based in the international 

human rights norms protection, which places him in the camp of 

universal normativism. 

For Joaquín Herrera Flores (2009, p. 119), in developing his 

complex and relational conception of human rights, the universalism 

that can interest us today consists of guaranteeing all human beings 

the “possibility of fighting, plurally and differently, for human 

dignity”. From this understanding, Herrera Flores (2009) constructs 

the image of the ethical diamond4 to give visibility to the process of 

building and affirming human rights. The ethical diamond is a three-

dimensional figure that is always on the move, “an integrated 

system of crystals that has been formed over time by superimposing 

materials that, in the end, converge in the marvelous figure of the 

jewel” (Herrera Flores, 2009, p. 120). The materials that Herrera 

Flores (2009, p. 120) refers to when talking about human rights are 

the “result of struggles that have overlapped over time and that are 

driven by both theoretical categories (the vertical line of our 

diamond) and practical categories (the horizontal line of the figure)”. 

Herrera Flores’ (2009, p. 120) ethical diamond indicates the existence 

 
4 For Herrera Flores (2009, p. 119) the figure of ethical diamond “has its precedent 

in the text of Wendy Griswold, ‘Cultures and Societies in a Changing World’, Pine 

Forge Press, Thousand Oaks, 1994, which develops the figure of the “cultural 

diamond” as the basis for a global and interactive understanding of culture”. 



130 

of segments that add to each other within a long process of historical 

development, in which: 

 
[...] all the components are closely interwoven and interconnected 

[...] and it is not intended to exhaust the number of elements that will 

make up the overall diamond figure. We can add other elements if 

this seems appropriate and if we can justify this inclusion in a 

practical and theoretical way. For us, those that exist at this moment 

constitute the minimum to understand human rights in all their 

complexity. 

 

From this perspective, it can be said that international human 

rights systems, made up of treaties and bodies, form one part of the 

ethical diamond that constitutes human rights. This means that we 

cannot disregard what serves us in contextual terms because it 

adds meaning to our existence, but we must be open to new 

elements that come to form the ethical diamond of human rights, 

including possible new interpretations of the problems that have 

existed for a long time, although they may have a certain degree of 

invisibility. 

The limitation of Herrera Flores’ (2009) theoretical perspective 

is the certain degree of idealization he attributes to the world of 

human rights, even though he presents himself as a realist. This 

misconception is recurrent in many nominal realists, who have 

shown to be unable to make the leap that appears in the linguistic 

turn. What could be more significant of a certain idealism than the 

translucent image of an ethical diamond to represent human 

rights? The very idea of representing reality places it in the field of 

a very traditional way of thinking about the construction of 

knowledge. That is why, in my opinion, it is necessary to broaden 

our horizon with the vision expounded by the American 

philosopher Richard Rorty, for whom the idea of living in a 

democratic society is central to the field of politics. His knowledge 

of the process of human knowledge allows us to construct a 



 

131 

sentimental vision of human rights as part of the politics in which 

rights are negotiated. 

The definition of what a just or democratic society is —to 

which legal and jurisprudential production can contribute— 

depends on the historical context in which people live and their 

ability to establish an open dialogue with contemporaries in order 

to convince them that their perspective is more adequate or even 

better, at a given moment, compared to what has been or is 

practiced. Better in the sense of “containing more of what we 

consider good and less of what we consider bad” (Rorty, 1999, p. 

28). Better, therefore, in the contingent terms. 

From a Rortyan perspective, democracy is a regime 

compatible with the creation of different people, whose aim is not 

to reflect upon the will of the majority, but to enable people, 

including minorities, to have their wishes fulfilled (Rorty, 1999). 

His vision of democracy is thus that of the construction of ourselves. 

Rorty (1999) talks about the world made by humans who construct 

themselves on a daily basis. He prefers to say that hope comes before 

knowledge, insofar as knowledge allows us to project a future in which 

the inhabitants of the Earth can build the best version of ourselves 

(Rorty, 1999). 

This perspective is considered better by Rorty (1999) because it 

allows for the construction of a sense of community based on 

awareness of human beings’ capacity to dialogue as the only source 

that allows people to move forward. In his view, this awareness can 

help them move from the field of confrontation to that of a 

dialogue, as long as they want to. 

Instead of looking for an absolute foundation for existence, it 

would be better, according to Rorty (1999), for people to stick to the 

only valid guideline for the community in which they participate: the 

one that allows the conversation between competing 

interpretations to take place. Stanley Grenz (1996, p. 158) interprets 

Rorty’s proposal as following: “The proper aim of philosophy is not 

to discover objective truth, but to maintain discussion between 

these different interpretations”. 



132 

Rorty’s thesis is that people simply have no choice, if they 

want to be committed to democracy, but to start engaging in social 

networks in which they can communicate and build identities. In 

this way, we would not be describing “a society of angels”, says the 

author, but presume a democratic commitment to dialogue in 

societies that propose to be democratic. 

His perspective places hope in politics as the field of cultural 

production that can enable transformations that make people 

contingently better. For this reason, the concern is not with the 

immediate future, much less with solutions that can be established 

on a permanent basis. It is the present and the near future that is 

the concern of those who adopt the perspective of contingent justice 

or democracy. What is sought is to establish visions and ways of 

making human existence better, according to a basis of respect 

around which people can talk. 

Linked to this idea of contingency, Rorty speaks of a 

sentimentality that has nothing to do with traditional morality or a 

sense of moral obligation, but with love, friendship, trust and social 

solidarity. Simpler things, so to speak. In his view, this kind of 

sentimental education would make people less tempted to think of 

other people as quasi-human, as Tadic did with Muslims, Hutus 

with Tutsis, Indonesians with Timorese, Latin American military 

generals with the leftists. The aim of this notion is to expand the 

reference of expressions such as “our kind of people” and “people 

like us” (Grenz, 1996, p. 127), often present in social discourses. 

Only those who do not want to delve into the differences that have 

been built up historically are suited to it. In other words, it is not 

rationality that would save humanity, since we are aware that 

people endowed with rationality are capable of doing terrible 

things. As Rorty reminds us: 

 
For many white people, until very recently, black people simply 

didn't count. For Christians, until the 17th century, pagans didn’t 

count. For the Nazis, Jews didn’t count. For many men in countries 

whose average annual income is below 4,000 dollars, most women 



 

133 

still don’t count. Wherever tribal and national rivalries loom large, 

members of rival tribes and nations don’t count (Grenz, 1996, p. 127). 

 

Rorty insists that for people “to be better with blacks, men with 

women, Serbs with Muslims or the heterosexuals with the gays” 

(Grenz, 1996, p. 127), it is not useful to appeal to the common values 

of an idealized humanity. This is because of the perception that 

some people feel “offended by the suggestion of treating people 

they don’t recognise as human as if they were human” (Grenz, 

1996, p. 127). For him, many people, particularly those who have 

not been touched by the Enlightenment, simply do not accept the 

idea of equality in practice and for everyone. These people think of 

themselves as an ideal species of human being, in whose image all 

others should fit, as well as a species clearly defined as an example 

of goodness as opposed to others that should be labeled as 

particularly evil (Grenz, 1996). 

To deal with this perspective, Rorty (1993) advocates only 

sincerity and a certain sense of compassion. He considers the 

growing ability of people to see similarities between themselves 

and people very different from them as a balance of differences, to 

be a progress. And this he calls “sentimental education”. In this 

way, the truth of the Enlightenment is reversed: feelings are 

stronger than reason. 

For Rorty (1993, p. 134), the best answer to the question of why 

we should care about a stranger would be: 

 
Why is she5 in that situation, far from home, among strangers, or why 

could she become your daughter-in-law, or why is her mother 

distressed by her situation? [...] This progress has brought us to a 

moment in human history when it is plausible [...] to say that the 

 
5 It should be noted that Rorty (1993) provocatively and affirmatively uses the 

feminine personal pronoun to describe situations that concern both men and 

women. With this attitude, he certainly wanted to ironically frustrate and irritate, 

or at the very least make men (and certain women) who ignore gendered 

language. 



134 

phenomenon of human rights is a ‘fact of the world’. This 

phenomenon may only be a small point. But it may mark the 

beginning of a new era in which gang rape can elicit a strong 

response when it happens to women or men, when it happens to 

foreigners or people like us. 

 

The final sentence of the previous quote makes it clear that 

Rorty (1993) is not about to play games with the traditional 

universalist-idealist vision, but also with traditional human males, 

universalists interested in maintaining the status quo that only 

favors them. 

Rorty (1998), here following Marilyn Frye, is concerned about 

life in society in which many people, when living within an 

acceptable standard of behavior, are blamed for having been born 

women, gay or black. This happens not only because of a 

conjunctural socio-economic disadvantage, but also “for the same 

reason that noble children have an ineffable horror of imagining 

themselves having been born into non-noble homes” (Rorty, 1998, p. 

226). Androcentric language, in his view, has its connections with 

economic language, in a clear indication that in today’s world there 

is a language of the oppressor and a language of the oppressed, 

whose distance needs to be diminished, and in a certain time, 

overcome. The way to achieve this new moment is to build a new 

language that, over time, would become part of the language that 

everyone speaks, blending in with the traditional language forms. 

The glimpse brought by feminists whom Rorty (1998) 

provocatively calls prophetic, such as Catharine MacKennon and 

Marilyn Frye, is not only of “a new Being for the women”, but for 

a society as the whole: 

 
They envision a society in which the male-female distinction is no 

longer of much interest. Feminists who are also pragmatists see the 

formation of such a society as the removal of social constructs and 

the restoration of things as they always should have been (Rorty, 

1998, p. 226-227). 

 



 

135 

This is a political conception that is compatible with the idea 

that culture is in permanent movement and, if people are persistent 

in improving their lives, according to the parameters they define in 

intercultural dialogue, they can improve their own culture: 

undoing prohibitions, establishing new ones, to the extent that they 

are able to justify them. 

As I get to this point, many might have asked themselves: who 

should have the power to define what is appropriate for a society? 

We, ourselves. In an open debate in which everyone can 

participate, which doesn’t mean denying that, due to the way 

politics is done and the current circumstances, there may be some 

degree of imposition. After all, this is how cultures are formulated 

and redefined, let us not be naive. 

In the article Human Rights, Rationality and Sentimentality, to 

which I have been referring, Rorty (1993) specifically approaches 

the subject of human rights from a powerful point of view. His 

contingent vision allows us to approach the subject by comparing 

the behaviour of the Bosnian Serb murderers and rapists of the 

genocide of the early 1990s with the slavery perpetrated in the 

United States a few centuries ago. “Like the Serbs, Mr Jefferson did 

not think of himself as violating human rights”, writes Rorty (1998, 

p. 221). “The Serbs, the moralists, Jefferson and the Black Muslims 

all use the term ‘man’ to mean ‘people like us’. They think that the 

line that separates humans from animals is not simply the line that 

divides featherless bipeds from the rest of us” (Rorty, 1993, p. 111). 

By saying this, Rorty (1993) meant that the same kind of 

distinction was being made as the Crusaders made in relation to 

the so-called “infidel dogs”, and that Black Muslims make in relation 

to the so-called “blue-eyed devils”. With this, Rorty (1993) reiterates 

that humanity was not saved by Enlightenment ideas. Whether in 

the Balkans or in the rich and secure democracies of the West, where 

Serbian torturers and rapists are thought of as they feel about their 

Muslim victims: “they are more like animals than we are” (Rieff, 

1992, p. 112-113). 



136 

From this consideration, Rorty (1993) goes on to explain what 

he considers to be the paradigmatic distinctions that human beings 

make between themselves and other situations. The first is the 

distinction between human beings and animals (as in Bosnia), and 

the second is the distinction between adults and children: 

“Ignorant and superstitious people, we say, are like children; Black 

people, whites used to say in the United States and South Africa, 

are like children” (Rorty, 1993, p. 114). When the distinction 

concerns women, according to Rorty (1993) there are simpler ways 

of excluding them from a de facto humanity, such as when the term 

man is used as a synonym for human being, through which men 

express the average masculine feeling of gratitude for not having 

been born a woman (naively repeated also by women who assume 

the masculine way of thinking), as well as the fear of the most 

terrible of degradations: feminisation. The third way of 

dehumanizing someone, from the traditional point of view, is to be 

a non male, with the most extreme possibility of someone being born 

without a penis, has their penis removed for whatever reason, or is 

penetrated by a penis (Rorty, 1993). 

What Rorty (1993) sought to demonstrate with these 

distinctions was that traditional philosophy has not succeeded in 

explaining the essence of the human being, and furthermore, that 

the Enlightenment, which claimed to be liberating, was unable to 

change this way of thinking and acting, which is why many 

scholars and ordinary people continue to reflect those thoughts. 

Declaring that the debate lost its focus in the 20th century, Rorty 

(1993, p. 114) proposes denying the meaning to the question “What 

is nature?”, and instead asking “What can we do for ourselves?”6 

Rorty (1993) borrows the term “human rights culture” from 

the Argentinian jurist and philosopher Eduardo Rabossi, used in 

 
6 Rorty (1993, p. 115-116) continues: “Many men who have been raped are 

convinced that their masculinity, and therefore their humanity, has been taken 

away. Like racists who discover they have Jewish or black ancestry, they may 

commit suicide out of sheer shame, shame at no longer being the kind of pitiless 

bipedal being that counts as human”. 



 

137 

an article entitled Human Rights Naturalised, in which Rabossi 

“argues that philosophers should think of this as a new culture, 

emerging from the post-Holocaust world” (Rorty, 1993, p. 117-118). 

For Rorty (1993, p. 116-117), one should “stop trying to get behind 

or under the facts, stop trying to detect and defend so-called 

‘philosophical presuppositions’”, and just imagine that the world 

has changed, that the traditional foundations on which human 

rights were established have been surpassed, the situation in front 

of which people can continue to change. 

What Rortyan pragmatism does here is to appeal to the 

effectiveness of the argument according to which “[s]ince no useful 

work has been done on the insistence on a supposedly ahistorical 

human nature, it is probably because there is no nature, or at least 

nothing in nature for our moral choices” (Rorty, 1993, p. 119). Rorty 

(1993, p. 121-122), however, does not want to simply dismiss the 

Platonic and Kantian tradition, but expresses gratitude to these 

philosophers “not for having discovered truths, but for having 

prophesied cosmopolitan utopias - utopias that may have failed in 

the details, but which would not have allowed us to get this far if 

we had not listened to them”. 

Rorty (1993) believes in the possibility of producing better, 

more tolerant, prosperous generations that respect differences as a 

way of achieving the Enlightenment utopia. But he doesn’t think it 

is a good idea to encourage people to categorize intolerant people 

as “irrational” (Rorty, 1993, p. 128). This is because, in his view, 

“the beliefs of bad people are no more or less ’irrational’ than our 

beliefs that race, religion, gender and sexual preference are morally 

irrelevant” (Rorty, 1993, p. 128). In this sense, it would be better to 

teach them that bad people are no less irrational or enlightened 

than good people who respect others. The problem with bad 

people, for Rorty (1993), is that they haven’t been so lucky in life to 

treat as irrational all those people out there who are adopting 

behaviors that they consider inappropriate. If they think of others 

as people who are deprived of truth or moral knowledge, it would 

be better and more effective to think of them as people deprived of 



138 

two more concrete things: security and compassion. It is not the 

case to say that Rorty (1993) does not attribute any foundation to 

human rights because he relies more on other narratives and genres 

of discourse (Portales, 2007). His justification is simply contingent, 

it has to be constructed and reconstructed in political conversations 

every day. 

From what has been said so far, it is clear that the traditional 

universalist perspective is related to an absolutist (or absolutising, 

at best) view of human rights, derived from theological, 

cosmological or rational notions; while the relativist perspective is 

conditioned by culturalist notions that understand human rights as 

historical and spatially localized. 

Herrera Flores (2009), Jack Donnelly (2003) and Richard Rorty 

(1993), with proper variations, declaring the insufficiency of 

traditional universalism to continue justifying human rights, 

demonstrate the need to adopt a universal standard that is 

historical, in the case of Herrera Flores (2009), contemporarily 

normative, in the case of Donnelly (2003), or contingent, in the case 

of Rorty (1993). By this they mean that some kind of anchor must 

be thrown overboard so that people don’t run the risk of being 

thrown into stormy waters, with all consequences that could bring. 

Historically and contingently, some safeguards have been built that 

cannot be renounced, at least nowadays, while others need to be 

created to improve the standards of what is called respect for 

human rights. The way forward continues to be to fight, on a 

political level, to defend ideas that are opposed to others. We don’t 

hold the truth. But there are good reasons and good arguments to 

say that the best path lies ahead. 

It is simply not possible to accept Bobbio’s well-intentioned 

invitation to forget the justification of human rights in favor of their 

protection. This is because there is no way to forget the history of 

atrocities and human rights violations, whether committed in 

ancient times, in the last decades of the 20th century or today, 

anywhere in the world. 



 

139 

Among the most common in our country today, I would like 

to highlight the attacks by former president Jair Bolsonaro and 

pastor and federal deputy Marco Feliciano, who have made 

statements that offend human rights. 

Former president Jair Bolsonaro made the following 

statements on a TV programme about racial quotas: “I wouldn't get 

on a plane piloted by a quota holder, nor would I accept being 

operated on by a doctor like that” (Jinkings, 2011). Asked by singer 

Preta Gil what he would do if his son fell in love with a black 

woman, he said in an aggressive tone: 

 
Preta, I’m not going to discuss promiscuity with anyone. I don’t run 

that risk. My children were very well educated and didn’t live in an 

environment like yours, unfortunately. [...] now they’ve created the 

Gay Front [in the Chamber]. What do they have to offer? Gay 

marriage? Adoption of children? Tell you young people that if you 

have a gay child it’s cool, it’ll be the pride of the family? These people 

have nothing to offer” (Admin, 2014). 

 

Asked on the programme how he would react if his son was a 

drug user, Bolsonaro said: “I’d beat the shit out of him, you can be 

sure of that” (Admin, 2014). Regarding the proposal to reduce the 

age of criminal responsibility, in the light of the alleged increase in 

violence, the former president commented in an interview with 

Exame.com on February 08, 2014: “The truth is that people can’t 

stand this violence that is there. Is it society’s fault? Not at all. That’s 

what I said to Benedita: ‘adopt and take home this bum’” 

(Constantino, 2014). On December 09, 2014, during the early 

presidential campaign, former President Bolsonaro was accused of 

assaulting Maria do Rosário from The Workers’ Party —Partido dos 

Trabalhadores (PT)—, the former Minister of Human Rights during 

the first Dilma Rousseff government, in the same terms as before. 

At the time, he reiterated that he would not rape Maria do Rosário 

because “she doesn't deserve it” (Coelho, 2014). When he took to 

the floor of the House to attack her, the former president said: 



140 

“Don’t leave, Maria do Rosário, stay there. Stay there, Maria do 

Rosário. A few days ago you called me a rapist in the Green Room 

and I said I wouldn’t rape you because you don’t deserve it. Stay 

here and listen” (Coelho, 2014). The speech was a reference to her 

statements on World Human Rights Day and the work of the 

National Truth Commission. 

Congressman Marco Feliciano (PSC-SP), elected in March 2013 

as the president of the Federal Chamber’s Commission on Human 

Rights and Minorities (CDHM), declared, among other things, that 

AIDS was the “gay cancer” and that the descendants of Africans 

were cursed people. “The curse that Noah put on his grandson, 

Canaan, spilled over onto the African continent, hence the famine, 

plagues, diseases and ethnic wars!” (Lemos, 2011). 

On his Twitter account, in March 2011, Congressman Marco 

Feliciano wrote that “The rotten feelings of homosexuals lead” “to 

hatred, crime and rejection” (Lemos, 2011). In the same period, on 

Facebook, he emphasized that: 

 
We are experiencing the greatest of all battles against the Brazilian 

family, and the church is being bombarded by lies insinuated by the 

LGBT (gay, lesbian, bisexual and transvestite) banner group, which 

plans to divide and destroy our churches and families, using politics 

and discrimination as a weapon (Da Redação, 2016). 

 

The criticisms against the then president of the Human Rights 

and Minorities Commission (CDHM) of the Chamber of Deputies 

actually affected women’s rights. In an interview for the book from 

Vital and Victor (2013), Religions and politics: an analysis of the actions 

of evangelical parliamentarians on women's and LGBT rights in Brazil, 

published online by O Globo journal, the congressman criticized 

the demands of the feminist movement, and said he is against their 

struggles because they could lead to a predominantly homosexual 

society: 

 



 

141 

When you encourage a woman to have the same rights as a man, and 

she wants to work, her role as a mother begins to be canceled, and 

for her not to be a mother, there is only one known way: either she 

doesn’t get married, or she maintains a marriage, a relationship with 

a person of the same sex, and they enjoy the pleasures of a union and 

don’t have children. I see it in a subtle way when it comes to the 

family; when you encourage people to release their instincts and live 

with people of the same sex, you destroy the family, you create a 

society where there are only homosexuals, you see that this society 

tends to disappear because it doesn't generate children (Vital; Victor, 

2013, p. 155). 

 

In an interview available on YouTube, posted on 27/09/2013, 

Congressman Feliciano, while attacking singer Daniela Mercury, 

who had announced her marriage to another woman, showed his 

annoyance with the video produced by the Porta dos Fundos 

YouTube channel entitled “Oh My God”, in which the comedians 

announce the return of Jesus Christ during the preparatory work of 

a labor (Oh, meu Deus!, 2013). The Rortyan-style provocation —

although its authors probably don’t know his work— is intended 

to put people who think like former president Bolsonaro and 

deputy Feliciano in the place where they put others, reversing the 

roles. If the congressmen have absolute truths to defend, the 

characters in the Porta dos Fundos comedy sketch have humourous 

disbeliefs to expose (Oh, meu Deus!, 2013). It is not surprising that 

the video “Oh My God” was commented with contempt by Pastor 

Feliciano: “I waited to see if there was intelligent humor, criticism, 

but there wasn’t. Pure vandalism. Pure vandalism. They took the 

Christian faith and threw it in the bin” (G1, 2013). 

In other words, instead of reacting with adjectives such as 

“moral panic” to the congressman behavior, as one analyst 

suggests (O Globo, 2013), the ironic attitude demonstrates the 

power to affirm the equality of the poles in the debate. While saying 

she was outraged by Feliciano’s statements, Hildete Pereira de 

Melo, a professor at Fluminense Federal University, and a 



142 

researcher into gender relations and the labor market, reacted 

ironically: 

 
Since the invention of the contraceptive pill, heterosexual couples 

can maintain an active sex life without pregnancy occurring. 

Blaming homosexuals for the destruction of the family is delusional. 

The man who leaves home and abandons his children when the 

relationship ends is to blame for the destruction. We need to realize 

that children are the responsibility of the couple, not just the woman 

(O Globo, 2013). 

 

The video by the gay group “Põe na Roda”, published on the 

Catraca Livre channel on November 28, 2014, provokes and 

deepens the irony even more. In the show named “What if your son 

came out...?”, a reporter approaches people about how they would 

react if they found out their son was (like) Jair Bolsonaro, Marco 

Feliciano, Levy Fidélix, Ângela Bismarchi, Pastor Everaldo and 

singer Joelma. The reactions, designed to make people laugh, 

provoke and reflect on the arguments used by their defenders, 

invert the mechanism of indignation, putting the defenders of 

divergent positions on an equal footing, as if to say: there is no 

absolute truth to issues such as those we are debating. 

When asked what the interviewer would do if she found out 

that her daughter was (like) Ângela Bismarchi, who accused TV of 

“putting gays in soap operas as if it were normal”, the answer was: 

“That would never happen, it’s unacceptable. Do you think that’s 

normal?” On the possibility of the interviewee discovering that his 

son was (like) Bolsonaro, for whom having a gay son would be a 

lack of a spanking, the interviewer replies: “I’d spank him. If the 

kid starts to show from an early age that he’s going to become gay, 

you have to spank him so he learns what’s right”. Asked how he 

would react if his son were (like) Pastor Everaldo, the interlocutor 

replies: “In my family, I wouldn’t accept a Pastor Everaldo. [...] In 

my family, a family of love, of friendship, you can’t have a 

prejudiced person like Pastor Everaldo”. In relation to Joelma, who 



 

143 

compared the gay condition to a drug, the interlocutor says: “Look, 

I’m against it, very much so, completely against it. I’m against the 

marriage between Joelma and Chimbinha, I don’t think it’s natural, 

starting with the color of their hair. You know, I think that being 

Joelma is an addiction. [...] I have a lot of Joelma friends, but many 

have managed to recover, thank God”. With regard to Levy Fidélix, 

who referred to his excretory system as not having the capacity to 

reproduce, the interlocutor ironises acidly: “For God's sake, that 

would never happen because I gave birth to my son, I didn’t shit. 

[...] My son speaks through his mouth and not through his 

excretory organ. And I raised him too well for him to be prejudiced 

like that”. In relation to Marco Feliciano, author of the “Gay Cure” 

bill, the interlocutor reacts: “I think I’d try to help, I’d put him 

away, I’d tie him up by force. [...] There’s a cure for so many things, 

there’s a cure for homophobia too, it’s called complete primary 

education” (Carta Capital, 2013). 

From a Rortyan perspective, I can only say that former 

president Jair Bolsonaro and federal deputy Marco Feliciano 

correspond to the revival of figures from ancient times, haunted by 

personal and collective existence in a world without a compass and 

divided into levels, identified with heaven, earth and hell. Feliciano 

and Bolsonaro have yet to understand that the earth is not flat, that 

beyond the earth there are other worlds for which we have no way 

of accessing any complete and definitive, absolute explanation. 

Any explanation already constructed, in the field of religion or 

science, is conditioned by history and subject to debate. 

Bolsonaro and Feliciano, as disciplace figures from a few 

centuries back in time, have never been touched by the ideas of 

Enlightenment, such as equality, solidarity and freedom. But it 

seems that their historical displacement goes beyond the 

Enlightenment, since they fail to understand what are ideas like 

respect and tolerance either. We can aptly call them pre-Christians. 

They are to be pitied because, after so many centuries, they haven’t 

managed to access a minimum standard of respect for what we 



144 

understand as human rights, they still reason as they did in the 

days of slavery. Lucky for us, we are different from them. 

The universalist ideal, according to which everyone is equal, 

is nothing more than a social construction subject to the 

intemperance of human rights violators, such as the rapists of 

Bosnia, Rwanda and East Timor, and the overseers of Brazilian 

politics. 

 

 

Referências 

ADMIN. A homofobia de Bolsonaro, pré-candidato a presidente, 

em 7 vídeos. Ponte, [S. l.], 30 out. 2014. Disponível em: 

https://ponte.org/a-homofobia-de-bolsonaro-pre-candidato-a-

presidente-em-7-videos/. Acesso em: 8 nov. 2025. 

BENVENUTO, J. Universalismo, relativismo e direitos humanos: 

uma revisita contingente. Lua Nova, São Paulo, n. 94, p. 117-142, 

2015. DOI: https://doi.org/10.1590/0102-64452015009400005. 

Disponível em: https://www.scielo.br/j/ln/a/WGjbmyCkWMjsKrN

hCC8pJsK/abstract/?lang=pt. Acesso em: 8 nov. 2025. 

BOBBIO, N. A era dos direitos. Rio de Janeiro: Campus, 1992. 

CARTA CAPITAL. Pastor Marco Feliciano é eleito para presidir 

comissão de Direitos Humanos. Carta Capital, São Paulo, 7 mar. 

2013. Disponível em: http://www.cartacapital.com.br/politica/

pastor-marco-feliciano-e-eleito-para-presidir-comissao-de-

direitos-humanos/?utm_source=dlvr.it&utm_medium=twitter. 

Acesso em: 8 nov. 2025. 

COELHO, M. PGR vai analisar declarações de Jair Bolsonaro. 

Congresso em Foco, Brasília, 11 dez. 2014. Disponível em: 

https://www.congressoemfoco.com.br/noticia/62274/pgr-vai-

analisar-declaracoes-de-jair-bolsonaro. Acesso em: 8 nov. 2025. 

CONSTANTINO, R. Bolsonaro na Comissão de Direitos 

Humanos? Até que não parece tão ruim... Gazeta do Povo, Curitiba, 

8 fev. 2014. Disponível em: https://www.gazetadopovo.

https://ponte.org/a-homofobia-de-bolsonaro-pre-candidato-a-presidente-em-7-videos/
https://ponte.org/a-homofobia-de-bolsonaro-pre-candidato-a-presidente-em-7-videos/
https://doi.org/10.1590/0102-64452015009400005
https://www.scielo.br/j/ln/a/WGjbmyCkWMjsKrN%09hCC8pJsK/abstract/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/ln/a/WGjbmyCkWMjsKrN%09hCC8pJsK/abstract/?lang=pt
http://www.cartacapital.com.br/politica/%09pastor-marco-feliciano-e-eleito-para-presidir-comissao-de-direitos-humanos/?utm_source=dlvr.it&utm_medium=twitter
http://www.cartacapital.com.br/politica/%09pastor-marco-feliciano-e-eleito-para-presidir-comissao-de-direitos-humanos/?utm_source=dlvr.it&utm_medium=twitter
http://www.cartacapital.com.br/politica/%09pastor-marco-feliciano-e-eleito-para-presidir-comissao-de-direitos-humanos/?utm_source=dlvr.it&utm_medium=twitter
https://www.congressoemfoco.com.br/noticia/62274/pgr-vai-analisar-declaracoes-de-jair-bolsonaro
https://www.congressoemfoco.com.br/noticia/62274/pgr-vai-analisar-declaracoes-de-jair-bolsonaro


 

145 

com.br/rodrigo-constantino/artigos/bolsonaro-na-comissao-de-

direitos-humanos-ate-que-nao-parece-tao-ruim/. Acesso em: 8 

nov. 2025. 

DA REDAÇÃO. 13 tuítes polêmicos do pastor e deputado Marco 

Feliciano. Exame, [S. l.], 13 set. 2016. Disponível em: 

https://exame.com/tecnologia/13-tuites-polemicos-do-pastor-e-

deputado-marco-feliciano/. Acesso em: 8 nov. 2025. 

DONNELLY, J. Universal human rights in theory and practice. New 

York: Cornell University Press, 2003. 

G1. Marco Feliciano pede ajuda para tirar vídeo do Porta dos 

Fundos do ar. G1, São Paulo, 19 ago. 2013. Disponível em: 

https://g1.globo.com/pop-arte/noticia/2013/08/marco-feliciano-

pede-ajuda-para-tirar-video-do-porta-dos-fundos-do-ar.html. 

Acesso em: 8 nov. 2025. 

GRENZ, S. J. A Primer on Postmodernism. Grand Rapids: William B. 

Eerdmans Publishing Company, 1996. 

HATZFELD, J. Uma temporada de facões: relatos do genocídio em 

Ruanda. São Paulo: Companhia das Letras, 2005. 

HERRERA FLORES, J. A (re)invenção dos direitos humanos. 

Florianópolis: Fundação Boiteux, 2009. 

JINKINGS, D. Movimento negro e associações reagem às 

declarações do deputado federal Jair Bolsonaro. UOL Notícias, 

Brasília, 30 mar. 2011. Disponível em: https://noticias.uol.com.br

/politica/ultimas-noticias/2011/03/30/movimento-negro-e-

associacoes-reagem-as-declaracoes-do-deputado-federal-jair-

bolsonaro.htm. Acesso em: 8 nov. 2025. 

LEMOS, I. Deputado vê podridão em gays e diz que africanos são 

amaldiçoados. O Globo, Rio de Janeiro, 31 mar. 2011. Disponível 

em: https://g1.globo.com/politica/noticia/2011/03/deputado-ve-

podridao-em-gays-e-diz-que-africanos-sao-amaldicoados.html. 

Acesso em: 8 nov. 2025. 

https://exame.com/tecnologia/13-tuites-polemicos-do-pastor-e-deputado-marco-feliciano/
https://exame.com/tecnologia/13-tuites-polemicos-do-pastor-e-deputado-marco-feliciano/
https://g1.globo.com/pop-arte/noticia/2013/08/marco-feliciano-pede-ajuda-para-tirar-video-do-porta-dos-fundos-do-ar.html
https://g1.globo.com/pop-arte/noticia/2013/08/marco-feliciano-pede-ajuda-para-tirar-video-do-porta-dos-fundos-do-ar.html
https://g1.globo.com/politica/noticia/2011/03/deputado-ve-podridao-em-gays-e-diz-que-africanos-sao-amaldicoados.html
https://g1.globo.com/politica/noticia/2011/03/deputado-ve-podridao-em-gays-e-diz-que-africanos-sao-amaldicoados.html


146 

O GLOBO. Marco Feliciano diz que direitos das mulheres atingem 

a família. O Globo, Rio de Janeiro, 20 mar. 2013. Disponível em: 

https://oglobo.globo.com/politica/marco-feliciano-diz-que-direitos-

das-mulheres-atingem-familia-7889259. Acesso em: 8 nov. 2025. 

OH, MEU DEUS! [S. l.: s. n.], 2013. 1 vídeo (1 min 39 s). Publicado 

pelo canal Porta dos Fundos. Disponível em: https://www.

youtube.com/watch?v=AYiSqyiVaA4. Acesso em: 8 nov. 2025. 

OLIVEIRA, L. Não fale do Código de Hamurabi! A pesquisa 

sócio-jurídica na pós-graduação em Direito. In: OLIVEIRA, L. 

(org.). Sua excelência o comissário e outros ensaios de sociologia 

jurídica. Rio de Janeiro: Letra legal, 2004. p. 137-167. 

PERRY, M. J. Are Human Rights Universal? The Relativist 

Challenge and Related Matters. Human Rights Quarterly, [S. l.], v. 

19, n. 3, p. 461-509, 1997. Disponível em: 

https://www.jstor.org/stable/762723. Acesso em: 8 nov. 2025. 

PORTALES, R. Universalidad de los Derechos Humanos y Crítica 

de las Teorías de la Naturaleza Humana en el Pragmatismo de 

Richard Rorty. Universitas: Revista de Filosofia, Derecho y Política, 

n. 5, p. 47-75, 2007. Disponível em: https://e-

archivo.uc3m.es/rest/api/core/bitstreams/b9fdc449-3814-4a13-

9206-5a783c2474bb/content. Acesso em: 8 nov. 2025. 

RIEFF, D. Letter from Bosnia, ‘Original Virtue, Original Sin’. The 

New Yorker, New York, 23 nov. 1992. Disponível em: 

https://www.newyorker.com/magazine/1992/11/23/original-

virtue-original-sin. Acesso em: 8 nov. 2025. 

RORTY, R. Feminism and Pragmatism. In: RORTY, R. (ed.). Truth 

and Progress: Philosophical Papers. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1998. p. 202-227. 

RORTY, R. Human Rights, Rationality and Sentimentality. In: 

SHUTE, S.; HURLEY, S. (ed.). On Human Rights: The Oxford 

Amnesty Lectures. New York: Basic Books, 1993. p. 111-134. 

https://www.jstor.org/stable/762723
https://e-archivo.uc3m.es/rest/api/core/bitstreams/b9fdc449-3814-4a13-9206-5a783c2474bb/content
https://e-archivo.uc3m.es/rest/api/core/bitstreams/b9fdc449-3814-4a13-9206-5a783c2474bb/content
https://e-archivo.uc3m.es/rest/api/core/bitstreams/b9fdc449-3814-4a13-9206-5a783c2474bb/content
https://www.newyorker.com/magazine/1992/11/23/original-virtue-original-sin
https://www.newyorker.com/magazine/1992/11/23/original-virtue-original-sin


 

147 

RORTY, R. Philosophy and Social Hope. London: Penguin Books, 

1999. 

SANTOS, L. Timor Leste: o massacre que o mundo não viu. São 

Paulo: Europa Filmes, 2001. 

SÓFOCLES. Édipo Rei. Antígona. São Paulo: Martin Claret, 2003. 

VITAL, C.; VICTOR, P. Religião e política: uma análise da atuação 

de parlamentares evangélicos sobre direitos das mulheres e 

LGBTs no Brasil. Rio de Janeiro: Fundação Heinrich Böll, 2013. 

 

 

  



148 

  



 

149 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE II 
 

FUNDAMENTOS DOS DIREITOS HUMANOS 
  



150 

  



 

151 

CAPÍTULO 7 – FUNDAMENTOS DOS DIREITOS 

HUMANOS E A UNIVERSALIDADE EM XEQUE: O 

PARADIGMA DOS DIREITOS HUMANOS E A 

INEQUIDADE DE GÊNERO 

 

Ana Laura Correia Duarte 

Margareth Pereira Árbues 

 

 

 

Introdução 

 

A luta pelo reconhecimento dos direitos humanos das 

mulheres percorre um longo e complexo trajeto, marcado pela 

busca por validação e efetividade. Essa trajetória implicou, em 

grande parte, a reconfiguração das concepções sobre a natureza dos 

direitos humanos e os sujeitos a quem se destinam, desafiando as 

estruturas tradicionais que os delimitavam e os excluíam. O 

universalismo, enquanto princípio fundante dos direitos humanos, 

consolidou-se sob a premissa da igualdade, mas carregava uma 

pretensa neutralidade que, por sua vez, ignorava as especificidades 

de gênero, classe e raça, perpetuando desigualdades estruturais. 

No contexto das relações de gênero, a histórica separação entre 

o público e o privado assumiu um papel central. O espaço público, 

associado ao masculino, e o privado, atribuído ao feminino, não 

apenas invisibilizaram as mulheres como sujeitos políticos, mas 

também relegaram questões fundamentais, como violência 

doméstica, mutilação genital e casamento forçado, à esfera privada. 

Essa dicotomia dificultou a politização desses temas, que, por 

muito tempo, permaneceram à margem das discussões no campo 

dos direitos humanos. Foi somente a partir de uma ampliação do 

debate global que essas questões começaram a ganhar visibilidade 

e reconhecimento como violação de direitos fundamentais. 



152 

Além disso, as contradições entre direitos individuais e 

coletivos, bem como as limitações impostas pela teoria das gerações 

de direitos, foram alvo de intensos debates. A progressividade do 

acesso aos direitos revelou-se insuficiente para abarcar as diferenças 

constituídas historicamente pelas relações sociais, especialmente no 

âmbito laboral, onde a desigualdade de gênero persiste. 

Assim, apesar dos avanços no reconhecimento dos direitos 

humanos, o universalismo — enquanto princípio fundante desses 

direitos — mostrou-se incapaz de atender plenamente às 

demandas específicas de grupos historicamente marginalizados, 

sobretudo no que se refere às mulheres. O modelo de sujeito de 

direitos consolidado pela modernidade reflete um padrão 

eurocêntrico, masculino e heteronormativo, que exclui as 

experiências femininas e perpetua as desigualdades estruturais. 

Assim, questões de gênero permanecem marginalizadas no campo 

dos direitos humanos, refletindo limitações que comprometem a 

sua efetividade. 

O problema central deste estudo reside na insuficiência do 

paradigma universalista em reconhecer as desigualdades de 

gênero e a necessidade de uma abordagem que vá além da 

igualdade formal para atingir uma equidade substantiva. No 

campo laboral, por exemplo, as mulheres enfrentam segregação 

ocupacional, discriminação salarial e ausência de políticas que 

valorizem o trabalho reprodutivo e de cuidado. Essas práticas não 

apenas reforçam desigualdades econômicas, mas também 

naturalizam hierarquias de gênero, limitando o acesso das 

mulheres à esfera pública e política. 

A partir do exposto, o objetivo deste capítulo é propor uma 

análise crítica do paradigma universalista, evidenciando como ele 

contribui para invisibilizar as desigualdades de gênero. Para tanto, 

a pesquisa adota uma abordagem interseccional, que articula 

redistribuição, reconhecimento e representação como instrumentos 

teóricos e práticos para combater essas desigualdades. 

A relevância deste estudo está em sua contribuição para um 

debate que articula gênero e direitos humanos sob uma perspectiva 



 

153 

crítica e transformadora. Reconhecer as limitações do 

universalismo é essencial para construir um modelo mais inclusivo 

e equitativo, capaz de enfrentar as desigualdades estruturais e 

culturais que perpetuam a exclusão feminina. Assim, este capítulo 

busca avançar na compreensão dos direitos humanos como uma 

construção social e histórica, comprometida com a diversidade e a 

justiça de gênero. 

 

O universalismo e o direito à igualdade dos direitos humanos 

 

A ideia de direitos humanos corresponde à expressão do 

conjunto de valores e decisões axiológicas básicas de uma sociedade, 

vigentes no âmbito de determinado contexto de tempo e espaço, que 

se destinam a concretizar os ideais de liberdade, igualdade, 

solidariedade e dignidade, considerando que estes são valores 

imutáveis e que pertencem aos povos de todos os tempos (Pérez 

Luño, 2010). Ao destacar essa concepção dos direitos humanos, tem-

se que ainda será possível partir de diferentes escolas filosóficas que 

apontam duas fundamentações de ordem moral: uma que defende a 

existência de direitos naturais e intrínsecos ao ser humano 

(jusnaturalistas); e outra que prevê a necessidade da positivação 

desses direitos como resultado de conflitos e movimentações 

político-sociais (juspositivista) (Bobbio, 2004). 

Nessa seara, os jusnaturalistas argumentam que esses direitos 

são inerentes à natureza humana e que quaisquer leis contrárias aos 

direitos naturais não teriam validade jurídica. No entanto, essa 

perspectiva se mostra insuficiente para explicar a complexidade e 

a evolução dos direitos humanos ao longo da história, já que a 

afirmação e consolidação dos direitos humanos são produtos de 

circunstâncias históricas específicas e evoluíram em resposta às 

necessidades políticas e sociais (Bobbio, 2004). 

Essa visão histórica dos direitos humanos, como construções 

que mudam conforme as condições políticas e culturais, desafia a 

ideia de universalidade intrínseca, sugerindo que os direitos são 

relativos e podem variar de acordo com o contexto. Portanto, a 



154 

busca por uma fundamentação moral ou metafísica dos direitos é 

menos relevante do que o reconhecimento de que esses direitos são 

construções sociais que emergem de acordos e consensos 

específicos (Bobbio, 2004). Assim, em vez de serem concebidos 

como princípios eternos e imutáveis, os direitos humanos devem 

ser entendidos como conquistas históricas e passíveis de 

adaptação, conforme as circunstâncias sociais. 

Ressalta-se, ainda, a diferença entre os direitos de liberdade, 

que são universais e não discriminatórios, e os direitos sociais, que 

dependem de condições particulares do sujeito, como idade, sexo, 

raça ou condições físicas. Enquanto os direitos de liberdade surgem 

para limitar o poder do Estado, os direitos sociais exigem uma 

intervenção ativa do Estado para serem efetivamente realizados 

(Bobbio, 2010). Essa distinção é central para entender a proliferação 

dos direitos sociais e os desafios associados à sua implementação. 

 
A doutrina dos direitos do homem nasceu da filosofia jusnaturalista, 

a qual, para justificar a existência de direitos pertencentes ao homem 

enquanto tal, independentemente do Estado, partira da hipótese de 

um estado de natureza, onde os direitos do homem são poucos e 

essenciais. [...] o estado de natureza era uma mera ficção doutrinária, 

que devia servir para justificar, como direitos inerentes à própria 

natureza do homem (e, como tais, invioláveis por parte dos 

detentores do poder público, inalienáveis pelos seus próprios 

titulares e imprescritíveis por mais longa que fosse a duração de sua 

violação ou alienação), exigências de liberdade provenientes dos que 

lutavam contra o dogmatismo das Igrejas e contra o autoritarismo 

dos Estados (Bobbio, 2010, p. 75). 

 

Embora as discussões sobre o crescimento e à expansão dos 

direitos humanos esteja intrinsecamente ligada às transformações 

sociais e, posteriormente, à atuação dos estados para a sua 

efetivação, é a partir da concepção dos direitos naturais que a 



 

155 

Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão de 17891 é 

proclamada, e, propiciada pela Revolução Francesa, refletiu, de 

maneira expressiva, a noção do direito social à igualdade2 — um 

dos três princípios fundamentais proclamados à época, ao lado da 

liberdade e da fraternidade, que foi, sem dúvida, o ponto central 

do movimento revolucionário3 (Comparato, 2019). 

Foi somente com esse marco que, pela primeira vez na história, 

e transcorridos 25 séculos desde o Período Axial4 — referência 

cronológica em que emergiram as grandes tradições filosóficas, 

religiosas e éticas que moldaram as civilizações humanas, 

consolidando, sobretudo, a ideia de uma igualdade essencial —, a 

igualdade jurídica vai aparecer formalmente estabelecida para 

“todos os homens”5 em um texto normativo com pretensão 

universal e aplicabilidade geral (Comparato, 2019). 

 
1 A Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão de 1789 foi um marco 

fundamental para os direitos humanos, estabelecendo, pela primeira vez, princípios 

universais de liberdade, igualdade e fraternidade que inspiraram legislações e 

movimentos em todo o mundo. Ela consolidou os ideais do Iluminismo e da 

Revolução Francesa, transformando-os em uma base normativa que desafiava a 

estrutura absolutista e hierárquica do Antigo Regime (Comparato, 2019). 
2 Art. 1 da Declaração: “Os homens nascem e são livres e iguais em direitos. As 

distinções sociais só podem ter como fundamento a utilidade comum” 

(Embaixada da França no Brasil, 2017, art. 1). 
3 Acerca disso, Comparato (2019, p. 145) ressalta: “[...] em pouco tempo, aliás, 

percebeu-se que o espírito da Revolução Francesa era, muito mais, a supressão das 

desigualdades estamentais do que a consagração das liberdades individuais para 

todos”. 
4 De acordo com Ramos (2015, p. 10), “[...] a Idade Axial, conceito introduzido por 

Karl Jaspers para fundamentar sua abordagem filosófica da história, constitui o 

eixo central de sua ideia de história. Esse período, situado entre os anos 800 a.C. e 

200 d.C., caracteriza-se por profundas transformações culturais, marcadas pelo 

surgimento das grandes tradições filosóficas e religiosas tanto no Ocidente quanto 

no Oriente”. 
5 Vale destacar que as aspas utilizadas na expressão não têm o propósito de 

sinalizar uma citação literal extraída da Declaração dos Direitos do Homem e do 

Cidadão de 1789, mas assumem, como será analisado adiante, um caráter crítico e 

reflexivo. Elas visam evidenciar que o termo não abrangia, de fato, a totalidade 

das pessoas, excluindo deliberadamente mulheres, negros, minorias étnicas e 



156 

Entretanto, esse preceito não logrou plena consolidação no que 

diz respeito à sua dimensão ontológica6, seja no percurso histórico 

que delineou a afirmação dos direitos humanos, seja em sua 

aplicação efetiva na contemporaneidade (Hollanda, 2020). 

Construídos sob uma perspectiva eurocêntrica, os direitos humanos, 

alicerçados na máxima da igualdade de direitos em sua concepção 

universal, negligenciaram, de forma sistemática, as vozes das 

mulheres, das minorias étnicas e de outros grupos marginalizados. 

Aliás, “se os direitos serviam como o fundamento da legitimidade, o 

que justificava a sua limitação a pessoas de certas idades, sexos, 

raças, religiões ou riqueza?” (Hunt, 2009, p. 133). 

O princípio da igualdade de direitos deveria emergir, 

conforme sua acepção ontológica, intrinsecamente ligado à 

proteção da dignidade humana, transcendendo a mera 

uniformidade formal para consolidar-se como uma construção 

jurídica e social fundamentada na historicidade das relações 

humanas (Mello, 2000). Mais do que um ideal abstrato, configura-

se como um princípio estruturante, voltado à prevenção de 

discriminações arbitrárias e à promoção de um tratamento 

equitativo, a ideia que já aparece nas obras Ética a Nicômaco e 

Retórica, de Aristóteles, adequado às especificidades de cada 

contexto social. 

Todavia, essa igualdade ainda enfrenta entraves consideráveis 

à sua plena concretização, especialmente no que diz respeito à 

edificação do universalismo preconizado pelos Direitos Humanos, 

cuja gênese remonta os ideais jusnaturalistas ressignificados pela 

Revolução Francesa. Embora carreguem um ideal emancipador, 

esses direitos revelam-se limitados por sua matriz eurocêntrica e 

pela resistência persistente em reconhecer as desigualdades 

 
outros grupos historicamente marginalizados. Esse uso denuncia a aparente 

universalidade da igualdade proclamada, que, em verdade, restringia-se a um 

grupo específico: homens, em sua maioria brancos, proprietários e integrantes das 

elites dominantes. As aspas, portanto, sublinham essa contradição, revelando que 

a igualdade prometida, sob o prisma histórico, era parcial e excludente. 
6 Ou seja, sua essência como fundamento essencial e abrangente. 



 

157 

estruturais profundamente enraizadas, como vê-se notadamente 

nas relações de gênero e poder (Hollanda, 2020). 

Porquanto, quando os revolucionários franceses proclamaram 

os ideais de liberdade, igualdade e fraternidade, sua abrangência 

não contemplava a totalidade das pessoas, mas restringia-se a um 

grupo específico: homens, brancos, ricos e integrantes da 

burguesia, excluindo deliberadamente mulheres, negros, pobres e 

outras classes que representavam a maioria da população. Os 

discursos da época, portanto, refletiam essa exclusão deliberada e 

sustentavam a desigualdade existente: 

 
[...] Assim, entabulavam os discursos: “Desde quando é decente ver as 

mulheres abandonarem os pios cuidados de suas casas, os berços de 

seus filhos, para virem a espaços públicos, discursarem nas galerias, 

nos foros do Senado? Foi aos homens que a natureza confiou os 

cuidados domésticos? Foi a nós que ela deu seios para amamentar 

nossas crianças?” (Levy; Applewhite; Johnson, 1979, p. 219). 

 

Paralelamente, Olympe de Gouges redigiu, em 1791, a 

Declaração dos Direitos da Mulher e da Cidadã7, por meio da qual 

defendia que todos os direitos proclamados na Declaração dos 

Direitos do Homem e do Cidadão de 1789 deveriam ser igualmente 

atribuídos às mulheres (Gouges, 2021). Além disso, a autora 

apresentou uma versão própria do Contrato Social, reafirmando a 

 
7 “Preâmbulo. As mães, filhas, irmãs, mulheres representantes da nação 

reivindicam constituir-se em uma assembleia nacional. Considerando que a 

ignorância, o menosprezo e a ofensa aos direitos da mulher são as únicas causas 

das desgraças públicas e da corrupção no governo, resolvem expor em uma 

declaração solene, os direitos naturais, inalienáveis e sagrados da mulher. Assim, 

que esta declaração possa lembrar sempre, a todos os membros do corpo social 

seus direitos e seus deveres; que, para gozar de confiança, ao ser comparado com 

o fim de toda e qualquer instituição política, os atos de poder de homens e de 

mulheres devem ser inteiramente respeitados; e, que, para serem fundamentadas, 

doravante, em princípios simples e incontestáveis, as reivindicações das cidadãs 

devem sempre respeitar a constituição, os bons costumes e o bem-estar geral. [...] 

Artigo 1º. A mulher nasce livre e tem os mesmos direitos do homem. As distinções 

sociais só podem ser baseadas no interesse comum” (Gouges, 2021, p. 3-4). 



158 

inclusão feminina nos ideais revolucionários (Gouges, 2021). 

Contudo, essas propostas foram, por óbvio, prontamente rejeitadas 

pela sociedade da época, que se mantinha arraigada aos valores 

excludentes (Hunt, 2009). 

Assim, no contexto da Revolução Francesa, os direitos das 

mulheres foram amplamente marginalizados nas discussões 

políticas, já que, embora houvesse entusiasmo em torno dos 

direitos universais, a aplicação desses direitos às mulheres 

enfrentou uma resistência significativa. Mesmo quando alguns 

deputados admitiram que a declaração se aplicava a todos os 

homens, a extensão desses direitos às mulheres foi amplamente 

rejeitada (Hunt, 2009). 

 
Nenhum dos artigos da declaração especificava os direitos de grupos 

particulares. “Os homens”, “o homem”, “cada homem”, “todos os 

cidadãos”, “cada cidadão”, “a sociedade”, “qualquer sociedade” 

eram contrastados com “ninguém”, “nenhum indivíduo”, “nenhum 

homem”. Era literalmente tudo ou nada. As classes, as religiões e os 

sexos não apareciam na declaração. Embora a ausência de 

especificidade logo criasse problemas, a generalidade das afirmações 

não era uma grande surpresa (Hunt, 2009, p. 132-133). 

 

Durante a Revolução, alguns avanços para os direitos 

humanos das mulheres foram consagrados; porém, esses 

progressos foram frequentemente revertidos. O direito ao divórcio, 

estabelecido em 1792, por exemplo, foi revogado em 1816 e só foi 

reinstituído em 1884, com restrições. Isso ilustra como as 

conquistas para as mulheres eram voláteis e dependiam das 

mudanças de regimes políticos. Além disso, os direitos das 

mulheres não foram debatidos com a mesma profundidade e 

intensidade que outras questões sociais sobre as minorias, como a 

escravidão e os direitos dos judeus. A falta de uma organização 

estruturada de defesa contribuiu para que a questão das mulheres 

fosse tratada como secundária, sem campanhas significativas até o 

final do século XVIII (Hunt, 2009). 



 

159 

Mesmo figuras masculinas progressistas como Condorcet, que 

defendiam a igualdade e os direitos humanos, abordaram as 

questões relacionadas às mulheres de forma proeminente apenas 

após o início da Revolução. Essas questões reafirmavam que os 

direitos humanos se baseiam na capacidade de raciocinar; sendo 

assim, as mulheres, por possuírem essa capacidade, deveriam ter 

direitos iguais. No entanto, a lógica dessas questões não conseguiu 

mobilizar um consenso amplo (Hunt, 2009). 

Após o fervor revolucionário, as mulheres enfrentaram uma 

crescente repressão. Em 1793, a Convenção Nacional suprimiu os 

clubes políticos femininos, argumentando que sua participação 

desviava as mulheres de suas “funções naturais”. Apesar dessa 

repressão, a discussão sobre os direitos das mulheres não se 

extinguiu. Mesmo marginalizadas oficialmente, as mulheres 

continuaram a buscar igualdade e a desafiar as normas 

estabelecidas, aproveitando as novas oportunidades criadas pela 

liberdade de imprensa e engajando-se ativamente em debates sobre 

direitos (Hunt, 2009). 

Essa concepção limitada de universalismo foi ressignificada 

no século XX, especialmente com a Declaração Universal dos 

Direitos Humanos de 1948 (ONU, 1948), que, sob impacto das 

atrocidades reveladas no pós-Segunda Guerra Mundial, foi 

adotada pelas Nações Unidas e retomou os ideais da Revolução 

Francesa como fundamentos para a proteção de direitos 

(Comparato, 2019). Com base em sua concepção como direitos 

naturais, assume-se, então, que os direitos humanos seriam 

universais e atemporais, aptos a atender aos anseios de dignidade 

e autonomia em qualquer época ou lugar. 

Entretanto, esse universalismo pressupõe a existência de uma 

natureza humana única, cuja compreensão permitiria a formulação 

de garantias suficientes para a realização plena da experiência 

humana. Contudo, essa perspectiva contribuiu para a construção 

de um padrão de humanidade limitado, incapaz de abarcar as 

múltiplas possibilidades do ser. O modelo de sujeito projetado pela 

modernidade — europeu, masculino, branco, cristão, 



160 

heteronormativo, proprietário e típico — tornou-se a referência 

para a definição dos direitos humanos, excluindo outras formas de 

existência e impondo hierarquias entre seres humanos, saberes e 

visões de mundo (Hollanda, 2020). Nesse sentido: 

 
Não há moral universal, já que a história do mundo é a história de 

uma pluralidade de culturas e, neste sentido, buscar uma 

universalidade, ou até mesmo o princípio de universalidade 

clamado por Kant, como critério para toda moralidade, é uma versão 

imperialista de tentar fazer com que valores de uma determinada 

cultura sejam gerais. Há uma pluralidade de culturas no mundo e 

essas culturas produzem seus próprios valores. A pretensão de 

universalidade desses instrumentos simboliza a arrogância de 

imperialismo cultural do mundo ocidental, que tenta universalizar 

suas próprias crenças. A noção universal de direitos humanos é 

identificada como uma noção construída pelo modelo ocidental. O 

universalismo induz, nessa visão, à destruição da diversidade 

cultural (Piovesan, 2011, p. 209). 

 

Portanto, o conceito de universalismo baseia-se na premissa de 

que as faculdades de razão e sensação são, em essência, 

potencialmente idênticas em todos os seres humanos, 

independentemente de fatores como cultura, classe, raça, sexo ou 

gênero. A partir dessa perspectiva, as diferenças existentes entre as 

condições de vida dos indivíduos deixam de ser reconhecidas como 

fontes legítimas de visões alternativas sobre a realidade, sendo 

tratadas como obstáculos a serem superados por uma abordagem 

considerada neutra e objetiva. 

Esse padrão de normalização reflete as bases da modernidade, 

em que o sujeito colonial e escravocrata determinou os parâmetros 

de dignidade e legitimidade. Consequentemente, esses direitos 

contribuíram para o reforço das estruturas de poder, 

invisibilizando outras formas de vida e conhecimento que 

ameaçavam o projeto hegemônico (Hollanda, 2020). 

A partir disso, justificam-se as práticas de dominação cultural e 

colonial ao privilegiar valores ocidentais, relegando as contribuições 



 

161 

e perspectivas de outras culturas a um plano secundário. Essa 

abordagem se fundamenta em uma construção absolutista, derivada 

de premissas teológicas, cosmológicas ou racionais, que 

negligenciam os contextos históricos e culturais específicos, 

reforçando, assim, a hegemonia ocidental (Benvenuto, 2015). 

Portanto, a teoria tradicional dos direitos humanos possui 

raízes profundamente conectadas a contextos histórico-geográficos 

específicos, bem como a fundamentos antropológicos e filosóficos 

que demandam análise crítica para desconstruir a crença 

amplamente difundida em sua neutralidade e universalismo. A 

concepção ocidental predominante vincula os direitos humanos às 

revoluções políticas e filosóficas ocorridas na Europa, como as lutas 

inglesas, francesas e norte-americanas dos séculos XVII e XVIII, 

além de alinhá-los à tradição racionalista da modernidade e ao 

projeto liberal-burguês de organização social (Bragato, 2014). 

Esse modelo, entretanto, atua de forma seletiva e excludente, 

rejeitando aquilo que não reflete sua própria imagem. Mais do que 

criticar os direitos escolhidos, como liberdade, igualdade e 

dignidade, é fundamental analisar os mecanismos que 

consolidaram essa visão como central e marginalizaram outras 

formas de existência, reduzindo-as a caricaturas em vez de 

reconhecer sua legitimidade (Bragato, 2014). 

O projeto moderno europeu defendeu simultaneamente o 

ideário de direitos universais e o estabelecimento de estruturas de 

dominação, apoiadas em um sistema colonial patriarcal e 

escravocrata que se impôs sobre as Américas, a África e a Ásia. 

Assim, sob o discurso de “salvar” populações consideradas 

primitivas, selvagens ou subdesenvolvidas, o humanismo 

racionalista europeu justificou graves violações de direitos, 

enquanto consolidava uma epistemologia hegemônica que 

silenciava outras vozes (Bragato, 2014). 

Aqueles que não se enquadram no padrão de sujeito moderno 

foram tratados como desvios, e não como legítimas expressões de 

humanidade. Afirmar a dignidade desses sujeitos representa uma 

ruptura com a ordem social forjada pelas estruturas coloniais, 



162 

desafiando as hierarquias de poder estabelecidas e desvelando as 

violências que alicerçaram os sistemas de dominação nas américas 

e em outras regiões (Bragato, 2014). Agregado à igualdade natural, 

isso paradoxalmente abriu espaço para discriminações mais 

virulentas, como o sexismo, o racismo e o antissemitismo no século 

XX (Giarola, 2010). 

 
Quando se tornou mais intimamente entrelaçado com a etnicidade, 

o nacionalismo alimentou uma ênfase crescente nas explicações 

biológicas para a diferença. Os argumentos para os direitos do 

homem tinham se baseado na pressuposição da igualdade da 

natureza humana em todas as culturas e classes. Depois da 

Revolução Francesa, tornou-se cada vez mais difícil reafirmar as 

diferenças simplesmente com base na tradição, nos costumes ou na 

história. As diferenças tinham de ter um fundamento mais sólido se 

os homens quisessem manter a sua superioridade em relação às 

mulheres, os brancos em relação aos negros ou os cristãos em relação 

aos judeus. Em suma, se os direitos deviam ser menos que 

universais, iguais e naturais, era preciso explicar por quê. Em 

consequência, o século XIX presenciou uma explosão de explicações 

biológicas da diferença. Ironicamente, portanto, a própria noção de 

direitos humanos abriu inadvertidamente a porta para formas mais 

virulentas de sexismo, racismo e antissemitismo. Com efeito, as 

afirmações de alcance geral sobre a igualdade natural de toda a 

humanidade suscitavam asserções igualmente globais sobre a 

diferença natural, produzindo um novo tipo de opositor aos direitos 

humanos, até mais poderoso e sinistro do que os tradicionalistas. As 

novas formas de racismo, antissemitismo e sexismo ofereciam 

explicações biológicas para o caráter natural da diferença humana 

(Hunt, 2009, p. 187-188). 

 

Essas discriminações passaram a ser justificadas por 

explicações biológicas que reforçavam hierarquias entre grupos, 

perpetuando a desigualdade, mesmo em contextos em que os 

direitos humanos deveriam ser universais e igualitários (Giarola, 

2010). Essa perspectiva é relevante para discutir como os direitos 

humanos, proclamados como universais, falharam em proteger as 



 

163 

diferenças de gênero estabelecidas nas relações de poder, 

perpetuando desigualdades, por exemplo, no mercado de trabalho. 

Emerge, assim, que, para os direitos humanos serem 

verdadeiramente efetivos em relação às mulheres, é imprescindível 

transcender a universalidade abstrata e incorporar uma 

compreensão crítica das dinâmicas históricas de opressão. A 

violação sistemática dos direitos das mulheres é fruto de estruturas 

patriarcais e de dominação masculina que, ao longo da história, 

naturalizaram relações desiguais de poder e sustentaram 

desigualdades de gênero em todas as esferas sociais, econômicas, 

culturais e políticas. 

Essas estruturas não são apenas manifestações individuais de 

discriminação, mas sistemas de opressão que moldam as instituições 

e as práticas sociais, criando barreiras simbólicas e materiais à 

igualdade de gênero. O patriarcado, como sistema de organização 

social, posiciona o masculino como norma universal e invisibiliza ou 

marginaliza o feminino, perpetuando desigualdades e dificultando 

a efetivação de direitos como a igualdade e a justiça social. 

Essas desigualdades são reforçadas por discursos e práticas 

institucionais que legitimam a exclusão e a subordinação das 

mulheres, tornando desiguais os acessos à justiça, à educação, ao 

trabalho e a outros direitos fundamentais. Portanto, abordar os 

direitos humanos sob essa ótica exige não apenas reconhecer as 

violações históricas sofridas pelas mulheres, mas também enfrentar 

as raízes estruturais dessas desigualdades. 

Dessa forma, torna-se claro que a efetivação dos direitos 

humanos para as mulheres não pode ser reduzida a um discurso 

universalista ou formalista. Ela demanda a construção de políticas 

e abordagens interseccionais que considerem as especificidades de 

gênero, raça, classe e outras categorias de análise que estruturam 

as desigualdades, reconhecendo a interdependência entre os 

fatores históricos, culturais e sociais que mantêm a subordinação 

feminina. 

 

  



164 

A desigualdade de gênero e os direitos humanos das mulheres 

 

A conceituação de gênero surgiu como uma categoria analítica 

desenvolvida no final do século XX, em resposta à insuficiência das 

teorias sociais tradicionais para explicar as persistentes 

desigualdades entre homens e mulheres na sociedade. O gênero é 

uma construção social que organiza as relações entre os sexos e 

estrutura as percepções de poder, indo além das características 

biológicas para englobar as interpretações culturais e sociais 

impostas sobre os corpos, que determinam os papéis e 

comportamentos esperados de homens e mulheres. Essa 

construção foi usada no decorrer da história como uma ferramenta 

para articular o poder, invocando diferenças biológicas para 

justificar hierarquias e relações desiguais (Scott, 1990). 

 
Minha definição de gênero tem duas partes e diversos subconjuntos, 

que estão interrelacionados, mas devem ser analiticamente 

diferenciados. O núcleo da definição repousa numa conexão integral 

entre duas proposições: (1) o gênero é um elemento constitutivo de 

relações sociais baseadas nas diferenças percebidas entre os sexos e 

(2) o gênero é uma forma primária de dar significado às relações de 

poder (Scott, 1990, p. 86). 

 

Assim, os discursos sobre gênero são utilizados como um meio 

de naturalizar a dominação masculina, sustentando a percepção de 

que o papel subordinado das mulheres é uma consequência 

inevitável de suas capacidades biológicas, como a reprodução. Essa 

visão posiciona as mulheres em uma estrutura que associa seu 

valor social a funções biológicas, como a maternidade, restringindo 

sua participação nos espaços públicos e políticos e reforçando a 

dicotomia entre os domínios masculino (público) e feminino 

(privado) (Scott, 1990). 

Nesse contexto, a construção do gênero é uma prática 

performativa, composta por atos repetitivos que consolidam o que 

entendemos como identidade de gênero. Esses atos não refletem 



 

165 

uma essência interna, mas criam a aparência de uma identidade 

estável, necessária para manter estruturas de dominação, como o 

patriarcado e a heterossexualidade compulsória (Butler, 2018). 

O corpo, portanto, não é uma entidade neutra ou natural, mas 

politicamente regulado, desempenhando um papel central na 

produção de significados de gênero e na hierarquização social. As 

normas culturais e discursivas frequentemente relegam o corpo 

feminino à função de reprodutor, contribuindo para sua 

subordinação na sociedade, e as diferenças entre os sexos são 

construídas, então, para justificar e sustentar relações de poder, 

promovendo a subordinação feminina (Butler, 2018). 

A investigação sobre como o conceito de gênero legitima e 

molda as relações sociais revela sua interação recíproca com a 

sociedade, destacando os contextos específicos em que a política 

contribui para a construção desse conceito (Scott, 1990). 

Simultaneamente, o gênero influencia e sustenta estruturas 

políticas como o patriarcado. Ao contrário do homem, a mulher foi 

associada à espécie e vinculada socialmente à natureza e à 

maternidade, reforçando a ideia de que ela está presa à sua função 

biológica, enquanto o homem transcende esse papel, dedicando-se 

à criação e a projetos futuros (Beauvoir, 1970). 

A análise histórica do patriarcado e da mercantilização da 

capacidade reprodutiva feminina evidencia que esse sistema, 

apesar de profundamente arraigado nas sociedades, é uma 

construção social e cultural, e não uma condição natural e imutável. 

Reconhecer essa construção abre caminho para questionar e 

desconstruir as estruturas que perpetuam a desigualdade de 

gênero, já que permite desmistificar e combater o discurso que 

restringe as mulheres a papéis centrados unicamente em suas 

funções reprodutivas, afastando-as das esferas de decisão e poder 

na sociedade (Lerner, 2019). 

Na Europa, as origens da divisão dos papéis de gênero e as 

relações de poder remontam à Revolução Agrícola pré-histórica 

(período Neolítico), em que a sociedade primitiva passa de grupos 

de caçadores-coletores para comunidades agrícolas sedentárias. 



166 

Nesse novo modelo, estruturou-se uma sociedade em que as 

mulheres foram relegadas ao espaço doméstico e às funções 

reprodutivas, enquanto os homens se dedicavam às atividades 

produtivas e de defesa na esfera pública, consolidando uma rígida 

estruturação dos papéis de gênero (Lerner, 2019). 

Com a socialização, a civilização ocidental absorveu e 

perpetuou esses conceitos por meio da linguagem e da filosofia, 

refletidos, por exemplo, na figura de Eva na tradição bíblica, que 

simboliza a origem da submissão feminina, e na concepção 

aristotélica da mulher como “um homem incompleto”. Essa 

estrutura de poder consolidou-se ao longo dos séculos, fazendo 

com que as mulheres internalizassem sua subordinação e, em 

muitos casos, cooperassem com a manutenção do patriarcado, por 

aceitação ou defesa ativa desse sistema (Lerner, 2019). 

Assim, principalmente após o Concílio de Trento (1545-1563), 

em que a Europa já movimenta a colonização8, se estabeleceu uma 

ética sexual e social focada no adestramento das mulheres para 

servir ao projeto colonizador. Esse adestramento visava não apenas 

a organização social, mas também a moralização das condutas 

femininas, com a Igreja exercendo um papel central na imposição 

de normas comportamentais que regulavam a sexualidade e a 

maternidade (Del Priore, 2004). 

Nessa perspectiva, a discriminação de gênero nas américas foi 

profundamente influenciada pela colonização europeia, que trouxe 

uma nova hierarquia sexual para disciplinar e subordinar 

mulheres, especialmente indígenas e africanas, de acordo com as 

necessidades econômicas coloniais. Essa organização, além de 

 
8 A colonização é um processo histórico pelo qual uma potência (o Estado 

industrial) expande seu território e seu domínio político, econômico e cultural 

sobre outro povo ou região (a colônia). Esse processo envolve a ocupação, 

exploração dos recursos naturais, imposição de valores culturais e a subjugação 

das populações nativas. Embora tenha ocorrido em diferentes períodos históricos, 

a colonização se intensificou especialmente entre os séculos XV e XIX, durante o 

período das grandes navegações e da expansão europeia para os continentes 

americano, africano e asiático (Ferro, 2017). 



 

167 

cultural, funcionava como uma estratégia econômica para 

desmantelar a vida comunitária das populações nativas e facilitar 

a exploração capitalista. Portanto, a exploração de gênero foi usada 

como meio de consolidar a mão de obra para as atividades 

coloniais, destacando a conexão entre dominação colonial, 

patriarcado e exploração econômica (Federici, 2004). 

O sistema opressivo de gênero binário e hierárquico foi uma 

construção imposta pela colonização e pela consolidação do 

sistema patriarcal, em que gênero e raça tornaram-se 

interdependentes, atuando como ferramentas de controle social 

destinadas a subordinar tanto homens quanto mulheres 

racializados (Lugones, 2008). Nesse contexto, torna-se fundamental 

abordar a desigualdade e os direitos humanos a partir de uma 

perspectiva interseccional, reconhecendo como os marcadores de 

gênero, raça e classe se entrelaçam para estruturar sistemas 

complexos de opressão e exclusão social (Crenshaw, 2002). 

Essa realidade, configurada como uma forma de poder que 

permeia toda a organização social, manifesta-se por meio de 

discursos e práticas destinados a moldar e controlar os indivíduos 

(Foucault, 1979). No século XXI, essa dinâmica perpetua-se, como 

consequência lógica, nas relações de trabalho, consolidando-se como 

uma violência simbólica e uma violação direta aos direitos humanos 

das mulheres: a divisão sexual do trabalho permanece sustentada 

por discursos que reforçam a dominação sexista, em que as relações 

sociais, centradas no androcentrismo, negam o reconhecimento das 

qualificações e habilidades individuais das mulheres. 

Essa estrutura é reforçada pela abordagem universalista dos 

direitos humanos, que, ao se fundamentar em princípios de 

neutralidade e objetividade, ignora as especificidades de gênero. 

Essa perspectiva não apenas contribui para a subjugação desses 

fatores, mas também naturaliza desigualdades e legitima a 

exclusão sistêmica das mulheres, perpetuando hierarquias de 

poder historicamente estabelecidas. 

Na tradição das doutrinas biológicas que fundamentaram 

estruturas hierárquicas na sociedade, as mulheres não eram apenas 



168 

consideradas menos racionais que os homens devido à falta de 

acesso à educação; sua própria biologia as confinava à esfera 

privada e doméstica, tornando-as supostamente inadequadas para 

a política, os negócios ou as profissões. Essa concepção essencialista 

e naturalizante assegurava que a educação ou as mudanças nas 

condições ambientais não seriam capazes de alterar as 

desigualdades intrínsecas, perpetuando uma hierarquia legitimada 

pela “natureza humana” (Hunt, 2009). 

Embora o sexismo tenha sido uma das ideologias menos 

organizadas entre as demais ideologias de dominação, tanto em 

termos políticos quanto intelectuais, ele exerceu um papel 

fundamental na estruturação das relações sociais. Diferentemente 

de outros grupos marginalizados, como os escravizados ou os 

judeus, cuja exclusão total podia ser concebida em discursos 

extremistas, as mulheres desempenhavam um papel indispensável 

na reprodução da nação e, por isso, não podiam ser completamente 

excluídas. No entanto, essa inclusão restringia-se à esfera privada, 

em que suas supostas qualidades biológicas eram consideradas 

úteis, ainda que insuficientes para qualquer participação na esfera 

pública (Scott, 1990). 

A diferença sexual, amplamente naturalizada, ganhou um 

peso político ainda mais acentuado com os questionamentos que 

emergiram durante a Revolução Francesa. A defesa explícita da 

igualdade política entre homens e mulheres colocou em xeque os 

fundamentos biológicos que justificavam a inferioridade feminina, 

forçando uma reformulação desse discurso (Hunt, 2009). Em vez 

de serem vistas como inferiores dentro da mesma escala biológica 

que os homens, as mulheres passaram a ser concebidas como 

essencialmente diferentes, sendo moldadas como o “sexo oposto”, 

um conceito que cristalizou a exclusão na esfera pública sob o 

pretexto de diferenças naturais. 

Essa construção discursiva evidencia como as relações de 

gênero foram historicamente entrelaçadas com sistemas de 

dominação e controle que, ainda hoje, se refletem nas 

desigualdades laborais enfrentadas pelas mulheres. A ideia de uma 



 

169 

universalidade dos direitos humanos, ao ignorar essas bases 

estruturais e históricas, legitima a invisibilidade das desigualdades 

de gênero no trabalho, perpetuando uma concepção androcêntrica 

que negligencia as experiências e demandas femininas. Assim, é 

essencial considerar como essas hierarquias naturalizadas 

continuam operando dentro do paradigma universalista, 

dificultando a plena efetivação da igualdade no âmbito laboral. 

Os direitos humanos enfrentam desafios significativos ao 

tentar conceituar e aplicar o princípio da igualdade para aqueles 

socialmente percebidos como “diferentes”9. No âmbito jurídico, a 

igualdade perante a lei é frequentemente interpretada sob um viés 

de características universais, que, não raro, refletem padrões 

masculinos. Essa abordagem, ao negligenciar as diferenças reais e 

ignorar a estrutura patriarcal — que utilizou a dominação 

masculina para moldar as relações de poder nos países colonizados 

—, acaba por negar aspectos essenciais das identidades e condições 

vividas por grupos marginalizados (Jelin, 1994). 

As desigualdades sociais, especialmente as que afetam as 

mulheres, têm gerado reivindicações por acesso a espaços e 

 
9 A ideia de que os seres humanos não são iguais porque não nascem iguais e, 

portanto, não podem ser tratados de tal maneira, emerge como uma reação ao 

ideal de igualdade e fraternidade promovido pela Revolução Francesa. Contudo, 

a desconstrução da oposição binária entre igualdade e diferença revela sua 

interdependência: a igualdade não exige a eliminação da diferença, assim como a 

diferença não impede a igualdade. Sob essa perspectiva, pode-se afirmar que os 

seres humanos nascem simultaneamente iguais e diferentes, sendo a igualdade 

inseparável da diversidade. O discurso da diferença binária entre macho e fêmea 

representa outra armadilha, pois ignora as múltiplas diferenças existentes dentro 

de cada grupo — sejam elas de comportamento, subjetividade, sexualidade ou 

experiências históricas. A simplificação em categorias como masculino/feminino 

ou macho/fêmea reduz a complexidade das identidades individuais e coletivas, 

suprimindo a riqueza das variações internas a cada categoria. Assim, a superação 

dessa disjunção exige a recusa da oposição igualdade/diferença e a valorização 

das múltiplas diferenças como elementos constitutivos das identidades. Somente 

a aceitação da pluralidade pode romper com as limitações impostas pelo 

binarismo e abrir caminho para uma compreensão mais inclusiva e ampla da 

igualdade (Scott, 1988). 



170 

posições historicamente negados a elas, como clubes exclusivos, 

ocupações tradicionalmente dominadas por homens, e cargos 

hierárquicos no mercado de trabalho e na política. Também se 

destacam denúncias contra práticas discriminatórias e 

desigualdades salariais, incluindo a demanda por remuneração 

igualitária para trabalho de igual valor (Jelin, 1994). 

Ainda assim, a igualdade formal pode se revelar insuficiente 

ou até mesmo inadequada em contextos específicos. No caso de 

trabalhadoras grávidas ou mães, por exemplo, seria mais 

apropriado tratar a questão com base na igualdade pura ou 

reconhecer e abordar as diferenças de maneira particular? Nesse 

cenário, o feminismo tem desempenhado um papel fundamental 

ao desconstruir e criticar os fundamentos do paradigma 

dominante, que estabelece o homem ocidental como padrão 

universal, relegando as mulheres e outros grupos à condição de 

diferentes ou invisíveis (Jelin, 1994). 

Assim, a relação entre direitos humanos, mulheres como 

sujeito de direitos e a universalidade destaca uma tensão 

fundamental: a disparidade entre a igualdade formal proclamada 

e a necessidade de uma equidade substantiva que abarque, 

efetivamente, as experiências femininas. A inclusão das mulheres 

como sujeitos plenos de direitos exigiu uma reinterpretação 

profunda e transformadora da ideia de cidadania, já que, 

historicamente, os direitos humanos foram concebidos com uma 

visão universal que, na prática, ignorava a realidade das mulheres, 

excluindo-as da participação equitativa nas esferas política e 

pública, o que exigiu uma redefinição da cidadania para que os 

direitos pudessem ser verdadeiramente universais, incluindo as 

mulheres em sua totalidade (Pateman, 1993). 

Essa reinterpretação vai além da mera inclusão formal de 

direitos e se estende à busca por uma equidade substantiva que 

reconheça as especificidades das mulheres e suas condições sociais, 

econômicas e culturais. A igualdade formal não é suficiente para 

corrigir as desigualdades profundamente arraigadas. A equidade 

substantiva requer políticas e práticas que reconheçam e abordem 



 

171 

os obstáculos estruturais e culturais que limitam o acesso e a 

participação das mulheres. Portanto, a universalidade dos direitos 

humanos só é plenamente alcançada quando a cidadania é 

redefinida para incluir a diversidade de experiências e 

necessidades das mulheres, garantindo que as normas jurídicas e 

sociais reflitam essa complexidade e promovam uma participação 

plena e igualitária. 

A igualdade, nesse sentido, não é um dado natural, mas uma 

construção social coletiva em que a organização política 

desempenha um papel crucial para sua consolidação. Entretanto, 

idealizá-la sem reconhecer as desigualdades de poder e as 

hierarquias sociais pode comprometer sua efetivação, perpetuando 

discriminações com base em características como gênero, raça e 

classe social (Scott, 2005). 

O conceito de gênero, por sua vez, revela-se uma categoria de 

análise ambivalente, operando simultaneamente em duas 

dimensões interligadas: a político-econômica e a cultural-

valorativa. Na esfera político-econômica, o gênero está associado a 

desigualdades materiais, como disparidades salariais, acesso 

limitado a recursos e segregação ocupacional, que são 

institucionalizadas nos sistemas econômicos e políticos. Essas 

estruturas restringem as oportunidades das mulheres, reforçando 

as desigualdades de poder (Fraser, 2001). 

Por outro lado, a dimensão cultural-valorativa aborda a 

desvalorização simbólica e social das mulheres, sustentada por 

normas androcêntricas e sexistas. Essas normas impactam 

diretamente o status cultural das mulheres, limitando seu 

reconhecimento e influência na esfera pública e na vida cotidiana 

(Fraser, 2001). 

Essas duas dimensões não atuam de maneira isolada; ao 

contrário, se entrelaçam em uma dinâmica dialética. Normas 

culturais androcêntricas, que desvalorizam as mulheres, são 

institucionalizadas no Estado e na economia, enquanto a 

desvantagem econômica das mulheres restringe sua capacidade de 

influenciar a cultura e de participar de forma equitativa nos 



172 

processos políticos e sociais. O resultado é um círculo vicioso de 

subordinação cultural e econômica, que perpetua injustiças de 

gênero em ambas as esferas (Fraser, 2001). 

Para romper esse ciclo, é imprescindível adotar uma 

abordagem integrada que articule redistribuição, reconhecimento 

e representação. A redistribuição diz respeito à necessidade de 

eliminar desigualdades econômicas e de promover uma alocação 

equitativa de recursos, evidenciada, por exemplo, nas disparidades 

salariais e na desvalorização do trabalho doméstico e de cuidado, 

majoritariamente realizado por mulheres. 

O reconhecimento busca corrigir a desvalorização histórica 

das mulheres e seus papéis sociais, desafiando normas culturais 

patriarcais que perpetuam estereótipos de gênero. Já a 

representação foca na inclusão efetiva das mulheres nos espaços de 

decisão política e institucional, garantindo que suas demandas 

sejam incorporadas ao debate público e às políticas públicas 

(Fraser, 2001). 

A ausência de uma articulação entre essas três dimensões 

reforça as desigualdades de gênero em todas as suas manifestações. 

A paridade participativa, nesse contexto, deve ir além da 

formalidade para tornar-se substantiva, assegurando que as vozes 

femininas não apenas sejam ouvidas, mas influenciem 

efetivamente as decisões políticas, econômicas e culturais. Essa 

integração é indispensável para a construção de uma justiça social 

que enfrente tanto as desigualdades estruturais quanto os fatores 

históricos e culturais que as sustentam (Fraser, 2001). 

No âmbito das relações trabalhistas, a luta pela igualdade de 

gênero é ainda mais desafiadora, dado que a estrutura social e 

econômica contemporânea continua a se basear no capital como 

critério de acesso à voz e ao poder. A invisibilidade das mulheres 

no trabalho doméstico e reprodutivo, historicamente essencial para 

a manutenção das sociedades, reflete a desvalorização dessas 

funções, que permanecem negligenciadas mesmo em contextos de 

transformação social. Essa desvalorização é agravada pela 

segregação ocupacional e pela discriminação salarial, que confinam 



 

173 

as mulheres a funções tradicionalmente associadas ao cuidado e ao 

serviço pessoal, limitando suas oportunidades de ascensão e 

perpetuando sua exclusão econômica (Fraser, 2002). 

Além disso, a divisão sexual do trabalho, ancorada no 

patriarcado, reforça a falta de autonomia feminina ao vinculá-las 

ao espaço doméstico e ao excluir suas vozes das esferas de poder e 

decisão. Mesmo quando as mulheres acessam o espaço público, seja 

por meio do trabalho remunerado ou da participação em 

movimentos comunitários, enfrentam sobrecarga e falta de 

reconhecimento, perpetuando a opressão sob novas formas. Essa 

sobrecarga é agravada pela dupla ou tripla jornada, que inclui 

trabalho remunerado, responsabilidades domésticas e atividades 

comunitárias, limitando ainda mais a emancipação feminina 

(Fraser, 2002). 

Nesse cenário, o feminismo tem desempenhado um papel 

fundamental ao expor os pilares que sustentam a desigualdade de 

gênero. A luta por redistribuição econômica deve estar alinhada ao 

reconhecimento das especificidades culturais e à representação 

política efetiva das mulheres. Essa articulação é essencial para 

superar o dilema entre redistribuição e reconhecimento, que, 

frequentemente, gera tensões, mas é indispensável para a 

construção de uma sociedade verdadeiramente inclusiva e 

igualitária (Fraser, 2002). 

Portanto, a emancipação plena das mulheres depende de uma 

abordagem que integre redistribuição, reconhecimento e 

representação, rompendo com os padrões androcêntricos que 

perpetuam a exclusão feminina. Somente com a transformação 

simultânea das estruturas econômicas e culturais será possível 

garantir a inclusão e a equidade, assegurando que as mulheres 

possam exercer plenamente sua autonomia e contribuir para a 

construção de uma sociedade mais justa e democrática (Fraser, 

2002; Young, 2000). 

 

  



174 

Considerações finais 

 

Apesar das limitações e dificuldades enfrentadas pelas 

mulheres, a filosofia dos direitos humanos forneceu uma base para 

a luta contínua por igualdade. A ideia de direitos universais, apesar 

de suas limitações e críticas, abriu um espaço significativo para o 

debate e a contestação das normas tradicionais, que, 

historicamente, mantiveram as mulheres em posições de 

desigualdade, mas devem ser ressignificadas frente às críticas. 

A pretensa neutralidade do universalismo dos direitos 

humanos revelou-se, ao longo do tempo, uma narrativa sedutora, 

mas profundamente excludente. Sob o véu de uma igualdade 

formal, perpetuou estruturas hierárquicas que silenciaram as vozes 

femininas, ignorando as especificidades de gênero que moldam a 

experiência humana. O paradigma universalista, construído sob 

bases eurocêntricas e masculinas, falhou em reconhecer que a 

igualdade não é um ponto de partida, mas um ideal a ser alcançado 

por meio da desconstrução das desigualdades históricas e 

estruturais que alicerçam as relações de poder. 

Sendo assim, este estudo revelou que a perpetuação da 

dicotomia entre o público e o privado, aliada à desvalorização 

simbólica e econômica das mulheres, não apenas restringe seus 

direitos, mas compromete a legitimidade do próprio discurso de 

direitos humanos. A ausência de políticas que articulem 

redistribuição, reconhecimento e representação impede a 

superação de injustiças sistêmicas, consolidando um ciclo de 

exclusão que transcende gerações. 

Por fim, a ressignificação do universalismo é urgente e 

inadiável. Não se trata de rejeitar seus fundamentos, mas de 

reconstruí-los a partir de uma perspectiva interseccional que 

valorize a pluralidade das experiências humanas. Enquanto o 

universalismo continuar a ignorar as dinâmicas de opressão de 

gênero, permanecerá um instrumento de privilégio disfarçado de 

emancipação. A verdadeira universalidade só será alcançada 

quando as especificidades forem integradas ao conceito de 



 

175 

igualdade, não como exceções, mas como condições indispensáveis 

para a realização de uma justiça social que seja, de fato, universal. 

 

 

Referências 

 

BEAUVOIR, S. B. O segundo sexo: fatos e mitos. Tradução: Sérgio 

Milliet. 4. ed. São Paulo: Difusão Europeia do Livro, 1970. 

BENVENUTO, J. Universalismo, relativismo e Direitos Humanos: 

uma revisita contingente. São Paulo: Lua Nova, 2015. 

BOBBIO, N. A era dos Direitos Humanos. Rio de Janeiro: Elsevier, 2004. 

BOBBIO, N. Teoria geral do direito. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 

2010. 

BRAGATO, F. Para além do discurso eurocêntrico dos direitos 

humanos: contribuições da descolonialidade. Revista Novos 

Estudos Jurídicos, [S. l.], v. 19, n. 1, p. 201-230, 2014. DOI: 

https://doi.org/10.14210/nej.v19n1.p201-230. Disponível em: 

https://periodicos.univali.br/index.php/nej/article/view/5548. 

Acesso em: 12 nov. 2025. 

BUTLER, J. Problemas de gênero: feminismo e subversão da 

identidade. Tradução: Renato Aguiar. 16. ed. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2018. 

COMPARATO, F. K. A Afirmação histórica dos Direitos Humanos. 

São Paulo: Saraiva, 2019. 

CRENSHAW, K. A interseccionalidade na discriminação de raça e 

gênero. [S. l.]: [s. n.], 2002. Disponível em: 

https://static.tumblr.com/7symefv/V6vmj45f5/kimberle-

crenshaw.pdf. Acesso em: 12 nov. 2025. 

DEL PRIORE, M. História das mulheres no Brasil. 7. ed. São Paulo: 

Contexto, 2004. 

https://doi.org/10.14210/nej.v19n1.p201-230
https://periodicos.univali.br/index.php/nej/article/view/5548
https://static.tumblr.com/7symefv/V6vmj45f5/kimberle-crenshaw.pdf
https://static.tumblr.com/7symefv/V6vmj45f5/kimberle-crenshaw.pdf


176 

EMBAIXADA DA FRANÇA NO BRASIL. Declaração dos Direitos 

do Homem e do Cidadão. Embaixada da França no Brasil, Brasília, 13 

jan. 2017. Disponível em: https://br.ambafrance.org/A-Declaracao-

dos-Direitos-do-Homem-e-do-Cidadao. Acesso em: 12 nov. 2025. 

FEDERICI, S. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação 

primitiva. Tradução: Coletivo Sycorax. [S. l.]: Coletivo Sycorax, 

2004. Disponível em: https://sites.usp.br/fabulacoesdafamilia

brasileira/wp-content/uploads/sites/1073/2023/05/Silvia-Federici-

Caliba-e-a-bruxa-Mulheres-corpo-e-acumulacao-primitiva.pdf. 

Acesso em: 12 nov. 2025. 

FERRO, M. A colonização explicada para todos. São Paulo: Editora da 

Unesp, 2017. 

FOUCAULT, M. Microfísica do poder. Tradução: Roberto Cabral de 

Melo Machado. Rio de Janeiro: Graal, 1979. 

FRASER, N. A justiça social na globalização: redistribuição, 

reconhecimento e participação. Crítica de Ciências Sociais, Coimbra, 

v. 63, p. 7-20, 2002. Disponível em: https://www.ces.uc.pt/publi

cacoes/rccs/artigos/63/RCCS63-Nancy%20Fraser-007-020.pdf. 

Acesso em: 12 nov. 2025. 

FRASER, N. Da redistribuição ao reconhecimento: dilemas da 

justiça na era pós-socialista. In: SOUZA, J. (org.). Democracia hoje: 

novos desafios para a Teoria Democrática Contemporânea. 

Brasília, DF: Editora da UnB, 2001. p. 231-239. 

GIAROLA, F. R. Racismo e teorias raciais no século XIX: 

principais noções e balanço historiográfico. Revista História e 

História, São Paulo, 24 ago. 2010. Disponível em: 

https://pt.scribd.com/document/213494399/Racismo-e-teorias-

raciais-no-seculo-XIX. Acesso em: 12 nov. 2025. 

GOUGES, O. de. Declaração dos Direitos da Mulher e da Cidadã. 

Tradução: Ana Maria Coutinho. [S. l.]: Instituto +Liberdade, 2021. 

Disponível em: https://maisliberdade.pt/site/assets/files/1

https://br.ambafrance.org/A-Declaracao-dos-Direitos-do-Homem-e-do-Cidadao
https://br.ambafrance.org/A-Declaracao-dos-Direitos-do-Homem-e-do-Cidadao
https://sites.usp.br/fabulacoesdafamilia%09brasileira/wp-content/uploads/sites/1073/2023/05/Silvia-Federici-Caliba-e-a-bruxa-Mulheres-corpo-e-acumulacao-primitiva.pdf
https://sites.usp.br/fabulacoesdafamilia%09brasileira/wp-content/uploads/sites/1073/2023/05/Silvia-Federici-Caliba-e-a-bruxa-Mulheres-corpo-e-acumulacao-primitiva.pdf
https://sites.usp.br/fabulacoesdafamilia%09brasileira/wp-content/uploads/sites/1073/2023/05/Silvia-Federici-Caliba-e-a-bruxa-Mulheres-corpo-e-acumulacao-primitiva.pdf
https://pt.scribd.com/document/213494399/Racismo-e-teorias-raciais-no-seculo-XIX
https://pt.scribd.com/document/213494399/Racismo-e-teorias-raciais-no-seculo-XIX
https://maisliberdade.pt/site/assets/files/1%09709/de_gouges%09_-_declaracao_dos_direitos_da_mulher_%09e_da_cidada.pdf


 

177 

709/de_gouges_-_declaracao_dos_direitos_da_mulher_

e_da_cidada.pdf. Acesso em: 12 nov. 2025. 

HOLLANDA, H. B. Pensamento feminista hoje: perspectivas 

decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. 

HUNT, L. A invenção dos Direitos Humanos. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2009. 

JELIN, E. Mulheres e direitos humanos. Estudos Feministas, 

Florianópolis, v. 1, n. 1, p. 118-137, 1994. DOI: https://doi.org/

10.1590/%25x. Disponível em: 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref//view/16293. Acesso em: 

12 nov. 2025. 

LERNER, G. A criação do patriarcado: história da opressão das 

mulheres pelos homens. Tradução: Luiza Sellera. São Paulo: 

Cultrix, 2019. 

LEVY, D. G.; APPLEWHITE, H. B.; JOHNSON, M. D. Women in 

Revolutionary Paris, 1789-95. Urbana: University of Illinois Press, 1979. 

LUGONES, M. Colonialidad y género. Revista Tabula Rasa, Bogotá, 

n. 9, p. 73-101, 2008. Disponível em: 

https://www.revistatabularasa.org/numero-9/05lugones.pdf. 

Acesso em: 12 nov. 2025. 

MELLO, C. A. B. O conteúdo jurídico do princípio da igualdade. 3. ed. 

São Paulo: Malheiros, 2000. 

ORGANIZAÇÂO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração 

Universal dos Direitos Humanos. Paris: Assembleia Geral da ONU, 

1948. Disponível em: https://www.un.org/en/about-us/universal-

declaration-of-human-rights. Acesso em: 12 nov. 2025. 

PATEMAN, C. O contrato sexual. Tradução: Marta Avancini. São 

Paulo: Paz e Terra, 1993. 

PÉREZ LUÑO, A. E. Derechos humanos, estado de derecho y 

constitución. 10. ed. Madrid: Tecnos, 2010. 

https://maisliberdade.pt/site/assets/files/1%09709/de_gouges%09_-_declaracao_dos_direitos_da_mulher_%09e_da_cidada.pdf
https://maisliberdade.pt/site/assets/files/1%09709/de_gouges%09_-_declaracao_dos_direitos_da_mulher_%09e_da_cidada.pdf
https://doi.org/%0910.1590/%25x
https://doi.org/%0910.1590/%25x
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/%09/view/16293
https://www.revistatabularasa.org/numero-9/05lugones.pdf
https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights
https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights


178 

PIOVESAN, F. Direitos Humanos e o Direito Constitucional 

Internacional. 12. ed. São Paulo: Saraiva, 2011. 

RAMOS, E. A. A filosofia da história de Karl Jaspers. 2015. 39 f. 

Trabalho de Conclusão de Curso (Bacharelado em Filosofia) – 

Departamento de Filosofia, Universidade de Brasília, Brasília, 

2015. Disponível em: https://bdm.unb.br/handle/10483/11148. 

Acesso em: 12 nov. 2025. 

SCOTT, J. Gender and the politics of history. New York: 

Universidade Columbia, 1988. 

SCOTT, J. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação 

& Realidade, Porto Alegre, v. 15, n. 2, p. 71-99, 1990. Disponível em: 

https://seer.ufrgs.br/index.php/educacaoerealidade/article/view/7

1721. Acesso em: 12 nov. 2025. 

SCOTT, J. O enigma da igualdade. Estudos Feministas, 

Florianópolis, v. 13, n. 1, p. 11-30, 2005. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ref/a/H5rJm7gXQR9zdTJPBf4qRTy/?forma

t=pdf&lang=pt. Acesso em: 12 nov. 2025. 

YOUNG, I. M. Inclusion and Democracy. Oxford: Oxford University 

Press, 2000. 

 

 

  

https://bdm.unb.br/handle/10483/11148
https://seer.ufrgs.br/index.php/educacaoerealidade/article/view/71721
https://seer.ufrgs.br/index.php/educacaoerealidade/article/view/71721
https://www.scielo.br/j/ref/a/H5rJm7gXQR9zdTJPBf4qRTy/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/ref/a/H5rJm7gXQR9zdTJPBf4qRTy/?format=pdf&lang=pt


 

179 

CAPÍTULO 8 – UNIVERSALIDADE DOS DIREITOS 

HUMANOS E DIVERSIDADE CULTURAL 
 

Bruno Vilarinho Pires 

Lucas Uehara Pires 

Renê Mendonça Duarte 

Vanja Grujić 

 

 

 

Introdução 

 

Embora a terminologia “direitos humanos” tenha ganhado 

força no pós-Segunda Guerra Mundial, a busca por uma concepção 

jurídica que tenha o escopo de proteger a dignidade dos seres 

humanos é bem mais antiga. No Ocidente, desde o antigo Império 

Romano já se discutia a proteção de direitos personalíssimos dos 

cidadãos. Entretanto, essa dignidade possuía um peso diferente, a 

depender da classe social do indivíduo (Lewis, 2007). 

A necessidade e a forma como deve ocorrer a proteção à 

dignidade ou a quaisquer direitos que sejam inerentes a todo ser 

humano envolvem longas discussões, cujos conceitos foram 

evoluindo ao longo das gerações, das culturas e das sociedades. 

Acerca disso, até mesmo o conceito de humanidade é algo relativo, 

a depender da época e da sociedade. Por muito tempo, certos 

grupos étnicos ou sociais foram desumanizados pela sua sociedade 

ou pelo próprio ordenamento jurídico, sendo alvo de violações de 

direitos humanos, mesmo em sociedades que se manifestavam 

como defensores desses direitos. 

Sendo assim, não se deve apenas empenhar uma busca pela 

proteção absoluta dos direitos humanos; para além disso, é 

essencial buscar um fundamento filosófico para a sua existência e 

abrangência. A partir dessa necessidade é que surge, entre outras, 

a corrente universalista dos direitos humanos. Nessa concepção, os 



180 

direitos humanos devem ser nomeados e bem definidos, sendo 

aplicáveis a todos os seres humanos, independentemente de 

religião, cultura, nação, gênero ou etnia. A abrangência e a proteção 

desses direitos também independem do consentimento, ou seja, 

ainda que um indivíduo, por qualquer motivo que seja, dê 

anuência ou deseje que seus direitos sejam violados, com relação 

aos direitos humanos, isso não seria possível. Nesse contexto, o 

presente capítulo parte da seguinte pergunta: há incompatibilidade 

entre o fundamento universalista dos direitos humanos e a 

diversidade cultural, característica precípua do multiculturalismo? 

A partir desse questionamento, este texto tem, como objetivo 

geral, compreender o universalismo dos direitos humanos, e, a 

partir disso, dialogar com as críticas elaboradas, tradicionalmente, 

a essa corrente pelos ideais do multiculturalismo, buscando 

contribuir para o desenvolvimento do debate acerca dos direitos 

humanos, sobretudo mediante a contraposição de ideias. 

A aplicação de uma teoria universalista aos direitos humanos 

apresenta vantagens importantes, como o fortalecimento das 

normas internacionais, a ampliação do seu alcance e a garantia de 

proteção contra violações em qualquer contexto. No entanto, essa 

mesma abordagem pode se tornar problemática quando utilizada 

para impor uma moral universal, desconsiderando especificidades 

culturais e subjetividades locais. Ademais, essa imposição pode 

resultar na subjugação de indivíduos e coletividades, 

comprometendo sua autonomia e configurando uma nova forma de 

opressão. Diante desse dilema, o desafio consiste em compreender 

de que maneira o universalismo pode oferecer um fundamento 

sólido para a proteção dos direitos humanos, sem desrespeitar a 

pluralidade cultural e a diversidade de formas de vida. 

A fundamentação teórica da presente pesquisa baseia-se nos 

estudos realizados por Ferrajoli (2008), Douzinas (2021) e 

Benvenuto (2015). A partir de uma leitura crítica desses estudos, 

estabelecemos um diálogo entre as correntes teóricas universalista 

e multiculturalista dos direitos humanos. Além disso, adotamos, 

como método de estudo, a pesquisa bibliográfica com abordagem 



 

181 

qualitativa, uma vez que este trabalho busca interpretar 

fenômenos. O trabalho se fundamentará na pesquisa e análise das 

referências bibliográficas, alcançando e analisando as premissas 

apresentadas para, a partir disso, analisar o fenômeno da proteção 

aos direitos humanos e a sua concepção, partindo da teoria 

universalista. Assim, será possível compreender e interpretar esse 

conceito e seus efeitos, sejam estes positivos ou negativos. 

O capítulo é estruturado em duas seções principais, intituladas 

“O universalismo” e “A crítica à universalidade dos direitos 

humanos”, e, por fim, serão apresentadas as considerações finais, 

que visam sintetizar os argumentos apresentados e propor um 

posicionamento diante da tensão as referidas correntes. Na 

primeira seção, o texto apresenta as bases filosóficas e históricas do 

universalismo como fundamento da proteção internacional dos 

direitos humanos, com destaque para a Declaração Universal de 

1948 (ONU, 1948) na construção de um léxico jurídico comum e na 

institucionalização global dos direitos humanos. Na segunda seção, 

o foco recai sobre as críticas contemporâneas à universalidade, 

especialmente aquelas que identificam traços coloniais e 

etnocêntricos na aplicação global dos direitos humanos, 

destacando que essa aplicação deve preservar a liberdade 

individual e respeitar as diferenças culturais, evitando que o 

discurso universalista justifique práticas de dominação. 

Por fim, nas considerações finais, propomos uma síntese 

crítica e equilibrada entre as duas abordagens, reforçando a 

necessidade de reconhecer a validade dos direitos humanos como 

garantia mínima aplicável a todos, sem ignorar o perigo de seu uso 

como mecanismo de homogeneização cultural. A universalidade, 

nesse sentido, não deve ser confundida com uniformidade; ao 

contrário, deve servir como base para assegurar a liberdade e a 

dignidade de cada pessoa, independentemente de sua cultura, 

garantindo que nenhuma tradição ou sistema normativo local 

legitime a violação de direitos fundamentais. A crítica à 

universalidade, portanto, não invalida os direitos humanos, mas 

exige uma vigilância ética sobre suas formas de aplicação, 



182 

reafirmando que sua força normativa deve residir na defesa da 

autonomia dos sujeitos e na promoção de sociedades plurais, justas 

e emancipatórias. 

 

O universalismo 

 

Tão importante quanto justificar e conceituar os direitos 

humanos é buscar por meios para protegê-los de forma efetiva, 

impedindo-os de serem “letras mortas” para certas sociedades. As 

diferentes nações, povos, culturas e formas de governo existentes 

pelo globo podem gerar indivíduos ou grupos mais suscetíveis às 

violações da dignidade. A partir dessa premissa, a questão 

fundamental, acerca da efetivação dos direitos humanos, é não 

apenas justificá-los, mas protegê-los (Bobbio, 2004). Entretanto, 

para alguns autores, os mecanismos de proteção perpassam pela 

busca da fundamentação filosófica absoluta desses direitos, pois 

não há como aplicá-los ou impedir que sejam violados sem antes 

entender suas origens. 

Na busca de uma fundamentação que justifique a proteção 

absoluta dos direitos humanos, autores como Michael Perry (1997) 

defendem que o fundamento para os direitos humanos está na 

própria natureza humana. Fazendo referência a um documento da 

Igreja Católica, de autoria do Papa João Paulo II, Perry (1997) 

afirma que a natureza humana é algo que transcende culturas; logo, 

a proteção dos indivíduos deve se pautar nesse conceito, não em 

aspectos culturais. Ademais, devido à natureza formatável das 

estruturas mentais e ao modo de vida dos homens (Perry, 1997), 

esses direitos também não devem se fundamentar no 

consentimento; em outras palavras, eles devem ser irrenunciáveis 

e inegociáveis. 

A partir dessa justificativa, surge a ideia de haver direitos 

inerentes a qualquer existência humana, sendo eles transcendentes 

a qualquer lei, governo, cultura, religião ou povo. Basicamente, 

“certas coisas não devem ser feitas a qualquer ser humano e certas 

coisas devem ser feitas para todos os seres humanos” (Perry, 1997, 



 

183 

p. 470). Esses direitos seriam universais, aplicáveis a todos, bem 

como irrenunciáveis e inalienáveis. Para alguns, essa seria a melhor 

forma de proteger os direitos humanos de todas as violações, 

independentemente de onde elas vierem, inclusive da própria 

pessoa que está sofrendo a violação. Essa corrente é conhecida 

como universalista. 

O universalismo é uma corrente de pensamento que projeta e 

nomeia direitos amplos e homogêneos a todos os seres humanos de 

forma incondicionada. Em outras palavras, essa corrente é, em 

essência, uma utopia que utiliza os direitos humanos para 

combater e, em última instância, evitar violação de direitos 

O universalismo e os direitos humanos são indissociáveis, 

uma vez que a própria noção terminológica de direitos humanos já 

anuncia direitos dos seres humanos, logo, de todos os humanos, 

sendo, portanto, direitos universalmente existentes. Segundo Hunt 

(2009), para que os direitos sejam considerados direitos humanos, 

eles devem ser naturais (inerentes aos seres humanos), iguais (os 

mesmos para todos) e universais (aplicáveis em toda parte), de 

maneira que todos os humanos, em qualquer região do mundo, os 

tenham igualmente apenas por causa do seu status como seres 

humanos. 

Dessa perspectiva, surgem algumas questões. A primeira 

delas é: quais seriam esses direitos universais? Nessa seara, as 

declarações de direitos visam suprir essa questão e se configuram 

como peças-chave para positivar quais são esses direitos. Os 

direitos ali previstos não restringem o reconhecimento futuro de 

outros direitos universais que venham a ser declarados; por outro 

lado, eles têm a função de ocupar um espaço no mundo jurídico-

político, reafirmando que há direitos que devem ser aplicados a 

todos os seres humanos. 

Nomear uma abstração materializa algo que, antes, existia de 

forma esparsa e o direito, como convenção social, se fundamenta 

na definição de normas gerais aplicáveis à sociedade. Sendo assim, 

nomear um direito é um aspecto central para que esse direito passe 

a existir. A simples nomeação de um direito não muda a realidade, 



184 

mas o próprio processo de instituição de um direito já apresenta 

efeitos reais em uma sociedade, legitimando tal previsão 

normativa, que, caso não seja observada, poderá ser questionada 

por aqueles que tiveram esse direito violado. 

Entre o “dever ser” e o “ser de fato”, há uma lacuna 

materialmente intransponível; porém, entre o “não ser” e o “ser de 

fato” também existe essa lacuna. O que ocorre é que a pretensão 

universalista atua no sentido de transformar o estado do “ser de 

fato” para um estado futuro de “ser de fato” mais próximo, ou 

menos distante, do “dever ser”, e, por consequência, mais afastado 

do “não ser”. Desse modo, de forma pragmática, é importante 

reconhecer que há elementos positivos na corrente universalista. 

Em outras palavras, mesmo que o ideal universalista seja utópico, 

suas ações transformam o mundo dos fatos para uma direção 

melhor do que o estado anterior. 

Historicamente, como decorrências das duas grandes guerras 

que assolaram a Modernidade na primeira metade do século XX, 

foram projetadas e implantadas instituições a nível nacional com o 

intuito de criar um ambiente de tratativas entre nações baseadas no 

diálogo e evitar novos conflitos mundiais. Como decorrência desse 

processo, a Declaração Universal dos Direitos Humanos (ONU, 

1948) se mostrou uma peça diretiva de enorme importância, 

trazendo referências de direitos em âmbito global que são 

considerados inerentes a todos os seres humanos. 

A Declaração Universal (ONU, 1948) ocupou uma posição 

fulcral nesse sistema de positivação e universalização de direitos. 

Sob sua égide, diversos outros vetores normativos foram sendo 

elaborados. A título de exemplificação, podem ser citadas a 

Convenção Relativa ao Estatuto dos Refugiados (ONU, 1951), a 

Convenção Internacional sobre a Eliminação de Todas as Formas 

de Discriminação Racial (ONU, 1965), o Pacto Internacional sobre 

os Direitos Civis e Políticos (ONU, 1966a), o Pacto Internacional 

sobre os Direitos Econômicos, Sociais e Culturais (ONU, 1966b), a 

Declaração sobre a Eliminação da Discriminação contra as 

Mulheres (ONU, 1967), a Declaração sobre o Direito ao 



 

185 

Desenvolvimento (ONU, 1986), a Convenção contra a Tortura e 

Outros Tratamentos ou Penas Cruéis, Desumanos ou Degradantes 

(ONU, 1984), a Declaração dos Direitos das Pessoas Pertencentes 

a Minorias Nacionais ou Étnicas, Religiosas e Linguísticas (ONU, 

1992) e a Declaração sobre os Direitos dos Povos Indígenas (ONU, 

2007), ramificando esse arcabouço convencionalmente aceito e em 

construção. 

Cabe destacar, também, que, como movimento integrante 

dessa perspectiva universalista, foi desenvolvido um sistema 

internacional de proteção de direitos, com destaque para a criação 

da Corte Internacional de Justiça, em 1945, do Tribunal Europeu 

dos Direitos Humanos, em 1959, da Corte Interamericana de 

Direitos Humanos, em 1979, do Tribunal Internacional Penal, em 

2002, e do Tribunal Africano dos Direitos Humanos e dos Povos, 

em 2004. Bobbio (2004) aponta, nesse sentido, que mais importante 

do que saber ou não se existem direitos inerentes à natureza 

humana é garantir a proteção desses direitos declarados, de modo 

que não estaríamos diante de um problema filosófico, mas de um 

problema jurídico e, em última instância, político. 

Apesar da grande relevância dos debates em torno do 

jusnaturalismo e do juspositivismo, esse apontamento se mostra 

assertivo, uma vez que traz à luz um ponto fulcral das relações 

sociais em todo o globo. A Declaração Universal dos Direitos 

Humanos (ONU, 1948) e a construção de um sistema de proteção 

desses direitos é um fato histórico. Sua existência, decorrente de 

uma construção dos ideais universais, em última instância 

utópicos, trouxe uma concretude ao mundo dos fatos. Essa 

materialidade foi capaz de transformar situações, responsabilizar 

violadores e empoderar pautas políticas tendentes a dirimir 

violações de direitos. 

Por isso, é importante lembrar que é primordial fortalecer as 

instituições e atuar no sentido de que o sistema de proteção 

internacional de direitos seja mantido e aprimorado, buscando 

elevação do grau de efetividade. Nesse sentido, o universalismo se 

apresenta como uma utopia que direciona as ações políticas por 



186 

meio de ideais para uma expansão do reconhecimento de que os 

seres humanos são seres de direitos e que esses direitos são 

invioláveis, sob pena de responsabilização e julgamento. Assim, a 

corrente universalista apresenta resultados materialmente positivos. 

 

A crítica à universalidade dos direitos humanos 

 

A noção de universalidade dos direitos humanos surgiu no 

pós-Segunda Guerra Mundial, como resposta às violações de 

direitos ocorridos durante o período de conflito. Nesse contexto, foi 

editada, em 1948, pela Organização das Nações Unidas (ONU), a 

Declaração Universal dos Direitos Humanos (ONU, 1948). O 

documento foi vinculado à ideia de universalidade dos direitos 

humanos, com a finalidade de demonstrar seu alcance global — 

para além das fronteiras nacionais — e o seu caráter irrevogável, 

eterno e inquestionável (Benvenuto, 2015). 

A Declaração Universal dos Direitos Humanos (ONU, 1948) 

não é apenas uma resposta às atrocidades que ocorreram durante 

as guerras mundiais; ela é, também, um símbolo importante da 

consolidação de uma linguagem universal de direitos. O 

documento permitiu que diferentes culturas compartilhassem 

informações sobre os conceitos básicos de dignidade e justiça, 

embora possam ser interpretados e aplicados de forma diferente, e 

a força desse documento reside na sua capacidade de criar um 

quadro unificado que permite que a diversidade cultural coexista 

com as normas globais. 

No entanto, a crítica levantada por correntes teóricas ao 

discurso universalista dos direitos humanos, como a defendida 

por Douzinas (2021), reside primordialmente na inexistência de 

uma natureza humana compartilhada por todos os indivíduos ao 

redor do globo e na impossibilidade de a humanidade ser adotada 

como fonte de regras morais ou legais. Nesse contexto, a adoção 

da visão universalista dos direitos humanos poderia significar a 

imposição da cultura e dos valores, notadamente do Ocidente, aos 

povos e sociedades ao redor do globo, sob a justificativa de levar 



 

187 

os direitos humanos universais a todas as pessoas. Afinal, se não 

existe uma noção partilhada de humanidade, ou seja, se não existe 

um elo que une todos os seres humanos, definir a humanidade 

significa impor a visão de uma cultura sobre o que é ser humano 

a todas as demais e exigir que essas culturas se submetam e se 

regulem a partir desse conceito. 

Dessa forma, vemos que a amplitude dos direitos humanos 

não está imune aos desafios teóricos e práticos. Se, por um lado, 

essa amplitude valoriza a igualdade e a dignidade como valores 

partilhados, por outro, ela enfrenta o dilema para saber como 

respeitar as diferenças culturais, sem violar os princípios que 

defende. Esse fenômeno é particularmente evidente em contextos 

em que as normas e valores culturais locais entram em conflito com 

os valores universais, levantando questões de relativismo cultural 

e imperialismo moral. 

Para Douzinas (2021), o conceito de humanidade é uma 

invenção da modernidade. O autor explica que a palavra humanitas 

apareceu pela primeira vez na República Romana e tinha por 

finalidade distinguir o romano educado (homo humanus) do bárbaro 

(homo barbarus). Posteriormente, a humanidade foi adotada pela 

Igreja Católica para a formação da visão do universalismo e 

igualdade espiritual, e, nesse contexto, todos os povos seriam 

iguais e poderiam ser salvos de acordo com o plano de Deus, mas 

apenas se aceitassem a fé, pois os que não eram cristãos não 

participariam do plano providencial (Douzinas, 2021). 

Humano, portanto, seria apenas aquele indivíduo civilizado e 

detentor da fé cristã que possuiria uma superioridade moral aos 

demais homens que, nesse contexto, não seriam humanos. A 

inumanidade retiraria, desses indivíduos, a condição de titular de 

direitos, além de justificar a prática de diversas atrocidades em 

nome, por exemplo, de levar a civilização a povos não civilizados 

(nessa visão, não humanos). Nessa perspectiva, Douzinas (2021, p. 

10) aponta a utilização dos direitos humanos como fundamento 

pelo colonialismo: 

 



188 

Apesar das diferenças no conteúdo, o colonialismo e os direitos 

humanos formam um continuum, episódios no mesmo drama, que 

começaram com as grandes descobertas do novo mundo e agora são 

reproduzidos nas ruas do Iraque: levar a civilização aos bárbaros. A 

reivindicação para disseminar a razão e o cristianismo forjou nos 

impérios ocidentais o sentimento de superioridade e seu ímpeto de 

universalização. O desejo ainda está lá; as ideias foram redefinidas, 

mas a crença na universalidade da nossa visão de mundo permanece 

tão forte como a dos colonizadores. Existe pouca diferença entre 

cristianismo e direitos humanos. Ambos são parte do mesmo pacote 

cultural do Ocidente, agressivo e redentor ao mesmo tempo. 

 

A crítica feita à universalidade dos direitos humanos deve ser 

analisada e considerada sobretudo para que não se admita, na 

atualidade, a adoção dos direitos humanos como fundamento para 

práticas contrárias ao seu pressuposto fundamental, que é o 

respeito aos seres humanos, bem como para que não haja a adoção, 

por parte de uma sociedade — mormente por Estados potências —

, de um conceito de direitos humanos para justificar a imposição da 

sua cultura a todos os povos ao redor do globo. Todavia, a análise 

crítica à universalidade dos direitos humanos não retira a 

importância de considerá-los universais. 

A universalidade dos direitos humanos significa reconhecer 

que todos os seres humanos compartilham a mesma natureza 

humana e que, por isso, são, igualmente, titulares dos direitos a ela 

inerentes. Isso não significa, contudo, que todos os indivíduos 

compartilham os mesmos pensamentos, as mesmas convicções e as 

mesmas ações, tampouco significa que todas as culturas devem ser 

iguais. 

Reconhecer a universalidade dos direitos humanos é respeitar 

as diferenças de raça, de credo, de cultura etc. entre os indivíduos, 

garantir a liberdade de cada um para ser e fazer o que lhe aprouver 

e, sobretudo, assegurar a existência do elo que une todos os 

indivíduos ao redor do mundo — o da natureza humana —, além 

de adotar a ideia apresentada por Perry (1997) de que certas coisas 

devem ser feitas a todos os seres humanos e certas coisas não 



 

189 

devem ser feitas a nenhum ser humano, independentemente de 

qualquer cultura. 

Rejeitar a noção de que os seres humanos partilham uma 

mesma natureza e que há, por isso, direitos compartilhados entre 

eles, a despeito de qualquer cultura, como o direito à vida, a não 

ser torturado, a não ser escravizado, sob o fundamento de que 

conceituar direitos humanos é uma imposição cultural do Ocidente 

sobre outras culturas, é negar a própria natureza do ser humano e 

defender que uma cultura se sobrepõe ao indivíduo. Isso não 

significa fechar os olhos à imposição cultural sob o pretexto de 

garantir direitos humanos. A universalidade dos direitos humanos 

significa a garantia de que, em qualquer lugar do mundo, os seres 

humanos serão tratados com dignidade e terão direito à vida, a não 

serem torturados e a não serem escravizados. A universalidade dos 

direitos humanos, concretamente, serve para, em qualquer 

sociedade, tutelar a mulher contra os abusos do seu marido, a 

criança contra os abusos dos seus genitores e os oprimidos em geral 

contra as suas próprias culturas opressoras (Ferrajoli, 2008). 

Trata-se, portanto, de direitos, garantidos a todos os 

indivíduos, pelo simples fato de serem humanos. A transformação 

desses direitos em obrigações ou proibições significa impor a moral 

de uma cultura sobre a outra. Nesse sentido: 

 
[...] ao contrário, devemos acrescentar também, se tratam de direitos 

e não obrigações; sempre que houver qualquer coação ao seu 

exercício na forma de uma obrigação ou proibição, estaremos diante 

da imposição jurídica de uma certa moral ou de uma certa cultura — 

a nossa moral e a nossa cultura, assumidas de fato como a única ou 

verdadeira moral ou cultura — que contradiz os princípios da 

liberdade e do laicismo em nome dos quais tais obrigações ou 

proibições são impostas (Ferrajoli, 2008, p. 1142, tradução nossa)1. 

 
1 No texto fonte: “Pero, por el contrario, debemos también agregar, se trata de derechos y 

no de obligaciones; siempre que se produzca cualquier coacción de su ejercicio en forma de 

obligación o de prohibición estaremos en presencia de la imposición jurídica de una 

determinada moral o de una determinada cultura —nuestra moral y nuestra cultura, 



190 

Ferrajoli (2008) defende que a universalidade dos direitos 

humanos garante a uma mulher a liberdade de não usar o véu 

islâmico se não quiser e não ser punida por isso, mas também 

garante a uma mulher que, caso queira, utilize a vestimenta. Por isso, 

para o autor, a obrigação da utilização do véu é uma violação do 

direito de liberdade da mulher, independentemente de sua cultura 

(Ferrajoli, 2008). Para Ferrajoli (2008), é absurda a ideia de uma 

cultura se sobrepor ao direito do indivíduo e incentivar a proibição 

da utilização de alguma vestimenta, como acontece em 

determinados lugares na França, uma vez que essa restrição 

contraria a liberdade e o direito de cada pessoa se vestir como quiser. 

Essa visão é reforçada pela necessidade de separar a proteção 

dos direitos humanos da imposição de padrões consuetudinários. 

O universalismo não deve ser equiparado à uniformidade, mas sim 

à garantia de direitos básicos que permitam o florescimento da 

diversidade. Quando os direitos humanos são vistos como uma 

obrigação cultural, perdem a sua função libertadora e tornam-se 

uma ferramenta de controle. 

A crítica formulada por Douzinas (2021) de que, sob o pretexto 

de serem universais, os direitos humanos foram adotados como 

fundamento para prática de imposição cultural, de dominação e de 

colonialismo, é uma preocupação, também, de Ferrajoli (2008), 

pois, para ele, no momento em que os direitos humanos são 

adotados como “verdades”, sobretudo segundo uma concepção da 

Igreja Católica, se justifica qualquer tipo de ação para sua tutela, 

inclusive a guerra. Segundo o autor, “estão na base do que Danilo 

Zolo chamou de ‘fundamentalismo humanitário’ do Ocidente, que 

justificou nos últimos anos as diversas guerras em sua defesa: 

desde Kosovo ao Afeganistão e Iraque” (Ferrajoli, 2008, p. 1143, 

tradução nossa)2. 

 
asumidas de hecho como la única o la verdadera moral o cultura— que contradice los 

principios de libertad y laicidad en nombre de los cuales tales obligaciones o prohibiciones 

son impuestas” (Ferrajoli, 2008, p. 1142). 
2 No texto fonte: “[...] están en la base de lo que Danilo Zolo ha llamado el 

“fundamentalismo humanitario” de Occidente, que ha justificado en estos años las 



 

191 

Porém, apesar da advertência quanto ao perigo de se ditar um 

direito humano como obrigação — e, portanto, retirar seu caráter 

primordial de direito —, configurando uma imposição cultural, 

Ferrajoli (2008) não nega a importância da universalidade dos 

direitos humanos. Todas as pessoas têm o direito de serem livres e 

expressarem sua forma de vida na mais plena potência, e essa 

liberdade garante aos indivíduos a igualdade. Sendo assim, a 

universalidade dos direitos humanos nada mais é do que garantir 

que cada pessoa possa viver a sua vida em plenitude e que os 

direitos inerentes à sua natureza humana sejam resguardados e 

tutelados, independentemente de sua cultura. 

 

Considerações finais 

 

O universalismo dispõe que a abrangência e proteção aos 

direitos humanos devem considerar a natureza humana para 

abranger todos os indivíduos. Isso significa não que eles nascem e 

se definem a partir do humano natural, mas que se deve considerar 

a natureza formatável da mente humana e a possibilidade de se 

subjugar a culturas e autoridades. Sendo assim, a ideia principal é 

a de que os direitos humanos emanam da própria existência 

humana, que devem ser bem definidos e que precisam abranger a 

qualquer indivíduo. O universalismo busca promover a igualdade 

como um princípio universal, considerando que todos, 

independentemente da sua anuência, devem ser amplamente 

protegidos em sua dignidade. 

Portanto, a definição desses direitos deve ser feita de forma 

cuidadosa, de modo que seja atemporal e que respeite a 

pluralidade de povos e culturas a fim de que não subjugue os povos 

a uma única perspectiva moral e não os tornem obsoletos, ao passo 

que as sociedades avançam. Ademais, o caráter universal do direito 

à igualdade não deve pressupor que todos são matematicamente 

 
distintas “guerras éticas” en su defensa: desde Kosovo hasta Afganistán e Irak (Ferrajoli, 

2008, p. 1143). 



192 

iguais, sem questionar suas histórias, classes e valores, mas, 

justamente, reconhecer as desigualdades e, assim, buscar garantias 

iguais de direitos, reforçando o caráter prescritivo da norma 

(Ferrajoli, 2008). 

Além da natureza humana, é fundamental considerar, 

também, a própria história e a formação social humana. As culturas 

são construídas da base da sociedade em sentido ascendente, o que 

ressalta a importância do multiculturalismo na formação das 

sociedades. O fator histórico de dominação de certas culturas sobre 

outras, que resultou, em última instância, nos conflitos bélicos que 

assolaram o mundo na primeira metade do século XX, resultou na 

construção de um sistema internacional de diálogo e deliberações 

entre as nações e povos, baseado nos ideais universais, justamente 

como resposta para evitar que esses conflitos se repetissem da 

mesma forma. 

Entretanto, a universalização de direitos considerados 

essenciais pode gerar o questionamento sobre o que é a própria 

essência humana e, assim, o que, de fato, é igualmente essencial a 

todas as pessoas. A resposta a esse questionamento deve ser feita 

com cautela, a fim de evitar que a positivação dos direitos humanos 

se paute em um moralismo excludente, baseado em uma ou em 

poucas culturas e desconsiderando outras. Assim, a aplicação e 

proteção desses direitos pode fundamentar a opressão de 

indivíduos e povos, a partir de um ideal supremacista. 

Com base no exposto, qual é o caminho ideal a ser seguido? 

Qual é a função dessas instituições internacionais e desse sistema 

de proteção criado? O presente capítulo compreende que a resposta 

a essas questões é a busca pela prevenção e responsabilização de 

violações de direitos humanos, e, como consequência, a legitimação 

desses direitos humanos declarados. Nesse sentido, os direitos 

humanos devem ser vistos como garantias individuais e coletivas, 

de modo a permitir que as culturas sejam protegidas. 

A partir disso, o universalismo contemporâneo reconhece os 

riscos de conceitos e métodos errôneos dentro do sistema de 

proteção aos direitos humanos, mas se empenha na busca pelo 



 

193 

respeito ao multiculturalismo, rechaçando qualquer ideia 

moralista. Por outro lado, relativizar, em excesso, a proteção aos 

direitos humanos, pode acabar desconsiderando a própria 

natureza da opressão, relativizando também as violações a esses 

direitos. Sendo assim, é essencial que existam direitos universais e 

que estes devam ser definidos da forma mais abrangente, material 

e respeitosa possível, tomando os cuidados necessários para 

promover e refletir o pluralismo de ideias, culturas e povos. 

Sendo assim, a crítica de que o universalismo tenderia a ser 

uma visão de dominação que alega que o mundo é homogêneo e 

impõe uma verdade a todos não assiste razão na perspectiva e nos 

fundamentos do universalismo. O universalismo é muito mais uma 

direção a ser seguida e construída do que um diagnóstico da 

sociedade e a descrição da natureza do indivíduo; o universalismo 

é, inclusive, uma proteção ao multiculturalismo frente à dominação 

de certas culturas sobre as outras. 

Embora haja uma diversidade de culturas e concepções 

filosóficas distintas que possam conflitar com ideais uniformes e 

universais, isso não deve servir de parâmetro para relativizar todos 

os direitos e métodos de proteção sob o risco de relativizar, 

também, as próprias violações. É necessária uma definição objetiva, 

ainda que, por vezes generalista, acerca do que são, para quem são 

e para o que servem os direitos humanos, ou seja, uma definição 

pensada de forma que abranja o multiculturalismo. Muito embora 

se possa relativizar e analisar dialeticamente cada caso específico, 

ainda assim deve haver uma ideia universal e abrangente. A 

própria preservação das diferentes culturas depende dessa 

universalização, desde que respeitem suas existências. 

 

 

Referências 

 

BENVENUTO, J. Universalismo, relativismo e Direitos Humanos: 

uma revisita contingente. São Paulo: Lua Nova, 2015. 



194 

BOBBIO, N. A era dos direitos. Tradução: Carlos Nelson Coutinho. 

Rio de Janeiro: Elsevier, 2004. 

DOUZINAS, C. Os paradoxos dos Direitos Humanos. Latin 

American Human Rights Studies, [S. l.], v. 1, p. 1-17, 2021. 

Disponível em: https://revistas.ufg.br/lahrs/article/view/69407. 

Acesso em: 12 nov. 2025. 

FERRAJOLI, L. Universalismo de los derechos fundamentales y 

multiculturalismo. Boletín Mexicano de Derecho Comparado, Ciudad 

de México, v. 41, n. 122, p. 1135-1145, 2008. Disponível em: 

https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S004

1-86332008000200025. Acesso em: 12 nov. 2025. 

HUNT, L. A invenção dos direitos humanos: uma história. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2009. 

LEWIS, M. A Brief History of Human Dignity: Idea and 

Application. In: MALPAS, J.; LICKISS, N. (ed.). Perspectives on 

Human Dignity: A Conversation. [S. l.]: Springer, 2007. p. 93-105. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Convenção 

contra a Tortura e Outros Tratamentos ou Penas Cruéis, Desumanos ou 

Degradantes. Nova Iorque: ONU, 1984. Disponível em: 

https://www.acnudh.org/wp-content/uploads/2011/06/CONVEN

%C3%87%C3%83O-CONTRA-A-TORTURA-E-OUTRAS-PENAS-

OU-TRATAMENTOS.pdf. Acesso em: 12 nov. 2025. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Convenção 

Internacional sobre a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação 

Racial. Nova Iorque: ONU, 1965. Disponível em: https://

www.ohchr.org/en/instruments-mechanisms/instru ments

/international-convention-elimination-all-forms-racial. Acesso em: 

26 jan. 2026. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Convenção 

relativa ao Estatuto dos Refugiados. Nova Iorque: ONU, 1951. 

Disponível em: https://www.acnur.org/br/media/convencao-

relativa-ao-estatuto-dos-refugiados-1951. Acesso em: 26 jan. 2026. 

https://revistas.ufg.br/lahrs/article/view/69407
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0041-86332008000200025
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0041-86332008000200025
https://www.acnudh.org/wp-content/uploads/2011/06/CONVEN%09%C3%87%C3%83O-CONTRA-A-TORTURA-E-OUTRAS-PENAS-OU-TRATAMENTOS.pdf
https://www.acnudh.org/wp-content/uploads/2011/06/CONVEN%09%C3%87%C3%83O-CONTRA-A-TORTURA-E-OUTRAS-PENAS-OU-TRATAMENTOS.pdf
https://www.acnudh.org/wp-content/uploads/2011/06/CONVEN%09%C3%87%C3%83O-CONTRA-A-TORTURA-E-OUTRAS-PENAS-OU-TRATAMENTOS.pdf
http://www.ohchr.org/en/instruments-mechanisms/instru
https://www.acnur.org/br/media/convencao-relativa-ao-estatuto-dos-refugiados-1951
https://www.acnur.org/br/media/convencao-relativa-ao-estatuto-dos-refugiados-1951


 

195 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração dos 

Direitos das Pessoas Pertencentes a Minorias Nacionais ou Étnicas, 

Religiosas e Linguísticas. Nova Iorque: ONU, 1992. Disponível em: 

https://www.oas.org/dil/port/1992%20Declara%C3%A7%C3%A3o

%20sobre%20os%20Direitos%20das%20Pessoas%20Pertencentes%

20a%20Minorias%20Nacionais%20ou%20%C3%89tnicas,%20Relig

iosas%20e%20Lingu%C3%ADsticas.pdf. Acesso em: 12 nov. 2025. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração 

sobre a Eliminação da Discriminação contra as Mulheres. Nova Iorque: 

ONU, 1967. Disponível em http://www.direitoshumanos.usp.

br/index.php/Direitos-da-Mulher/declaracao-sobre-a-eliminacao-

da-discriminacao-contra-a-mulher.html. Acesso em: 12 nov. 2025. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração 

Sobre o Direito ao Desenvolvimento. Nova Iorque: ONU, 1986. 

Disponível em: http://www.direitoshumanos.usp.br/

index.php/Direito-ao-Desenvolvimento/declaracao-sobre-o-

direito-ao-desenvolvimento.html. Acesso em: 12 nov. 2025. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração 

sobre os Direitos dos Povos Indígenas. Nova Iorque: ONU, 2007. 

Disponível em: https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/

portugues/BDL/Declaracao_das_Nacoes_Unidas_sobre_os_Direit

os_dos_Povos_Indigenas.pdf. Acesso em: 12 nov. 2025. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração 

Universal dos Direitos Humanos, 1948. Nova Iorque: ONU, 1948. 

Disponível em: https://brasil.un.org/pt-br/91601-declara%C3

%A7%C3%A3o-universal-dos-direitos-humanos. Acesso em: 12 

nov. 2025. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Pacto 

Internacional sobre os Direitos Civis e Políticos. Nova Iorque: ONU, 

1966a. Disponível em: http://www.cne.pt/sites/default/files/d

l/2_pacto_direitos_civis_politicos.pdf. Acesso em: 12 nov. 2025. 

https://www.oas.org/dil/port/1992%20Declara%C3%A7%C3%A3o%20sobre%20os%20Direitos%20das%20Pessoas%20Pertencentes%20a%20Minorias%20Nacionais%20ou%20%C3%89tnicas,%20Religiosas%20e%20Lingu%C3%ADsticas.pdf
https://www.oas.org/dil/port/1992%20Declara%C3%A7%C3%A3o%20sobre%20os%20Direitos%20das%20Pessoas%20Pertencentes%20a%20Minorias%20Nacionais%20ou%20%C3%89tnicas,%20Religiosas%20e%20Lingu%C3%ADsticas.pdf
https://www.oas.org/dil/port/1992%20Declara%C3%A7%C3%A3o%20sobre%20os%20Direitos%20das%20Pessoas%20Pertencentes%20a%20Minorias%20Nacionais%20ou%20%C3%89tnicas,%20Religiosas%20e%20Lingu%C3%ADsticas.pdf
https://www.oas.org/dil/port/1992%20Declara%C3%A7%C3%A3o%20sobre%20os%20Direitos%20das%20Pessoas%20Pertencentes%20a%20Minorias%20Nacionais%20ou%20%C3%89tnicas,%20Religiosas%20e%20Lingu%C3%ADsticas.pdf
http://www.direitoshumanos.usp.br/%09index.php/Direito-ao-Desenvolvimento/declaracao-sobre-o-direito-ao-desenvolvimento.html
http://www.direitoshumanos.usp.br/%09index.php/Direito-ao-Desenvolvimento/declaracao-sobre-o-direito-ao-desenvolvimento.html
http://www.direitoshumanos.usp.br/%09index.php/Direito-ao-Desenvolvimento/declaracao-sobre-o-direito-ao-desenvolvimento.html
https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/%09portugues/BDL/Declaracao_das_Nacoes_Unidas_sobre_os_Direitos_dos_Povos_Indigenas.pdf
https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/%09portugues/BDL/Declaracao_das_Nacoes_Unidas_sobre_os_Direitos_dos_Povos_Indigenas.pdf
https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/%09portugues/BDL/Declaracao_das_Nacoes_Unidas_sobre_os_Direitos_dos_Povos_Indigenas.pdf
https://brasil.un.org/pt-br/91601-declara%09%C3%09%A7%C3%A3o-universal-dos-direitos-humanos
https://brasil.un.org/pt-br/91601-declara%09%C3%09%A7%C3%A3o-universal-dos-direitos-humanos
http://www.cne.pt/sites/default%09/files/d%09l/2_pacto_direitos_civis_politicos.pdf
http://www.cne.pt/sites/default%09/files/d%09l/2_pacto_direitos_civis_politicos.pdf


196 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Pacto 

Internacional sobre os Direitos Econômicos, Sociais e Culturais. Nova 

Iorque: ONU, 1966b. Disponível em: https://www.oas.org/dil/

port/1966%20Pacto%20Internacional%20sobre%20os%20Direitos

%20Econ%C3%B3micos,%20Sociais%20e%20Culturais.pdf. 

Acesso em: 12 nov. 2025. 

PERRY, M. J. Are Human Rights Universal? The Relativist 

Challenge and Related Matters. Human Rights Quarterly, [S. l.], v. 

19, n. 3, p. 461-509, 1997. Disponível em: https://www.

jstor.org/stable/762723. Acesso em: 12 nov. 2025. 

 

 

 

  



 

197 

CAPÍTULO 9 – CULTURA, LAZER E EDUCAÇÃO: UMA 

ANÁLISE DO CONTEXTO JURÍDICO BRASILEIRO 
 

João José Rocha Targino 

José Sueles da Silva 

Junot Cornélio Matos 

 

 

 

Introdução 

 

A Constituição Federal de 1988 representa um marco 

fundamental na proteção dos direitos fundamentais no Brasil, 

consolidando o que Sarlet (2018) denomina como 

“constitucionalização abrangente” dos direitos sociais, 

especialmente no que tange aos direitos sociais à cultura, ao lazer e 

à educação. A compreensão histórica desse processo revela três 

períodos distintos e complementares, cada qual com suas 

peculiaridades e contribuições para a construção do atual 

panorama jurídico-constitucional brasileiro. 

Segundo Silva (2007), a Constituição de 1988 marcou uma 

ruptura com a visão minimalista do Estado, ampliando sua 

responsabilidade na garantia de direitos fundamentais. Contudo, a 

efetivação desses direitos enfrenta desafios relacionados à 

desigualdade social, ao financiamento público e à gestão 

democrática das políticas públicas, como reforça Sarlet (2018) ao 

apontar que a eficácia dos direitos sociais depende de políticas 

públicas integradas e consistentes. 

Ao nos debruçarmos sobre estudos e pesquisas no contexto 

histórico atual, além da distinção de temas características do 

período, como desigualdade social, economia, direitos humanos, 

democracia e eleições, é impossível não encontrar falas sobre a crise 

climática, avanços tecnológicos, polarização política, inclusão 

social, diversidade cultural e os desafios da educação para formar 



198 

cidadãos. Assim, a despeito de todos os avanços na retórica 

desenvolvimentista nas últimas décadas, a maioria da população 

encontra-se em situação de exclusão social diante do desemprego 

estrutural, da ampliação da competitividade, da situação do 

emprego terceirizado e do subemprego, que superdimensionam o 

processo de desinserção social, sobretudo da população em 

desvantagem social. 

A estrutura normativa-constitucional dos direitos à educação, 

cultura e lazer revela uma complexa teia de dispositivos que se 

interrelacionam e se complementam. Conforme ensina Silva (2007), 

a eficácia das normas constitucionais deve ser compreendida em 

diferentes níveis. Do ponto de vista microssocial, tem-se a 

fragilidade dos vínculos sociais, a sedução e os apelos da sociedade 

do espetáculo, que projeta valores e processos de exclusão em 

várias formas e sintetiza uma sociedade que está sendo modelada 

no sofrimento ético-político, seja pelo sentimento de 

desvalorização e inutilidade social dos que estão excluídos, seja 

pela perda de participação social, política e econômica desse 

segmento. Em ambos, é possível notar as artimanhas de exclusão 

no cotidiano e nas relações sociais. 

Além disso, a tensão entre o mínimo existencial e a reserva do 

possível coloca em evidência a dificuldade de equilibrar direitos 

fundamentais com restrições orçamentárias e administrativas. A 

pandemia de covid-19 e a revolução digital adicionaram camadas 

de complexidade ao problema, exigindo adaptações normativas e 

políticas públicas inovadoras. 

Diante desse contexto, como o Brasil pode efetivar os direitos 

humanos à cultura, ao lazer e à educação, considerando os 

prejuízos jurídicos e institucionais, os desafios orçamentários e as 

transformações sociais contemporâneas? Nesse cenário, o presente 

estudo é essencial, uma vez que busca debater a efetivação dos 

direitos humanos à cultura, ao lazer e à educação no contexto 

brasileiro, considerando sua fundamentação jurídica e os desafios 

sociais e institucionais presentes na realidade contemporânea a 

partir da fundamentação teórica desses direitos pelas contribuições 



 

199 

doutrinárias nacionais e internacionais, como Hesse (1991), Alexy 

(2008) e Ferrajoli (2011), e autores brasileiros como Sarlet (2018) e 

Silva (2007), identificando os principais desafios para a 

concretização desses direitos. 

 

Fundamentos dos direitos à cultura, ao lazer e à educação 

 

O direito à cultura, ao lazer e à educação são pilares essenciais 

para a promoção da cidadania e da inclusão social, configurando-

se como instrumentos fundamentais para a construção de uma 

sociedade plural e igualitária. No Brasil, esses direitos estão 

assegurados pela Constituição Federal de 1988 (Brasil, 1988) e por 

legislações infraconstitucionais, como o Estatuto da Criança e do 

Adolescente (ECA) (Brasil, 1990), a Lei nº 10.639/2003 (Brasil, 2003), 

a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB) (Brasil, 

1996), o Plano Nacional de Educação (PNE) (Brasil, 2014) e o Plano 

Nacional de Educação em Direitos Humanos (PNEDH) (Brasil, 

2018). Contudo, a efetivação desses direitos enfrenta desafios 

relacionados à desigualdade social, ao financiamento público e à 

gestão democrática das políticas públicas. 

A compreensão teórica dos direitos fundamentais à cultura, ao 

lazer e à educação fundamenta-se em um sofisticado arcabouço 

doutrinário que conjuga contribuições nacionais e internacionais. 

A teoria dos direitos fundamentais, conforme desenvolvida por 

Hesse (1991) e caracterizada por Alexy (2008) como um sistema de 

valores objetivos, enfatiza a dimensão objetiva desses direitos, 

manifestando-se como diretrizes para a atuação estatal, parâmetros 

de constitucionalidade e elementos de irradiação para todo o 

ordenamento jurídico. Essa perspectiva materializa-se, por 

exemplo, na obrigatoriedade de percentuais mínimos de 

investimento em educação e na proteção do patrimônio cultural. 

O pensamento de Claus-Wilhelm Canaris complementa essa 

abordagem através da teoria dos deveres de proteção estatal, 

estabelecendo obrigações positivas para o poder público. Essa 

concepção fundamenta a necessidade de políticas ativas de 



200 

fomento cultural e proteção do patrimônio histórico, ultrapassando 

a mera abstenção estatal para exigir uma atuação propositiva na 

concretização desses direitos fundamentais. 

O período inicial de implementação constitucional, 

compreendido entre 1988 e 1995, caracterizou-se pela construção 

interpretativa dos dispositivos constitucionais e pelo 

estabelecimento das primeiras políticas públicas 

constitucionalmente adequadas. Nesse momento histórico, 

observou-se um incremento significativo no acesso à Educação 

Básica, evidenciado pelo aumento da taxa de escolarização líquida 

no Ensino Fundamental, que evoluiu de 84% para 89%. 

Paradoxalmente, os investimentos em cultura permaneceram 

estagnados em patamares modestos, representando, 

aproximadamente, 0,2% do Produto Interno Bruto (PIB). 

A Constituição Federal de 1988 é um marco no 

reconhecimento dos direitos sociais, culturais e educacionais desse 

período. Os artigos 6 e 205 a 214 estabelecem a educação como 

direito de todos e dever do Estado e da família, com ênfase na 

formação cidadã e na igualdade de acesso (Brasil, 1988). No âmbito 

cultural, o Art. 215 assegura o direito à cultura e reconhece a 

diversidade cultural brasileira, enquanto o Art. 216 protege o 

patrimônio cultural (Brasil, 1988). 

O segundo período, denominado de consolidação normativa 

(1996-2006), destacou-se pela promulgação de legislações 

estruturantes fundamentais para a concretização desses direitos. A 

LDB (Brasil, 1996) estabeleceu parâmetros essenciais para a 

educação nacional, contemplando aspectos como a autonomia dos 

sistemas de ensino e a gestão democrática. Simultaneamente, 

iniciou-se a estruturação do Sistema Nacional de Cultura, embora 

sua implementação efetiva tenha se consolidado apenas em 

momento posterior. 

O período contemporâneo, iniciado em 2007 e estendendo-se 

até o presente, caracteriza-se pela evolução jurisprudencial e pelo 

enfrentamento de novos desafios. Nesse contexto, o novo 

constitucionalismo latino-americano tem oferecido contribuições 



 

201 

significativas, principalmente no que concerne à participação social 

e ao reconhecimento da diversidade cultural, influenciando 

decisivamente a interpretação constitucional brasileira. 

Essa trajetória evidencia a evolução contínua das políticas 

públicas e a progressiva integração entre educação, cultura e os 

valores democráticos, refletindo o esforço nacional em atender às 

demandas da sociedade em consonância com os princípios 

constitucionais. No entanto, alguns desafios persistem. A 

fragmentação das políticas públicas, apontada por Silva (2009), e a 

insuficiência de recursos comprometem a universalização desses 

direitos. 

 

Desafios contemporâneos na garantia de direitos fundamentais 

 

O garantismo jurídico oferece contribuições essenciais para a 

efetivação dos direitos à cultura, ao lazer e à educação, pois, 

conforme estabelece Ferrajoli (2011), as garantias institucionais são 

essenciais para a efetivação dos direitos fundamentais, 

especialmente no que concerne à necessidade de garantias 

institucionais, à vinculação dos poderes públicos e ao controle 

judicial de políticas públicas. 

Essa perspectiva teórica dialoga profundamente com o 

constitucionalismo dirigente, que, como aponta Canotilho (2003), 

estabelece parâmetros concretos para compreender o papel 

diretivo da Constituição na realização desses direitos, embora sua 

aplicação no contexto brasileiro suscite importantes debates quanto 

à efetividade e aos limites da judicialização. 

A compreensão de que os direitos à cultura, ao lazer e à 

educação são indispensáveis à dignidade humana baseia-se na 

ideia de que esses direitos promovem o desenvolvimento integral 

do indivíduo e a construção de uma sociedade plural. Conforme 

Hesse (1991), a força normativa da Constituição impõe que os direitos 

fundamentais não sejam tratados como promessas vazias, mas 

como valores objetivos que vinculam a atuação estatal e social. 



202 

No contexto dos direitos culturais e educacionais, Ferrajoli 

(2011) destaca que eles não apenas garantem a liberdade 

individual, mas também a igualdade substancial, possibilitando a 

inclusão de grupos historicamente marginalizados. A cultura e a 

educação são, assim, instrumentos de emancipação que eliminam 

desigualdades e garantem a participação ativa na vida 

democrática. Nesse sentido, Sarlet (2018) reforça que a eficácia dos 

direitos fundamentais, como o direito à educação, está diretamente 

ligada à concretização da dignidade humana. 

Assim, a educação não é apenas um direito subjetivo, mas 

também um dever do Estado de criar condições para que todos 

tenham acesso a oportunidades de aprendizado e crescimento 

cultural, uma vez que esse direito — à educação — recebe 

tratamento constitucional minucioso, sendo configurado como 

direito público subjetivo no Art. 205 da Constituição Federal 

(Brasil, 1988). Essa caracterização não se limita a uma declaração 

programática, mas estabelece um conjunto de princípios 

específicos e deveres estatais. 

Nesse contexto, Häberle (2002) defende uma interpretação 

constitucional aberta e pluralista desses princípios específicos. O 

sistema de financiamento educacional, com vinculações 

orçamentárias específicas previstas no Art. 212 da Constituição 

Federal, demonstra a preocupação do constituinte em garantir a 

sustentabilidade material desse direito fundamental. 

No âmbito cultural, a Constituição estabelece um sofisticado 

sistema de proteção que transcende a mera preservação do 

patrimônio histórico. Os artigos 215 e 216 delineiam um conceito 

amplo de cultura, abrangendo tanto as manifestações culturais 

tradicionais quanto as contemporâneas. A posterior inclusão do 

Sistema Nacional de Cultura, através do Art. 216-A, representa um 

avanço significativo na institucionalização das políticas culturais, 

estabelecendo um modelo de gestão compartilhada entre os entes 

federativos e a sociedade civil. 

O direito ao lazer, embora apresente menor densidade 

normativa explícita no texto constitucional, encontra-se 



 

203 

intrinsecamente relacionado a outros direitos fundamentais. Sua 

previsão no Art. 6 como direito social fundamental deve ser 

compreendida em conjunto com as disposições sobre direito 

desportivo e com as garantias trabalhistas, evidenciando sua 

natureza multifacetada e sua importância para a dignidade da 

pessoa humana. 

Nesse contexto, a desigualdade social desponta como o 

principal obstáculo à efetivação dos direitos à cultura, ao lazer e à 

educação. Regiões periféricas e populações marginalizadas, como 

quilombolas e indígenas, enfrentam dificuldades de acesso às 

políticas públicas. Outro desafio é o desmonte de políticas culturais 

e educacionais, agravado por crises econômicas e cortes 

orçamentários. A carência de infraestrutura e a precarização do 

trabalho docente também são fatores que limitam o alcance das 

iniciativas. 

A evolução jurisprudencial tem sido fundamental para a 

concretização desses direitos. No campo educacional, o Supremo 

Tribunal Federal (STF) tem enfrentado questões complexas como o 

ensino domiciliar (RE 888.815), as políticas afirmativas no Ensino 

Superior (ADPF 186) e o direito à Educação Infantil (RE 956.475). 

Essas decisões consolidam o entendimento de que o direito à 

educação não se satisfaz com sua mera declaração formal, exigindo 

prestações estatais positivas e políticas públicas efetivas. Na seara 

cultural, destacam-se precedentes significativos como a 

constitucionalidade da meia-entrada em eventos culturais (ADI 

1.950) e o reconhecimento da imunidade tributária para livros 

eletrônicos (RE 595.595), demonstrando a necessidade de 

interpretação evolutiva dos dispositivos constitucionais face às 

transformações sociais e tecnológicas. No âmbito do direito ao lazer, 

decisões como o RE 603.583 e o ARE 1.267.879 evidenciam sua 

importância para o desenvolvimento pessoal e o bem-estar social. 

Apesar de seu potencial transformador, a concretização dos 

direitos à educação e à cultura enfrenta desafios significativos. A 

exclusão digital, intensificada pela pandemia de covid-19, revelou 

disparidades no acesso à educação e à produção cultural, 



204 

especialmente entre populações mais pobres. Alexy (2008) alerta 

que a ponderação entre o mínimo existencial e a reserva do possível 

não pode ser usada como justificativa para negligenciar esses 

direitos, mas como incentivo para a inovação nas políticas públicas. 

Além disso, as restrições orçamentárias e a crescente privatização 

do acesso à educação e à cultura dificultam a universalização 

desses direitos. Häberle (2002) argumenta que uma sociedade 

aberta aos intérpretes da Constituição deve atuar de forma 

colaborativa para enfrentar esses desafios, mobilizando todos os 

atores sociais para garantir que os direitos culturais e educacionais 

não sejam relegados a uma condição secundária. 

 

Educação e cultura: ferramentas de transformação social 

 

A materialização dos direitos à cultura, ao lazer e à educação 

demanda um instrumental processual sofisticado e adequado às 

suas particularidades. Silva (2009) argumenta que a eficácia dos 

direitos fundamentais deve ser compreendida em sua dimensão 

multifuncional, demandando um instrumental processual 

sofisticado. Educação e cultura são forças propulsoras de 

transformação social, promovendo a emancipação dos indivíduos 

e a democratização das oportunidades. Em sua obra, Canotilho 

(2003) enfatiza que a Constituição não deve ser apenas um conjunto 

de normas, mas um instrumento de mudança social que orienta a 

construção de uma sociedade mais justa e igualitária. Sob essa 

perspectiva, os direitos à educação e à cultura transcendem a esfera 

individual, impactando diretamente o coletivo, ao formar cidadãos 

críticos e conscientes de seus direitos e deveres. 

A tutela coletiva desses direitos encontra, na ação civil pública, 

seu principal veículo processual, permitindo a proteção de 

interesses difusos e coletivos relacionados às políticas públicas 

educacionais, culturais e de lazer. O mandado de segurança 

coletivo e a ação popular complementam este sistema, oferecendo 

diferentes vias de acesso à justiça, conforme a natureza da 

pretensão e a legitimidade dos postulantes. As decisões 



 

205 

estruturantes têm se revelado instrumentos processuais 

particularmente adequados para a efetivação desses direitos 

fundamentais, especialmente em casos que demandam 

transformações sistêmicas. 

A implementação de políticas educacionais inclusivas, por 

exemplo, frequentemente requer intervenções judiciais que 

transcendem a mera declaração do direito, estabelecendo 

cronogramas, metas e mecanismos de monitoramento. De modo 

análogo, a preservação do patrimônio cultural e a garantia de 

equipamentos de lazer demandam soluções processuais que 

contemplem a complexidade das relações institucionais e sociais 

envolvidas. 

Conforme Sarlet (2018), a eficácia desses direitos depende de 

sua articulação, especialmente em contextos de desigualdade. 

Iniciativas como o ensino da história e cultura afro-brasileira e 

indígena — Lei nº 10.639/2003 (Brasil, 2003) — são exemplos de 

como a educação e a cultura podem atuar em conjunto para corrigir 

distorções históricas e promover a equidade racial e social. Essas 

ações, além de fomentar o respeito às diferenças, são importantes 

para a construção de uma coletiva mais inclusiva e democrática. 

O Ministério Público assume papel fundamental nesse 

contexto não apenas como legitimado ativo para a propositura de 

ações coletivas, mas também como instituição fiscalizadora e 

indutora de políticas públicas. A atuação da Defensoria Pública, 

por sua vez, tem sido essencial para garantir o acesso à justiça das 

populações vulneráveis, enquanto a Advocacia Pública contribui 

para a defesa e o aperfeiçoamento das políticas públicas 

implementadas. 

A educação, como direito fundamental, é o meio que garante 

o desenvolvimento das potencialidades humanas. Ferrajoli (2011) 

argumenta que a garantia da Educação Básica de qualidade é uma 

pré-condição para a cidadania ativa, permitindo que os indivíduos 

participem igualmente de todos os processos de bens democráticos 

e acessem serviços e serviços essenciais. Essa visão reflete a 

necessidade de um compromisso estatal com políticas públicas que 



206 

assegure uma educação inclusiva e de qualidade para todos, 

combatendo desigualdades históricas, raciais e de gênero. 

A cultura, por sua vez, atua como uma dimensão essencial da 

formação da identidade e da coesão social. Häberle (2002) destaca 

a importância de um Estado que promove o acesso igualitário à 

cultura, considerando-a um direito dinâmico e evolutivo, que deve 

ser constantemente reinterpretado à luz das demandas sociais. 

Nesse sentido, a cultura não é apenas um direito a ser protegida, 

mas uma ferramenta de resistência e transformação, especialmente 

para grupos historicamente marginalizados, como indígenas, 

negros e comunidades periféricas. 

A conexão entre educação e cultura cria um ciclo virtuoso de 

transformação social. Silva (2009) reforça que ambos os direitos 

possuem um conteúdo essencial, indispensável para garantir a 

igualdade de condições em sociedades desiguais. Ele argumenta 

que a restrição desses direitos compromete a construção de uma 

sociedade democrática e plural, ao limitar o acesso ao 

conhecimento e à expressão cultural. Além disso, Sarlet (2018) 

chama atenção para a eficácia desses direitos como forma de 

combater preconceitos e exclusões. Ele defende que a 

implementação de políticas educacionais e culturais inclusivas 

pode reverter cenários de exclusão social, promovendo a 

valorização das diversidades e o respeito às diferenças. Exemplos 

práticos incluem o fortalecimento de programas de cotas raciais nas 

universidades e ações de incentivo à produção cultural em 

comunidades vulneráveis. 

Um aspecto central desse debate é a concepção de educação e 

cultura como direitos transformadores, que capacitam os 

indivíduos para resistirem a estruturas opressoras e desigualdades 

institucionais. Para Hesse (1991), a força normativa da Constituição 

garante que esses direitos sejam uma realidade concreta, e não 

meras abstrações legais. No Brasil, políticas públicas como o 

Sistema Nacional de Cultura e a ampliação do acesso à Educação 

Superior demonstram o impacto positivo de ações que articulam 

esses direitos como motores de inclusão social. 



 

207 

No contexto contemporâneo, desafios como a exclusão digital 

e as limitações orçamentárias reforçam a urgência de integrar a 

cultura e a educação como prioridades em agendas de direitos 

humanos. A questão orçamentária permanece como desafio central 

para a efetivação desses direitos. As vinculações constitucionais de 

receitas para a educação, embora fundamentais, não têm sido 

suficientes para garantir a qualidade almejada pelo texto 

constitucional. Ademais, o financiamento da cultura, 

historicamente mais vulnerável às flutuações orçamentárias, 

demanda a consolidação de mecanismos estáveis de fomento. O 

investimento em equipamentos e programas de lazer, 

frequentemente relegado a segundo plano nas prioridades 

governamentais, requer uma compreensão mais ampla de sua 

importância para o desenvolvimento humano. 

Quanto ao advento das novas tecnologias, este tem 

transformado profundamente as formas de realização desses 

direitos fundamentais. No campo educacional, a integração entre 

modalidades presenciais e remotas de ensino apresenta-se como 

uma tendência irreversível, demandando adaptações normativas e 

institucionais. A produção e o consumo cultural experimentam 

uma revolução digital que desafia os modelos tradicionais de 

proteção e fomento. As próprias formas de lazer se reconfiguram 

no ambiente virtual, suscitando questões inéditas sobre bem-estar 

e sociabilidade. 

Como observa Ferrajoli (2011), o verdadeiro exercício da 

democracia depende da capacidade de garantir que todos os 

indivíduos tenham acesso igualitário à formação educacional e às 

manifestações culturais, consolidando valores democráticos e de 

justiça social. Nesse sentido, educação e cultura precisam ser 

reconhecidos como ferramentas indispensáveis para alcançar os 

Objetivos de Desenvolvimento Sustentável (ODS) da Agenda 2030 

da ONU, especialmente o ODS 4 (educação de qualidade) e o ODS 

10 (redução das desigualdades). Ferrajoli (2011) destaca que, sem 

uma educação que promova a igualdade e uma cultura que 



208 

valorize a diversidade, os direitos humanos permanecem como 

ideais distantes, em vez de conquistas concretas. 

Assim, a educação e a cultura, quando inventados, 

transformam-se em alicerces de uma sociedade mais igualitária e 

democrática, permitindo que todos os indivíduos tenham voz, 

reconhecimento e oportunidade para prosperar. A união desses 

dois direitos, enquanto expressões de direitos humanos, representa 

a essência do que é necessário para transformar sociedades 

desiguais em comunidades inclusivas e respeitosas, sendo 

ferramentas indispensáveis para a transformação social, não 

apenas promovendo a equidade, mas também fortalecendo a 

cidadania e a coesão social. Esses direitos, quando efetivamente 

implementados, possibilitam a criação de uma sociedade mais 

democrática, em que todos tenham as mesmas condições de 

participar, contribuir e transformar. 

 

Considerações finais 

 

O estudo dos direitos à educação, à cultura e ao lazer no 

contexto dos direitos humanos e da dignidade da pessoa humana 

evidencia a relevância desses direitos como pilares de uma 

sociedade democrática, plural e inclusiva. Ao longo deste capítulo, 

demonstrou-se que a educação e a cultura transcendem sua 

natureza jurídica formal e se consolidam como instrumentos 

indispensáveis de transformação social, promovendo não apenas o 

desenvolvimento individual, mas também a construção de uma 

coletividade mais justa e equitativa. 

Com base na teoria dos direitos fundamentais de Alexy (2008) e 

na perspectiva de Sarlet (2018), ficou evidente que esses direitos 

possuem dimensões objetivas e subjetivas que bloqueiam tanto a 

atuação do Estado quanto a mobilização da sociedade civil para sua 

plena concretização. A educação, além de ser um direito essencial 

para a cidadania, atua como um vetor de inclusão, capacitando os 

indivíduos para participarem ativamente da vida social, política e 

econômica. Já a cultura, conforme destaca Häberle (2002), constitui 



 

209 

um espaço de reconhecimento e expressão da diversidade, 

fortalecendo laços identitários e fomentando o respeito às diferenças. 

No entanto, os desafios contemporâneos, como as 

desigualdades sociais, as restrições orçamentárias e as 

consequências da revolução digital, apontam para a necessidade de 

uma abordagem renovada na formulação de políticas públicas. A 

teoria do garantismo jurídico de Ferrajoli (2011) sublinha a 

importância de instrumentos processuais e normativos que 

asseguram a eficácia dos direitos fundamentais, especialmente 

para os grupos historicamente vulneráveis. Nesse sentido, a 

implementação de iniciativas eficazes, como políticas afirmativas 

no campo educacional e a ampliação do acesso aos bens culturais, 

se mostram essenciais para reduzir as assimetrias estruturais que 

ainda persistem. 

A integração entre os direitos à educação e à cultura também 

destaca seu potencial transformador. Conforme Canotilho (2003), a 

Constituição deve ser compreendida como um projeto de 

transformação social e a sinergia entre esses dois direitos 

desempenha um papel central nesse processo. A inclusão de temas 

como a história afro-brasileira e indígena no currículo escolar — 

Lei nº 10.639/2003 (Brasil, 2003) — ilustra como a educação e a 

cultura podem atuar em conjunto para reparar desigualdades 

históricas e fortalecer a identidade coletiva nacional. 

Por fim, o compromisso com a efetividade desses direitos deve 

ser visto como uma prioridade contínua. Em um contexto global de 

mudanças rápidas, a educação e a cultura permaneceram como 

ferramentas indispensáveis para a promoção da dignidade 

humana e dos valores democráticos. A aplicação desses direitos 

exige criatividade, inovação e uma leitura contemporânea da 

hermenêutica constitucional proposta por Hesse (1991), que 

valoriza a força normativa da Constituição como motor de 

mudanças concretas. 

Sendo assim, garantir a efetividade dos direitos à educação, à 

cultura e ao lazer não é apenas uma exigência jurídica, mas também 

um compromisso ético e político com a construção de uma sociedade 



210 

mais solidária e igualitária. Somente por meio da harmonização 

entre esses direitos e as demandas sociais emergentes será possível 

consolidar os valores democráticos e promover o bem-estar coletivo, 

reafirmando o papel do Estado e da sociedade civil na realização 

plena da dignidade da pessoa humana. 

 

 

Referências 

 

ALEXY, R. Teoria dos direitos fundamentais. 2. ed. Tradução: Virgílio 

Afonso da Silva. São Paulo: Malheiros, 2008. 

BRASIL. Presidência da República. Constituição da República 

Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: Presidência da República, 

1988. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03

/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 7 nov. 2025. 

BRASIL. Presidência da República. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 

2003. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, que 

estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir 

no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da 

temática “História e Cultura Afro-Brasileira”, e dá outras 

providências. Brasília, DF: Presidência da República, 2003. 

Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/

2003/l10.639.htm#:~:text=LEI%20No%2010.639%2C%20DE%209%2

0DE%20JANEIRO%20DE%202003.&text=Altera%20a%20Lei%20n

o,%22%2C%20e%20d%C3%A1%20outras%20provid%C3%AAncia

s. Acesso em: 7 nov. 2025. 

BRASIL. Presidência da República. Lei nº 13.005, de 25 de junho de 

2014. Aprova o Plano Nacional de Educação - PNE e dá outras 

providências. Brasília, DF: Presidência da República, 2014. 

Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-

2014/2014/lei/l13005.htm. Acesso em: 7 nov. 2025. 

BRASIL. Presidência da República. Lei nº 8.069, de 13 de julho de 

1990. Dispõe sobre o Estatuto da Criança e do Adolescente e dá 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03%09/constituicao/constituicao.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03%09/constituicao/constituicao.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/%092003/l10.639.htm#:~:text=LEI%20No%2010.639%2C%20DE%209%20DE%20JANEIRO%20DE%202003.&text=Altera%20a%20Lei%20no,%22%2C%20e%20d%C3%A1%20outras%20provid%C3%AAncias
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/%092003/l10.639.htm#:~:text=LEI%20No%2010.639%2C%20DE%209%20DE%20JANEIRO%20DE%202003.&text=Altera%20a%20Lei%20no,%22%2C%20e%20d%C3%A1%20outras%20provid%C3%AAncias
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/%092003/l10.639.htm#:~:text=LEI%20No%2010.639%2C%20DE%209%20DE%20JANEIRO%20DE%202003.&text=Altera%20a%20Lei%20no,%22%2C%20e%20d%C3%A1%20outras%20provid%C3%AAncias
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/%092003/l10.639.htm#:~:text=LEI%20No%2010.639%2C%20DE%209%20DE%20JANEIRO%20DE%202003.&text=Altera%20a%20Lei%20no,%22%2C%20e%20d%C3%A1%20outras%20provid%C3%AAncias
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/%092003/l10.639.htm#:~:text=LEI%20No%2010.639%2C%20DE%209%20DE%20JANEIRO%20DE%202003.&text=Altera%20a%20Lei%20no,%22%2C%20e%20d%C3%A1%20outras%20provid%C3%AAncias
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2014/lei/l13005.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2014/lei/l13005.htm


 

211 

outras providências. Brasília, DF: Presidência da República, 1990. 

Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03

/leis/l8069.htm. Acesso em: 7 nov. 2025. 

BRASIL. Presidência da República. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro 

de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da educação nacional. 

Brasília, DF: Presidência da República, 1996. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. Acesso em: 

7 nov. 2025. 

BRASIL. Presidência da República. Plano Nacional de Educação em 

Direitos Humanos. Brasília, DF: Ministério dos Direitos Humanos, 

2018. Disponível em: https://www.gov.br/mdh/pt-br/navegue-

por-temas/educacao-em-direitos-humanos/DIAGRMAO

PNEDH.pdf. Acesso em: 7 nov. 2025. 

CANOTILHO, J. G. Direito constitucional e teoria da constituição. 7. 

ed. Coimbra: Almedina, 2003. 

FERRAJOLI, L. Por uma teoria dos direitos e dos bens fundamentais. 

Tradução: Alexandre Salim et al. Porto Alegre: Livraria do 

Advogado, 2011. 

HÄBERLE, P. Hermenêutica constitucional: a sociedade aberta dos 

intérpretes da Constituição. Tradução: Gilmar Ferreira Mendes. 

Porto Alegre: Sérgio Antonio Fabris, 2002. 

HESSE, K. A força normativa da constituição. Tradução: Gilmar 

Ferreira Mendes. Porto Alegre: Sergio Antonio Fabris, 1991. 

SARLET, I. W. A eficácia dos direitos fundamentais: uma teoria geral 

dos direitos fundamentais na perspectiva constitucional. 13. ed. 

Porto Alegre: Livraria do Advogado, 2018. 

SILVA, J. A. Aplicabilidade das normas constitucionais. 7. ed. São 

Paulo: Malheiros, 2007. 

SILVA, V. A. Direitos fundamentais: conteúdo essencial, restrições e 

eficácia. 2. ed. São Paulo: Malheiros, 2009. 

  

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03%09/leis/l8069.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03%09/leis/l8069.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm
https://www.gov.br/mdh/pt-br/navegue-por-temas/educacao-em-direitos-humanos/DIAGRMAO%09PNEDH.pdf
https://www.gov.br/mdh/pt-br/navegue-por-temas/educacao-em-direitos-humanos/DIAGRMAO%09PNEDH.pdf
https://www.gov.br/mdh/pt-br/navegue-por-temas/educacao-em-direitos-humanos/DIAGRMAO%09PNEDH.pdf


212 

  



 

213 

CAPÍTULO 10 – DECOLONIALIDADE DA  

PEDAGOGIA JURÍDICA: ESTUDO SOBRE  

CONCEITOS E ALTERNATIVAS AO PARADIGMA 

JURÍDICO OCIDENTAL 

 

Renatha Gonçalves da Mota e Silva 

Ana Cláudia Rocha Cavalcanti 

 

 

 

Introdução 

 

Na contemporaneidade, as correntes pós-coloniais concebem o 

direito como expressão elitista de uma dogmática isolada e 

desconexa das demandas sociais, em que o ensino jurídico se 

apresenta como aspecto preponderante para a manutenção dos 

paradigmas coloniais de estratificação e exclusão. Esses aspectos são 

demonstrados sob a ótica eurocêntrica, em que o direito figura como 

reprodutor de padrões de sociabilidade heteronormativa e 

universalizante que, por sua vez, produzem um difusão cognitivo-

ideológica na formação de sujeitos jurídicos que ocupam uma 

diversidade de locais na sociedade, fator que os afastam de pautas 

basilares para a promoção de justiça social, dado que alguns aspectos 

asseveram a necessidade do emprego de novas lentes e usos da 

instrumentalidade jurídica (Ballestrin, 2013; Sousa Santos, 2007). 

Nesse sentido, os tópicos a seguir abordam a leitura de 

Boaventura de Sousa Santos (2003, 2007, 2009, 2011, 2023) sobre as 

amarra hegemônicas no direito e sua capacidade emancipatória 

através de novos usos; a proposta de uma pedagogia decolonial 

idealizada por Catherine Walsh (2005, 2006, 2007, 2009), a qual trata 

de demarcar as extensões da colonialidade saber e do poder na 

hierarquização dos saberes; e, por fim, o último tópico busca traçar 

estratégias de subversão dos paradigmas coloniais na espacialidade 

da sala de aula do curso de direito, arguindo em favor da adoção da 



214 

“interculturalidade crítica” e de uma postura que promova uma 

“desobediência sistêmica” aos saberes invisibilizados e preteridos na 

globalidade eurocentrada. Dessa forma, dentro da espacialidade 

acadêmica jurídica, objetiva-se reafirmar a demanda por uma 

formação humanista, a qual se opõe à extensão de poder e às 

ocupações voltadas para um sistema excludente e estratificado 

(Gomes; Carvalho, 2021; Sousa Santos, 2003). 

A abordagem metodológica adotada tem caráter qualitativo, 

com viés epistemológico decolonial, e o desenho da pesquisa 

propõe uma coleta de dados baseada na revisão bibliográfica 

(Creswell; Creswell, 2021). O estudo se localiza dentro de um eixo 

extenso de pesquisas sobre a decolonialidade e a pedagogia 

jurídica, pretendendo enriquecer o campo e viabilizar outros 

estudos. As ideias acerca da decolonialidade foram aqui 

apresentadas a partir de Ballestrin (2013), Quijano (2000, 2003, 2005, 

2010) e Mignolo (2003, 2017), tendo suas extensões no direito a 

partir de Sousa Santos (2003, 2007, 2009, 2011, 2023), e as 

considerações acerca da pedagogia decolonial foram apresentadas 

a partir de Walsh (2005, 2006, 2007, 2009) e Walsh, Oliveira e 

Candau (2018). O objetivo geral do estudo é perquirir como o 

pensamento decolonial percebe o direito e seu contexto pedagógico 

jurídico como ferramentas de resistência sistêmica e instrumentos 

de emancipação social de saberes e corpos. Os objetivos específicos 

são: (i) investigar a relação entre a emancipação e o direito; (ii) 

analisar como a perspectiva de uma pedagogia decolonial pode ser 

aplicada no currículo jurídico; e (iii) analisar estratégias para a 

promoção de sala de aula decolonial. O estudo tem como 

questionamento central: como o direito e o ensino jurídico podem 

ser apresentados e instrumentalizados sob o viés decolonial? 

As principais discussões e resultados versam sobre a 

complexidade que a colonialidade se apresenta na sociedade, 

dependendo de estratégias insurgentes e práticas para a produção 

de uma territorialidade acadêmica plural e diversa que promova a 

cidadania e o multiculturalismo de saberes e comunidades. 

 



 

215 

O direito e a decolonialidade 

 

A concepção moderna do direito como artigo mercantil se 

expressa através das normas jurídicas positivadas dotadas de 

cogência e aparato normativo que vinculam as instituições, 

autoridades estatais e demais particulares, que, por sua vez, têm, 

por obrigação, efetivar essas normas. Esse aspecto reflete as 

influências liberais na globalidade europeia, e, quando 

transmutado para o contexto latino-americano, se mostra inerte 

frente às demandas das desigualdades sociais (Bello, 2015). 

Dessa forma, por volta dos anos 2000, a expansão do número 

de autores que abordam a decolonialidade como lente de 

compreensão das estratificações sociais aprofunda os debates sobre 

a temática e garante ascensão da pluralidade de pensamentos e 

usos do termo. Assim, no campo do direito, o nome de Boaventura 

de Sousa Santos, que já tinha destaque internacional, passa a 

aprofundar o pensamento decolonial no campo jurídico, 

analisando a correlação do direito com a modernidade e 

promovendo críticas e novos significados para o conceito 

decolonial (Gomes; Carvalho, 2021). 

Gomes e Carvalho (2021) questionam como a proximidade de 

Sousa Santos com os estudos pós-coloniais, assim como a 

aproximação com o giro decolonial, ocorreriam sem que houvesse 

um conflito intelectual, posto que Sousa Santos (2007) afirma não 

se satisfazer com a designação de “pós-moderno”, traçando críticas 

não a autores eurocêntricos de forma direta, mas ao eurocentrismo 

contido em seus escritos. Além disso, o autor ressalta a 

“homogeneização das relações coloniais”, em que o pensamento 

pós-colonial simplifica as vivências, ignorando as peculiaridades 

imbuídas — aspectos estes que corroboram sua aproximação ao 

movimento (Sousa Santos, 2007). 

Nesse sentido, Sousa Santos (2011, p. 155), no livro A crítica da 

razão indolente: contra o desperdício da experiência, destaca como jaz, 

na modernidade, a tensão entre regulação e emancipação, em que 

“o paradigma da modernidade se fundamenta na concepção de 



216 

direito como sendo potencialmente e simultaneamente, vontade do 

soberano, manifestação de consentimento e autoprescrição, e que 

pode oscilar entre uma extrema instrumentalidade e uma extrema 

indisponibilidade”. De acordo com o autor, o direito, concebido 

longe das massas, figura, em seu âmago principal, como 

instrumento de controle do Estado e ferramenta libertária (Sousa 

Santos, 2011). 

Além disso, o autor argumenta sobre a compreensão da 

correlação entre o direito e a ciência no Estado moderno, 

pontuando que as acepções sobre a expressão do saber/poder são 

elididas do direito com a finalidade de isolar o direito das ciências 

sociais, na figura da autopoiese do positivismo jurídico, além de 

buscar pelo direito puro, autorreferencial, que se fundamenta em 

uma “subjetividade epistêmica do direito” (Sousa Santos, 2011). 

Isso resulta na produção de um direito desconexo do conhecimento 

científico, da sociedade e das vulnerabilidades históricas (Sousa 

Santos, 2011). 

Ademais, o autor destaca que o direito moderno e a ciência 

moderna são máximas da expressão do pensamento abissal (Sousa 

Santos, 2011). Acerca disso, o autor conceitua que “o pensamento 

abissal consiste na concessão do monopólio da distinção universal 

entre o verdadeiro e o falso à ciência [...]. Esse monopólio está no 

cerne da disputa epistemológica moderna entre as formas de 

verdade científicas e não-científicas” (Sousa Santos, 2007, p. 72). A 

caracterização das validação do saber está, portanto, circunscrita 

em fatores geográficos e culturais a partir de uma expressão 

eurocêntrica que dita o que é aceito e o que não é. 

O pensamento abissal se traduz em seu desígnio de repensar 

o mundo a partir da ótica do Sul. A busca pela cisão, a partir de 

uma máxima monocultural que ampara a ciência e o direito 

moderno, deve ser confrontada pelas epistemologias gestadas no 

Sul. Além disso, o autor concebe a “ecologia dos saberes” como 

instrumento de reflexão no empenho de estratégias para explorar 

as pluralidades internas da ciência, dando visibilidade às 

epistemologias feministas, antirracistas e pós-coloniais em direção 



 

217 

à interação e interdependência dos saberes (Maia; Melo, 2020; 

Sousa Santos, 2009). 

Desse modo, é necessário compreender os paralelos traçados 

entre saber/poder e como esses paralelos estão engendrados nos 

sistemas de opressão imperialistas e eurocêntricos. Quijano (2000, 

p. 342) concebe a colonialidade como um sistema mundial de 

manutenção do sistema capitalista que “se funda na imposição de 

uma classificação racial/étnica da população do mundo como 

pedra angular do dito padrão de poder e opera em cada um dos 

planos, âmbitos e dimensões materiais e subjetivas, da existência 

social cotidiana e da escala social. De acordo com o autor, a 

colonialidade está inscrita em três esferas: a colonialidade do ser, a 

colonialidade do saber e a colonialidade do poder (Quijano, 2000). 

Assim, de acordo com Sousa Santos (2007, p. 72), a produção 

do direito moderno e da ciência moderna estão imbuídos na lógica 

eurocêntrica que delineia os saberes aceitos dentro da máxima 

jurídica da legalidade/ilegalidade, em que “sua visibilidade assenta 

na invisibilidade de formas de conhecimento que não se 

encaixam”. Além disso, o autor descreve como a elitização e a 

negação dos saberes se apresentam na colonialidade do saber, 

pontuada pelas distâncias observadas entre o colonizado e o 

colonizador em um processo de epistemicídio cultural e geopolítico 

dos saberes (Sousa Santos, 2007). 

Para Quijano (2005, p. 9), “a elaboração intelectual do processo 

de modernidade produziu uma perspectiva de conhecimento e um 

modo de produzir conhecimento que demonstram o caráter do 

padrão mundial de poder: colonial/moderno, capitalista e 

eurocentrado”. Esse fator, por sua vez, encontra-se baseado na 

“diferença colonial epistêmica” que se hasteia no “universalismo/

sexismo/racismo” (Ballestrin, 2013; Castro-Goméz, 2005). 

Similarmente, a colonialidade do poder, descrita por Quijano 

(2010) em Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina, se 

apresenta como a perpetuação das relações internacionais de 

poder, que reproduz estruturas e paradigmas coloniais. Assim, as 

classificações sociais dos povos, delimitados suas faltas e excessos, 



218 

introduzem as marcas da diferença colonial. Desse modo, a 

racialização figura como caráter determinante no “princípio 

organizador que estrutura as múltiplas hierarquias do sistema 

mundo” (Grosfoguel, 2006, p. 26, tradução nossa). 

Sousa Santos (2009, 2023) pontua como o princípio regulador 

se encontra circunscrito no direito, em que a territorialidade social 

é denegada e o colonial constitui o grau zero a partir do qual são 

construídas as concepções modernas de direito e conhecimento e 

direito. Assim, o fator que estrutura a dicotomia Norte/Sul global 

diz respeito a uma zona de gestação jurídica e filosófica, onde o 

direito é produzido e validado, e a uma zona de aceitação/adesão, 

composta pelas sociedades remanescentes do colonialismo, 

refletindo a conexão entre a colonialidade/modernidade e o direito. 

Sousa Santos (2007) ainda reforça como o direito foi 

historicamente instrumentalizado em favor da subjugação social e 

filosófica. De acordo com o autor, é notória a proximidade da 

relação complexa entre o direito e a apropriação/violência, 

circunscrita no tráfico de valor, representada pelo sequestro e 

escravização e ancorada no uso deturpado do direito para legitimar 

a pilhagem de recursos naturais, guerras e tratados em formas 

diferentes de apartheid e assimilação forçada, visto que a lógica da 

apropriação/violência legítima apenas o direito das coisas, ou, ipsis 

litteris, “o direito da propriedade pessoal do Estado Livre do Congo 

pelo rei Leopoldo II da Bélgica” (Sousa Santos, 2007, p. 75). 

Além disso, Sousa Santos (2003) questiona, em Pode o direito ser 

emancipatório?, os novos usos do direito, indagando sobre a 

instrumentalidade do direito para a correção de abusos em 

conjunturas estratificadas. O autor reflete sobre a necessidade de 

reinvenção das tensões modernas entre a regulação social e a 

emancipação social, a fim de pensar novos paradigmas frente uma 

contemporaneidade atravessada pelas correntes políticas, as quais 

pretendem negar a potencialidade do direito como mecanismo de 

transformação social (Sousa Santos, 2003). 

Nesse sentido, o autor ainda argumenta sobre os riscos da 

despolitização do direito e dos direitos, visto que, diferentemente 



 

219 

dos estudos críticos, o direito é concebido sob um viés não 

essencialista pela legalidade cosmopolita, seja no direito estatal, 

seja em outros direitos, uma vez que seu caráter hegemônico se 

encontra no empregos dados a estes por grupos e classes 

dominantes (Sousa Santos, 2007). Dessa forma, o autor sugere 

pensar o(s) direito(s) não de forma isolada, mas aderindo a um 

prisma mais inclusivo do direito em uma ótica de fortalecimento 

que produza uma gestão dual de ferramentas jurídicas e políticas 

(Sousa Santos, 2007). 

 Ademais, o direito deve ser sedimentado na busca por uma 

emancipação social em um emprego contra-hegemônico, posto que 

o cânone jurídico moderno deliberadamente silencia/nega/ 

desacredita de grupos e indivíduos e suas experiências jurídicas nas 

disciplinas convencionalmente voltadas aos estudos do direito, 

desde a jurisprudência à filosofia do direito, passando pela 

sociologia do direito e antropologia do direito. Assim, observamos a 

responsabilidade do currículo jurídico e a inserção de novos saberes 

como ferramentas de combate ao colonial (Sousa Santos, 2007). 

 

A pedagogia decolonial: novas abordagens para o currículo 

jurídico 

 

O empenho em romper com estruturas hegemônicas e 

monoculturais que estão arraigadas nas concepções e exercícios 

dos saberes e do poder passa pela adoção de iniciativas políticas e 

pedagógicas, atreladas à necessidade de demarcar as amarras 

coloniais que hierarquizam e denegam saberes. Desse modo, para 

alcançar a temática, utilizamos a perspectiva de Catherine Walsh, 

autora decolonial que concebe o termo pedagogia decolonial (Walsh; 

Oliveira; Candau, 2018). 

A crítica à decolonialidade se fundamenta na adoção de um 

eixo prático de intervenção social através da politização da ação 

pedagógica. Catherine Walsh (2009) repensa o modelo pedagógico 

a partir da interculturalidade crítica, usando o arcabouço 

decolonial para aclarar as capilaridades da colonialidade na esfera 



220 

pedagógica e analisando como a cooptação e a denegação de 

intelectualidades podem ser enfrentadas sob novos prismas de 

aprendizagem e reaprendizagem. 

A autora compreende a interculturalidade crítica como um 

mecanismo de oposição à colonialidade, através de um aglutinação 

de iniciativas nas esferas social, cultural, política, ética e epistêmica 

que fomente o processo decisório. De acordo com Oliveira e 

Candau (2010, p. 27), “um conceito carregado de sentido pelos 

movimentos sociais indígenas latino-americanos e que questiona a 

colonialidade do poder, do saber e do ser”. 

Para Walsh (2009, p. 13, tradução nossa), “a interculturalidade 

crítica expressa e exige uma pedagogia, e uma aposta e prática 

pedagógica que retomem a diferença em termos relacionais, com seu 

vínculo histórico-político-social e de poder, para construir e afirmar 

processos, práticas e condições distintas”1. Desse modo, a concepção 

da interculturalidade não se restringe a uma revisitação de conceitos 

para pensar as definições de civilizações e ocidente; ela também 

busca propor novas perspectivas epistêmicas capazes de alterar a 

concepção simbólica do mundo (Oliveira; Candau, 2010). 

Assim, a interculturalidade crítica se insere como ponto de 

construção, surgindo das vivências historicamente submissas e 

subalternizadas. Essa interculturalidade figura como “proposta e 

projeto político” detentor de potência para mobilização social 

destinada à gestação de iniciativas que respondam à globalização 

neoliberal, à racionalidade ocidental e aos engendramentos nas 

diversas formas que a colonialidade se apresenta, uma vez que a 

interculturalidade não consiste em um processo étnico ou projeto de 

diferença, mas sim em um projeto de vida/existência (Walsh, 2007). 

As reflexões propostas pela autora propõem que a concepção 

de pedagogia decolonial seja fomentada a partir da 

instrumentalização da interculturalidade crítica, em suas 
 

1 No texto fonte: “la interculturalidad crítica expresa y exija una pedagogía, y una 

apuesta y práctica pedagógica que retoman la diferencia en términos relacionales, con su 

vínculo histórico-político-social y de poder, para construir y afirmar procesos, prácticas y 

condiciones distintos” (Walsh, 2009, p. 13). 



 

221 

composições de proposições teóricas para a contribuição prática. 

Nesse ponto, o fito ao remodelamento de um sistema surge a partir 

de uma reflexão profunda de suas bases, que não se limita a 

produção intelectual e filosófica, destinada à confecção de 

mecanismo de transformação social. Logo, a pedagogia figura 

como reflexo e instrumento de um anseio político e cultural 

(Oliveira; Candau, 2010; Walsh; Oliveira; Candau, 2018). 

Desse modo, destaca-se a concepção de uma pedagogia a 

partir de um viés expansivo e liberto das limitações da 

espacialidade da sala de aula, destinado a uma implementação 

prática e disruptiva. Nesse ponto, o pensamento deve ocupar 

esferas em que os acessos aos saberes múltiplos sigam um sentido 

contrário ao tradicionalismo preponderante no que se refere às 

concepções de ciência e norma, estabelecendo, assim, novos 

paradigmas, metodologias e pensamentos (Oliveira; Candau, 2010; 

Walsh, 2006; Walsh; Oliveira; Candau, 2018). 

Cabe ressaltar a proximidade da leitura catártica da 

pedagogia, proposta por Catherine Walsh (2009), com a 

perspectiva pedagógica cunhada por Paulo Freire (1987), em seu 

livro Pedagogia do oprimido, em que o pedagogo defende que o ideal 

de libertação social perpassa pelo abandono de sistemas 

dominantes. Para Freire (1987, p. 17), “o grande problema está em 

como poderão os oprimidos, que ‘hospedam’ ao opressor em si, 

participar da elaboração, como seres duplos, inautênticos, da 

pedagogia de sua libertação”. Assim, o autor pondera sobre a 

necessidade de clareza das amarras epistêmicas e filosóficas para a 

concepção prática de iniciativa (Freire, 1987). 

Nesse sentido, a concepção da pedagogia e do direito como 

instrumentos de emancipação social fomenta a necessidade de um 

ensino jurídico mais extenso e voltado para a multiculturalidade 

dos saberes. Acerca disso, Bomfim e Pereira (2021) argumentam 

sobre como a pedagogia do ensino jurídico reproduz um padrão de 

subjetividade moderna em que a difusão da mentalidade 

eurocêntrica está imbuída e instrumentalizada pelos aparatos 

constitucionais, posto que as raízes da colonialidade se apresentam 



222 

em um eixo complexo que molda a intelectualização e a prática das 

normas. 

Nesse âmbito, a performance dos atores e de demais 

envolvidos na gramática do ensino político está cooptada pelo 

olhar eurocêntrico, o qual pode ser percebido através do “uso do 

latim excessivo”, bem como da linguagem hermética — 

estrategicamente planejada para alimentar o elitismo do capital 

intelectual. O processo de ocupação da concepção da 

intelectualidade brasileira se encontra atravessado pelas formas em 

que se apresenta a colonialidade do ser, em um processo que ocupa 

o âmago social em sua imagem e compreensão (Bomfim; Pereira, 

2021; Mignolo, 2003). 

Sobre esse aspecto, a condição excludente e elitista do ambiente 

acadêmico jurídico no Brasil reflete a historicidade dos cursos 

jurídicos e da colonização brasileira. Desse modo, as primeiras 

escolas de direito do Brasil, situadas nas cidades pernambucanas de 

Olinda e Recife e em São Paulo e fundadas após a independência de 

Portugal, foram responsáveis pela construção de uma nova imagem 

para uma nação recém-emancipada, posto que, embora o direito 

carregue, essencialmente, um viés de contestação e emancipação 

social, ainda persiste a existência de uma neutralidade/naturalização 

da violência e da barbárie através da normalização da escravidão 

contemporânea (Silva; Mendonça, 2022). 

Assim, Veiga (1997, p. 317) pontua que “até meados do século 

XIX, o acadêmico e o professor olindense absorviam o escravo como 

‘equipamento’ imprescindível à sociedade”, de modo que o poderio 

de corpos escravizados estava disseminado entre alunos, professores 

e demais membros da própria Faculdade de Direito, que dispunha 

de dois escravizados. Acerca disso, Pesso (2024, p. 3) coloca que “as 

faculdades são lembradas como instituições conservadoras, que 

promoveram a legitimação do ‘elemento servil’”. 

Para além disso, se observa a preponderância com que as 

narrativas políticas ocupavam as salas do curso de direito. Em 

Recife, a Faculdade de Direito tentou se adequar aos paradigmas 

nacionais, abordando o determinismo e o evolucionismo social sob 



 

223 

o viés da mestiçagem, enquanto, em São Paulo, adotou-se uma 

postura liberal conservadora, se aprofundando no evolucionismo e 

criticando o tratamento da questão racial pelo olhar do 

determinismo (Silva; Mendonça, 2022). 

A origem da criação do ensino jurídico brasileiro se 

fundamenta na lógica colonial e escravocrata não apenas no campo 

metafísico cosmológico, mas também no eixo de sua práxis mais 

perversa. Assim, Quijano (2003), ao conceituar a colonialidade do 

ser, destaca como a projeção da identidade decorre de um processo 

cultural e linguístico conexo à ciência (conhecimento e sabedoria) e 

ressalta como o curso jurídico no Brasil reproduz o identitarismo 

da dominação moderna/colonial, em que a legitimação do sistema 

jurídico ocidental se traduz na eliminação da diversidade de 

práticas/saberes jurídicos não tradicionais. 

A exclusão do pluralismo no currículo acadêmico do direito 

advém da adoção do monismo jurídico que hierarquiza o 

conhecimento. Sousa Santos (2009, p. 47) argumenta que “a 

concepção modernista do direito levou a uma grande perda de 

experiência e prática jurídica e, de fato, legitimou um ‘juridicídio’ 

massivo, ou seja, a destruição de práticas e concepções jurídicas 

que não se ajustavam ao cânone jurídico modernista”. Sendo assim, 

a invisibilização do horizonte minoritário nas construções jurídicas 

denegaram representações a mulheres, negros e indígenas. 

Sob esse aspecto, Garzón López (2019) pontua como a 

marginalização do direito indígena rompe o ideal do pluralismo 

jurídico, resultado de uma alteridade plástica e transmutada do 

eurocentrismo — visto como a instauração do direito estatal, que, 

por sua vez, é posterior às práticas jurídicas indígenas, sendo estas 

sobreviventes à exclusão/assimilação/integração imposta. Isso 

posto, a compreensão da produção no contexto acadêmico de 

sujeitos jurídicos segue a métrica da exclusão de um arcabouço 

jurídico e político, o qual alcança a episteme em sua globalidade 

(Ferraz; Olea, 2019; Silva; Mendonça, 2022). 

Nesse sentido, o caráter latente da inserção do debate sobre a 

subalternização e resistência de saberes pormenorizados aparece 



224 

como proposta transformadora para o contexto acadêmico jurídico. 

Acerca disso, bell hooks (2013) aborda como a estrutura 

supremacista e etnocêntrica está conectada à subjugação patriarcal 

e capitalista; além disso, é possível observar como os estudos sobre 

gênero propostos por Butler (2003) argumentam que se deve 

encontrar, nas estruturas de poder que reproduzem vieses de 

subjugação, formas de emancipação (Pereira; Silva, 2019). 

Desse modo, observa-se como a problemática do gênero figura 

como reflexo de uma estrutura pungente de estratificação no campo 

jurídico. De acordo com Ferraz e Olea (2019, p. 683), “é necessário 

solidificar teorias preocupadas com a visibilidade dos problemas de 

gênero nos diversos campos das ciências jurídicas, que contrastem a 

igualdade disposta nos instrumentos legais com as práticas sociais 

em vigor”. Ademais, para as autoras, “trata-se, então, de aprender e 

‘fazer’ direito considerando as facetas de sujeitos de direito plurais e 

multifacetados” (Ferraz; Olea, 2019, p. 683). 

No Brasil, a previsão legal de um ensino diverso está inserido 

no bojo normativo como princípio fundante. Desse modo, a 

Constituição de 1988 prevê o pluralismo de ideias e de concepções 

pedagógicas nos artigos 205 e 206, incisos II e III, oportunizando a 

liberdade na concepção nas formas de aprendizado e de 

ensino/pensamento/saber (Brasil, 1988). Ademais, a Constituição 

dispõe sobre o respeito aos valores culturais, artísticos, nacionais e 

regionais, além da previsão do exercício pedagógico nas línguas 

nativas das comunidades originais. 

Sendo assim, a adequação ao viés heterogêneo no campo dos 

saberes depende da abertura da academia jurídica ao debate social. 

Essa dependência se dá a partir da necessidade de fomentar a 

concepção de disciplinas que ultrapassem os contornos das 

disciplinas optativas/opcional, além da construção de projetos de 

extensão que capacitem os alunos ao desenvolvimento crítico de 

uma “dialética social”, a fim de possibilitar leituras plúrimas e 

novos usos da instrumentalidade jurídica, pensando a partir das 

vivências atravessadas pela invisibilização cultural e pela 

marginalização (Bomfim; Pereira, 2021). 



 

225 

Nesse sentido, a composição das diretrizes curriculares para o 

curso de direito apresenta os parâmetros gerais para a base do 

ensino jurídico. Essas diretrizes são encontradas na Resolução 

CNE/CES nº 9 (Brasil, 2004), que estabelece normas acerca do 

tempo mínimo de duração do curso e a composição de um 

currículo básico. Contudo, não são observadas informações que 

fixem a obrigatoriedade de um eixo pedagógico adotado pelas 

instituições acadêmicas. Isso posto, percebe-se a indulgência às 

instituições a adequarem a formação de sujeitos jurídicos aos 

objetivos individuais e privados que regem os princípios das 

instituições, fator que imputa riscos ao distanciamento no que se 

refere aos princípios constitucionais de cidadania e diversidade 

(Palazzi; Lisboa, 2021). 

 

Estratégias para a promoção de uma sala de aula decolonial 

 

A concepção da espacialidade escolar como local de debate e 

desenvolvimento social vai de encontro à idealização colonial da 

restrição do conhecimento às elites econômicas. Acerca disso, 

Freire (1987) advoga pela criação de um ambiente de acolhimento 

da comunidade em que os estudantes sejam capacitados para 

assimilar o mundo e modificá-lo, visto que o reconhecimento das 

individualidades e de novas metodologias de transmissão do 

conhecimento confere, à sala de aula, certa potencialidade no que 

se refere à promoção da cidadania e da diversidade (Dulci; 

Malheiros, 2021; Pereira; Silva, 2019). 

Desse modo, a concepção de métodos para contrapor as 

formas de hierarquização do conhecimento passa pela composição 

de iniciativas que reformulem a conjuntura que ocupa a 

intelectualidade e a práxis pedagógica no contexto acadêmico 

jurídico. Mendonça e Adaid (2018) reúnem, em seus estudos, 

iniciativas para uma reformulação dos paradigmas da formação 

jurídica crítica no Brasil, observando que a gama de demandas para 

(re)pensar o âmbito acadêmico passa pela ruptura das amarras 

eurocêntricas hegemônicas (Bomfim; Pereira, 2021). 



226 

Nesse sentido, Mendonça e Adaid (2018) apontam a carência 

de uma formação mais humanística e de uma reformulação 

imediata do currículo jurídico, a fim de promover uma perspectiva 

holística do panorama jurídico. Mossini (2010, p. 150) insere “uma 

formação humanística faz o curso de Direito evitar o puro 

tecnicismo jurídico e construir um ensino pluralista, democrático e 

interdisciplinar”. Ademais, é relevante ressaltar a importância do 

perfilhamento de saberes que nascem de culturas e técnicas 

destinadas à desobediência epistémica, que resistem às pressões 

sistêmicas preponderantes aos cursos de direito (Gomes; 

Lorenzetti; Aires, 2022). 

Para Walsh, Oliveira e Candau (2018), somente a alteração do 

currículo não é suficiente para a alteração dos paradigmas sociais, 

visto que a inserção de elementos multiculturais e interculturais 

são subalternizados dentro dos espaços acadêmicos, impondo a 

métrica da estratificação do conhecimento em que “currículo pode 

incorporar elementos da prática local, mas que esse conhecimento 

não faz parte de uma verdadeira episteme, de uma ‘ciência real’” 

(Walsh, 2019, p. 22). Desse modo, a necessidade da integração do 

conhecimento científico, junto a paradigmas sociais e tecnológicos, 

fomentaria o desenvolvimento crítico e complexo do 

conhecimento. 

Ademais, Mendonça e Adaid (2018) trazem, em seus estudos, 

como a implementação do debate na sala de aula serviria como 

ferramenta de transformação das percepções individuais e 

coletivas. A proposta da educação bancária no estilo conferencista, 

em que o professor ocupa o espaço delimitado de detentor do 

conhecimento, suscita a reflexão sobre o fato de que a demanda por 

interdisciplinaridade e a redução da sua visão sobre suas áreas de 

atuação limita o pluralismo acadêmico. Sobre isso, para Rago 

(1998), o conhecimento construído por indivíduos em interação e 

em diálogo crítico, contrastando seus diferentes pontos de vista, 

altera suas observações, teorias e hipóteses, sem que haja um 

método pronto. 



 

227 

Além disso, Gomes, Lorenzetti e Aires (2022) pontuam que a 

estratégia para a decolonialidade no contexto acadêmico depende 

da reconstrução de uma educação científica. Dessa forma, o 

fortalecimento da produção de projetos de pesquisa e de extensão 

nos cursos jurídicos que desenvolvem conexões com os marcadores 

sociais de classe, raça, gênero e sexualidade, sob a lente do direito, 

permitiram um aprofundamento de discussões temáticas, 

aproximando o léxico dogmático das localidades sociais e 

compreendendo o papel pedagógico e de socialização da pesquisa 

acadêmica (Silva; Mendonça, 2022). 

Para Dulci e Malheiros (2021), o campo acadêmico reflete as 

colonialidades engendradas sobre os paradigmas da elitização e 

denegação. Acerca disso, as autoras concebem a existência de uma 

“colonialidade metodológica”, que expressa o lugar geopolítico e 

os corpos políticos do sujeito de fala (Dulci; Malheiros, 2021). 

Assim, o processo de decolonialidade científica e metodológica se 

encontra atravessado pela “geopolítica do conhecimento”, que 

compreende a produção/transmissão/disputa de saberes na 

modernidade/colonialidade. Além disso, Mignolo (2017) ressalta 

que a proposta da decolonialidade só será possível através da 

aproximação do campo acadêmico às pautas políticas. 

Nos estudos de Mendonça e Adaid (2018), também há 

destaque para a premência da conscientização política e social do 

acadêmico de direito. De acordo com os autores, “as salas de aula 

são palco de uma transmissão de ideologias e de uma total 

submissão dos alunos à figura do professor, encarada como grande 

detentor do conhecimento técnico e da experiência. A falta de 

crítica na formação jurídica, um elemento absolutamente unânime” 

(Mendonça; Adaid, 2018, p. 833). Desse modo, os autores pontuam 

a tendência reacionária do direito e do estudo jurídico, que 

demanda transformações dentro e fora do contexto acadêmico 

(Mendonça; Adaid, 2018). 

Por fim, a instrumentalização de artifícios educacionais, 

metodológicos, epistemológicos e práticos na espacialidade 

acadêmica dependem da adoção de uma postura de resistência e 



228 

subversão, visto que a colonialidade se apresenta como um sistema 

de refinamento complexo e violento. Dessa maneira, o emprego de 

pedagogias disruptivas e interdisciplinares, que se propõem a 

trilhar novas rotas de libertação e transformação, perpassa pela 

politização acadêmica e social, dispostas a aclarar e combater as 

multiplicidades de forma que a elitização e a estratificação social se 

injetem na sociedade, denegando e subalternizado saberes. 

 

Considerações finais 

 

As novas perspectivas de aplicabilidade da decolonialidade 

demonstram o fortalecimento de correntes democráticas e 

humanistas, destinadas a clarificar as formas e limites que as 

amarras do imperialismo eurocêntrico introduz na 

intelectualização e nos corpos. O direito, constituindo em seu 

tradicionalismo dogmático, carrega certo apego às estruturas 

parnasianas, dependendo de um âmago politizado para alcançar o 

viés emancipatório e social. Dessa forma, o movimento 

modernidade/colonialidade busca ultrapassar a concepção de 

novas proposições sistêmicas e epistemológicas e enxerga, nas 

estruturas de poder, uma oportunidade de instrumentalização de 

novas abstrações, capazes de estabelecer práticas destinadas a 

enfrentar a subalternização. 

Assim, a idealização de uma pedagogia transformadora, que 

atribui a espacialidade acadêmica à construção intelectual e social 

dos indivíduos, repensa a sociedade a partir da remodelação das 

bases. Nesse ponto, as ideologias utilizadas para a segregação 

étnica e de gênero são contrapostas por saberes “sulistas”, que são 

produzidos e carregam a visão do outro antropológico em que a 

colonialidade se apresenta como aspecto atual e latente, marcando 

as vivências nas localidades sociais. Além disso, a inclusão do 

debate nos currículos acadêmicos, especialmente no curso de 

direito, figura como mecanismo de reversão das sistemáticas 

jurídicas em que o poder se expressa. 



 

229 

Desse modo, cabe destacar as limitações pela delimitação do 

estudo e a apresentação da decolonialidade como instrumento 

revolucionário no eixo acadêmico, que, através do acoplamento do 

ensino normativo ao debate social e político, se aproxima de uma 

proposição alternativa que carrega, em seu viés, a esperança para 

as lutas contra o epistemicídio e a subjugação. A partir disso, é 

necessário ponderar que a colonialidade, vista no racismo e na 

desigualdade de gênero, alcança uma cadeia complexa e refinada, 

em que o exercício do aparelhamento do Estado e da sociedade 

ocidental se encontram ideologicamente introjetadas. 

Ademais, a ascensão de outras correntes ideológicas na 

América Latina refletem o crescimento da extrema-direita e do 

neoliberalismo, fomentando o distanciamento das pautas sociais e 

reduzindo anseios principiológicos do pluralismo, da diversidade 

e da cidadania presentes na constituição brasileira ao identitarismo 

de esquerda. Sobre isso, vale destacar que o notório alcance social 

com o advento da espacialidade digital fomentou movimentações 

sociais, a exemplo dos movimentos Black Lives Matter, em prol da 

pauta racial, e o Me Too, contra o abuso sexual de mulheres. Esses 

movimentos, isoladamente, não garantem adesão ou 

sensibilização. 

Por fim, ponderamos a necessidade de novos estudos que 

investiguem, empírica, qualitativa e quantitativamente, como o 

enrobustecimento do currículo jurídico impactaria na formação de 

sujeitos jurídicos mais humanitários que possam aplicar a ideia de 

pedagogia como desobediência epistêmica em práxis. 

 

 

Referências 

 

BALLESTRIN, L. M. D. A. América Latina e o giro decolonial. 

Revista Brasileira de Ciência Política, Brasília, v. 2, p. 89-117, 2013. 

Disponível em: https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/DxkN3kQ3XdY

YPbwwXH55jhv/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 14 nov. 2025. 

https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/DxkN3kQ3XdYYPbwwXH55jhv/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/DxkN3kQ3X%09dY%09YPbwwXH55jhv/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/DxkN3kQ3X%09dY%09YPbwwXH55jhv/?format=pdf&lang=pt


230 

BELLO, E. O pensamento descolonial e o modelo de cidadania do 

novo constitucionalismo latino-americano. Revista de Estudos 

Constitucionais, Hermenêutica e Teoria do Direito, São Leopoldo, v. 7, 

n. 1, p. 49-61, 2015. DOI: https://doi.org/10.4013/rechtd.2015.71.05. 

Disponível em: https://revistas.unisinos.br/index.php/rechtd/

article/view/rechtd.2015.71.05. Acesso em: 14 nov. 2025. 

BOMFIM, R.; PEREIRA, F. S. M. Decolonialidade do saber no 

ensino jurídico brasileiro: possibilidades e limites de 

desobediência epistêmica no direito. In: BOMFIM, R.; MÁXIMO, 

F.; BAHIA, A. (org.). Tendências do ensino jurídico: confrontando as 

limitações de um saber-práxis no direito. Porto Alegre: Fi, 2021. p. 

36-59. Disponível em: https://www.precog.com.br/bc-

texto/obras/2021pack0171.pdf#page=36. Acesso em: 26 jan. 2026. 

BRASIL. Conselho Nacional de Educação. Resolução CNE/CES Nº 

9, de 29 de setembro de 2004. Institui as Diretrizes Curriculares 

Nacionais do Curso de Graduação em Direito e dá outras 

providências. Brasília, DF: Conselho Nacional de Educação, 2004. 

Disponível em: https://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/

rces09_04.pdf. Acesso em: 25 jan. 2026. 

BRASIL. Presidência da República. Constituição da República 

Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: Senado Federal, 1988. 

Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/c

onstituicao/constituicao.htm. Acesso em: 14 nov. 2025. 

BUTLER, J. Beauvoir on Sade: Making Sexuality into an Ethic. In: 

CARD, C. (ed.). The Cambridge Companion to Simone de Beauvoir. 

New York: Cambridge University Press, 2003. p. 168-188. 

CASTRO-GÓMEZ, S. Ciências sociais, violência epistêmica e o 

problema da “invenção do outro”. In: LANDER, E. (org.). A 

colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais - 

perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 

80-87. 

https://doi.org/10.4013/rechtd.2015.71.05
https://revistas.unisinos.br/index.php/rechtd/%09article/view/rechtd.2015.71.05
https://revistas.unisinos.br/index.php/rechtd/%09article/view/rechtd.2015.71.05
https://www.precog.com.br/bc-texto/obras/2021pack0171.pdf#page=36
https://www.precog.com.br/bc-texto/obras/2021pack0171.pdf#page=36
https://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/
https://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/c
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/c


 

231 

CRESWELL, J. W.; CRESWELL, J. D. Projeto de pesquisa: métodos 

qualitativo, quantitativo e misto. 5. ed. Porto Alegre: Penso, 2021. 

DULCI, T. M. S.; MALHEIROS, M. R. Um giro decolonial à 

metodologia científica: apontamentos epistemológicos para 

metodologias desde e para a América Latina. Revista Espirales, Foz 

do Iguaçu, v. 5, n. 1, p. 174-193, 2021. Disponível em: 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/article/view/2686/2472. 

Acesso em: 14 nov. 2025. 

FERRAZ, D. B.; OLEA, T. C. Apontamentos históricos sobre o 

ingresso e permanência das mulheres no ensino jurídico 

brasileiro. Revista Jurídica Luso Brasileira, [S. l.], v. 5, n. 4, p. 663-

688, 2019. Disponível em: https://www.cidp.pt/revistas/rjlb

/2019/4/2019_04_0663_0688.pdf. Acesso em: 14 nov. 2025. 

FREIRE, P. Pedagogia do oprimido, 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e 

Terra, 1987. Disponível em: http://www.letras.ufmg.br/espanhol/

pdf/pedagogia_do_oprimido.pdf. Acesso em: 14 nov. 2025. 

GARZÓN LÓPEZ, P. Pluralismo jurídico, derecho indígena y 

colonialidad jurídica: repensando el derecho desde la colonialidad 

del poder. Ius Inkarri, Lima, v. 8, n. 8, p. 329-346, 2019. DOI: 

https://doi.org/10.31381/iusinkarri.vn8.2730. Disponível em: 

https://revistas.urp.edu.pe/index.php/Inkarri/article/view/2730. 

Acesso em: 14 nov. 2025. 

GOMES, D. F. L.; CARVALHO, R. K. M. D. Poderá o direito ser 

decolonial? Revista Direito e Práxis, Rio de Janeiro, v. 12, n. 1, p. 77-

101, 2021. DOI: https://doi.org/10.1590/2179-8966/2020/43745. 

Disponível em: https://www.scielo.br/j/rdp/a/nxvbYTdVbVZ

LC9KCWFQhWxC/?lang=pt. Acesso em: 14 nov. 2025. 

GOMES, R. D. V.; LORENZETTI, L.; AIRES, J. A. Descolonizando 

a educação científica: reflexões e estratégias para a utilização da 

história da ciência e ciência, tecnologia e sociedade em uma 

abordagem decolonial. Revista Brasileira de História da Ciência, Rio 

de Janeiro, v. 15, n. 2, p. 437-450, 2022. DOI: 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/article/view/2686/2472
https://www.cidp.pt/revistas/rjlb/2019/4/2019_04_0663_0688.pdf
https://www.cidp.pt/revistas/rjlb%09/2019/4/2019_04_0663_0688.pdf
https://www.cidp.pt/revistas/rjlb%09/2019/4/2019_04_0663_0688.pdf
http://www.letras.ufmg.br/espanhol/%09pdf/pedagogia_do_oprimido.pdf
http://www.letras.ufmg.br/espanhol/%09pdf/pedagogia_do_oprimido.pdf
https://doi.org/10.31381/iusinkarri.vn8.2730
https://revistas.urp.edu.pe/index.php/Inkarri/article/view/2730
https://doi.org/10.1590/2179-8966/2020/43745
https://www.scielo.br/j/rdp/a/nxvbYTdVbVZLC9KCWFQhWxC/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/rdp/a/nxvbYTdVbVZ%09LC9KCWFQhWxC/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/rdp/a/nxvbYTdVbVZ%09LC9KCWFQhWxC/?lang=pt


232 

https://doi.org/10.53727/rbhc.v15i2.809. Disponível em: https://

rbhciencia.emnuvens.com.br/revista/article/view/809. Acesso em: 

14 nov. 2025. 

GROSFOGUEL, R. La descolonización de la economía política y 

los estudios postcoloniales: transmodernidad, pensamiento 

fronterizo y colonialidad global. Tabula Rasa, Bogotá, n. 4, p. 17-48, 

2006. DOI: https://doi.org/10.25058/20112742.245. Disponível em: 

https://www.revistatabularasa.org/numero04/la-descolonizacion-

de-la-economia-politica-y-los-estudios-postcoloniales-transmo

dernidad-pensamiento-fronterizo-y-colonialidad-global/. Acesso 

em: 14 nov. 2025. 

HOOKS, B. Transformative pedagogy and multiculturalism. In: 

FRASER, J.; PERRY, T. (ed.). Freedom’s Plow: Teaching in the 

Multicultural Classroom. New York: Routledge, 2013. p. 91-97. 

MAIA, B. S. R.; MELO; V. D. S. de. A colonialidade do poder e 

suas subjetividades. Teoria e Cultura, Juiz de Fora, v. 15, n. 2, p. 1-

20, 2020. DOI: https://doi.org/10.34019/2318-101X.2020.v15.30132. 

Disponível em: https://periodicos.ufjf.br/index.php/Teoriae

Cultura/article/view/30132. Acesso em: 14 nov. 2025. 

MENDONÇA, S.; ADAID, F. A. P. Tendências teóricas sobre o 

Ensino Jurídico entre 2004 e 2014: busca pela formação crítica. 

Revista Direito GV, São Paulo, v. 14, n. 3, p. 818-846, 2018. 

Disponível em: https://www.scielo.br/j/rdgv/a/NkbRLgCs5M

KG9DVDsRQJjYd/. Acesso em: 14 nov. 2025. 

MIGNOLO, W. D. Historias locales/diseños globales: colonialidad, 

conocimientos subalternos y pensamiento fronterizo. Madrid: 

Ediciones Akal, 2003. Disponível em: https://books.google.

com.br/books?id=e_Jqj3RSY-AC. Acesso em: 14 nov. 2025. 

MIGNOLO, W. Desafios decoloniais hoje. Epistemologias do Sul, 

Foz do Iguaçu, v. 1, n. 1, p. 12-32, 2017. Disponível em: https://

revistas.unila.edu.br/epistemologiasdosul/article/download/772/6

45/2646. Acesso em: 14 nov. 2025. 

https://doi.org/10.53727/rbhc.v15i2.809
https://doi.org/10.25058/20112742.245
https://www.revistatabularasa.org/numero04/la-descolonizacion-de-la-economia-politica-y-los-estudios-postcoloniales-transmo%09dernidad-pensamiento-fronterizo-y-colonialidad-global/
https://www.revistatabularasa.org/numero04/la-descolonizacion-de-la-economia-politica-y-los-estudios-postcoloniales-transmo%09dernidad-pensamiento-fronterizo-y-colonialidad-global/
https://www.revistatabularasa.org/numero04/la-descolonizacion-de-la-economia-politica-y-los-estudios-postcoloniales-transmo%09dernidad-pensamiento-fronterizo-y-colonialidad-global/
https://doi.org/10.34019/2318-101X.2020.v15.30132
https://periodicos.ufjf.br/index.php/Teoriae%09Cultura/article/view/30132
https://periodicos.ufjf.br/index.php/Teoriae%09Cultura/article/view/30132
https://www.scielo.br/j/rdgv/a/NkbRLgCs5MKG9DVDsRQJjYd/
https://www.scielo.br/j/rdgv/a/NkbRLgCs5M%09KG9DVDsRQJjYd/
https://www.scielo.br/j/rdgv/a/NkbRLgCs5M%09KG9DVDsRQJjYd/


 

233 

MOSSINI, D. E. D. S. Ensino jurídico: história, currículo e 

interdisciplinaridade. 2010. 249 f. Tese (Doutorado em Educação) 

– Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2010. 

Disponível em: https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/

9534. Acesso em: 14 nov. 2025. 

OLIVEIRA, L. F. D.; CANDAU, V. M. F. Pedagogia decolonial e 

educação antirracista e intercultural no Brasil. Educação em revista, 

Belo Horizonte, v. 26, n. 1, p. 15-40, 2010. DOI: https://doi.org/

10.1590/S0102-46982010000100002. Disponível em: https://www.

scielo.br/j/edur/a/TXxbbM6FwLJyh9G9tqvQp4v/abstract/?lang=pt

. Acesso em: 14 nov. 2025. 

PALAZZI, P. A. R.; LISBOA, N. D. S. Os desafios para a 

construção de uma educação emancipatória nos cursos de direito 

e os estudos de gênero. In: BOMFIM, R.; MÁXIMO, F.; BAHIA, A. 

(org.). Tendências do ensino jurídico: confrontando as limitações de 

um saber-práxis no direito. Porto Alegre: Fi, 2021. p. 277-297. 

Disponível em: https://www.precog.com.br/bc-texto/obras/

2021pack0171.pdf#page=51. Acesso em: 14 nov. 2025. 

PEREIRA, F. S. M.; SILVA, F. C. A. Teoria e prática no ensino 

jurídico: diálogo entre decolonidade do saber e pedagogia da 

libertação de Paulo Freire e Bell Hooks. Revista de Direito da 

Faculdade Guanambi, Guanambi, v. 6, n. 1, p. 1-20, 2019. Disponível 

em: https://www.redalyc.org/journal/6080/608065717002/608065

717002.pdf. Acesso em: 14 nov. 2025. 

PESSO, A. E. Os negros nas faculdades de Direito do Brasil no 

século XIX: exclusão, preconceito e apagamento. Revista Direito 

GV, São Paulo, v. 20, p. 1-28, 2024. DOI: https://doi.org/

10.1590/2317-6172202407. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rdgv/a/nM4cxrqdT47L946Ys4wnfgJ/?lang

=pt. Acesso em: 14 nov. 2025. 

QUIJANO, A. Colonialidade do poder e classificação social. In: 

SOUSA SANTOS, B.; MENESES, M. P. (org.). Epistemologias do sul. 

São Paulo: Cortez, 2010. p. 73-109. Disponível em: 

https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/9534
https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/%099534
https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/%099534
https://doi.org/%0910.1590/S0102-46982010000100002
https://doi.org/%0910.1590/S0102-46982010000100002
https://www.precog.com.br/bc-texto/obras/2021pack0171.pdf#page=51
https://www.precog.com.br/bc-texto/obras/2021pack0171.pdf#page=51
https://www.precog.com.br/bc-texto/obras/2021pack0171.pdf#page=51
https://www.redalyc.org/journal/6080/608065717002/608065717002.pdf
https://www.redalyc.org/journal/6080/608065717002/608065%09717002.pdf
https://www.redalyc.org/journal/6080/608065717002/608065%09717002.pdf
https://doi.org/%0910.1590/2317-6172202407
https://doi.org/%0910.1590/2317-6172202407
https://www.scielo.br/j/rdgv/a/nM4cxrqdT47L946Ys4wnfgJ/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/rdgv/a/nM4cxrqdT47L946Ys4wnfgJ/?lang=pt


234 

https://arquivos.ufrrj.br/arquivos/202110804062bf2805776f7b2534

73326/SANTOS_Boaventura_de_Sousa_-_Epistemologias_

do_Sul.pdf. Acesso em: 25 jan. 2026. 

QUIJANO, A. Coloniality of power and Eurocentrism in Latin 

America. International Sociology, London, v. 15, n. 2, p. 215-232, 

2000. Disponível em: https://journals.sagepub.com/doi/abs

/10.1177/0268580900015002005. Acesso em: 14 nov. 2025. 

QUIJANO, A. Dom Quixote e os moinhos de vento na América 

Latina. Estudos Avançados, São Paulo, v. 19, n. 55, p. 9-31, 2005. 

DOI: https://doi.org/10.1590/S0103-40142005000300002. Disponível 

em: https://www.scielo.br/j/ea/a/KCnb9McPhytSwZLLfyzG

RDP/?format=html&lang=pt. Acesso em: 14 nov. 2025. 

QUIJANO, A. El trabajo al final del siglo XX. Quito: Ecuador 

Debate, 2003. 

RAGO, M. Epistemologia feminista, gênero e história. In: PEDRO, 

J. M.; GROSSI, M. P. (org.). Masculino, feminino, plural. 

Florianópolis: Mulheres, 1998. p. 1-17. 

SILVA, A. S. D. ; MENDONÇA, É. S. Reflexões sobre o ensino 

jurídico no Brasil: epistemologias decoloniais. In: CARDOSO, F. 

D. S. (org.). Educação jurídica e diferença: abordagens sobre questões 

de gênero e raça para o ensino jurídico. São Paulo: Pimenta 

Cultural, 2022. p. 12-33. Disponível em: https://books.google.

com.br/books?id=PApZEAAAQBAJ. Acesso em: 14 nov. 2025. 

SOUSA SANTOS, B. de. A crítica da razão indolente: contra o 

desperdício da experiência. 8. ed. São Paulo: Cortez, 2011. 

SOUSA SANTOS, B. de. Para além do pensamento abissal: das 

linhas globais a uma ecologia de saberes. Novos estudos CEBRAP, 

São Paulo, n. 79, p. 71-94, 2007. DOI: https://doi.org/10.1590/S0101-

33002007000300004. Disponível em: https://www.scielo.br/j/nec/

a/ytPjkXXYbTRxnJ7THFDBrgc/?format=html&lang=pt. Acesso 

em: 14 nov. 2025. 

https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/0268580900015002005
https://journals.sagepub.com/doi/abs%09/10.1177/0268580900015002005
https://journals.sagepub.com/doi/abs%09/10.1177/0268580900015002005
https://doi.org/10.1590/S0103-40142005000300002
https://www.scielo.br/j/ea/a/KCnb9McPhytSwZLLfyzG%09RDP/?format=html&lang=pt
https://www.scielo.br/j/ea/a/KCnb9McPhytSwZLLfyzG%09RDP/?format=html&lang=pt
https://doi.org/10.1590/S0101-33002007000300004
https://doi.org/10.1590/S0101-33002007000300004


 

235 

SOUSA SANTOS, B. de. Pensar el estado y la sociedad: desafíos 

actuales. Buenos Aires: CLACSO, 2009. 

SOUSA SANTOS, B. de. Poderá o direito ser emancipatório? 

Revista Crítica de Ciências Sociais, Coimbra, n. 65, p. 3-76, 2003. 

Disponível em: https://journals.openedition.org/rccs/1180. Acesso 

em: 14 nov. 2025. 

SOUSA SANTOS, B. de. Sociología jurídica crítica: para un nuevo 

sentido común en el derecho. Madrid: Trotta, 2023. 

VEIGA, G. História das ideias da Faculdade de Direito do Recife. 

Recife: Artegrafi Ltda., 1997. 

WALSH, C. Interculturalidad crítica y pedagogía de-colonial: 

apuestas (des) de el in-surgir, re-existir y re-vivir. Educação Online, 

Rio de Janeiro, n. 4, p. 1-29, 2009. Disponível em: https://

educacaoonline.edu.puc-rio.br/index.php/eduonline/article/view

/1802. Acesso em: 14 nov. 2025. 

WALSH, C. Interculturalidad y (de)colonialidad: diferencia y 

nación de otro modo. In: ACADEMIA DA LATINIDADE (org.). 

Desarrollo e interculturalidad, imaginario y diferencia: la nación en el 

mundo Andino. Vaticano: Textos & Formas, 2006. p. 27-43. 

WALSH, C. Interculturalidad y colonialidad del poder. Un 

pensamiento y posicionamiento “otro” desde la diferencia 

colonial. In: CASTRO GÓMEZ, S.; GROSFOGUEL, R. (ed.). El giro 

decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica más allá del 

capitalismo global. Bogotá: Siglo del Hombre, 2007. p. 47-62. 

WALSH, C. Interculturalidade e decolonialidade do poder: um 

pensamento e posicionamento “outro” a partir da diferença 

colonial. Revista Eletrônica da Faculdade de Direito da Universidade 

Federal de Pelotas, Pelotas, v. 5, n. 1, p. 6-39, 2019. DOI: 

https://doi.org/10.15210/rfdp.v5i1.15002. Disponível em: 

https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/revistadireito/articl

e/view/15002. Acesso em: 25 jan. 2026. 

https://journals.openedition.org/rccs/1180
https://journals.openedition.org/rccs/1180
https://doi.org/10.15210/rfdp.v5i1.15002
https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/revistadireito/article/view/15002
https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/revistadireito/article/view/15002


236 

WALSH, C. Pensamiento crítico y matriz (de)colonial. Reflexiones 

latinoamericanas. Quito: Ediciones Abya-yala, 2005. Disponível 

em: https://repositorio.uasb.edu.ec/bitstream/10644/7426/1/Wa

lsh%20C-Pensamiento%20cr%C3%ADtico%20y%20matriz%

20(de)%20colonial.pdf. Acesso em: 14 nov. 2025. 

WALSH, C.; DE OLIVEIRA, L. F.; CANDAU, V. M.. 

Colonialidade e pedagogia decolonial: Para pensar uma educação 

outra. Education Policy Analysis Archives, v. 26, p. 1-12, 2018. DOI: 

https://doi.org/10.14507/epaa.26.3874. Disponível em: 

https://www.researchgate.net/publication/326558994_Colonialida

de_e_pedagogia_decolonial_Para_pensar_uma_educacao_outra. 

Acesso em: 14 nov. 2025. 

 

 

  

https://repositorio.uasb.edu.ec/bitstream/10644/7426/1/Wa%09lsh%20C-Pensamiento%20cr%C3%ADtico%20y%20matriz%25%0920(de)%20colonial.pdf
https://repositorio.uasb.edu.ec/bitstream/10644/7426/1/Wa%09lsh%20C-Pensamiento%20cr%C3%ADtico%20y%20matriz%25%0920(de)%20colonial.pdf
https://repositorio.uasb.edu.ec/bitstream/10644/7426/1/Wa%09lsh%20C-Pensamiento%20cr%C3%ADtico%20y%20matriz%25%0920(de)%20colonial.pdf
https://doi.org/10.14507/epaa.26.3874
https://www.researchgate.net/publication/326558994_Colonialidade_e_pedagogia_decolonial_Para_pensar_uma_educacao_outra
https://www.researchgate.net/publication/326558994_Colonialidade_e_pedagogia_decolonial_Para_pensar_uma_educacao_outra


 

237 

CAPÍTULO 11 – FUNDAMENTOS DA EDUCAÇÃO EM 

DIREITOS HUMANOS: A INTOLERÂNCIA RELIGIOSA 

E A URGÊNCIA DO ENSINO AFRO-BRASILEIRO PARA 

UMA EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA 

 

Humberto Willams de Souza Albuquerque 

José Sueles da Silva 

Nielline Andrade 

José Marcos da Silva 

 

 

 

Introdução 

 

E se seus filhos fossem rechaçados e excluídos no ambiente 

escolar por falar de Jesus? Como você se sentiria se eles tivessem 

que esconder seu crucifixo para não ser julgado de forma negativa 

pelos colegas como defensor/adorador de algo maligno? 

Pois bem, essa é a realidade dos alunos praticantes de religiões 

afro-brasileiras que se sentem excluídos ao ostentarem suas guias 

de proteção e outros símbolos dessas religiões nas escolas. Essa 

realidade é reflexo do desconhecimento da pluralidade religiosa e 

da intolerância que assola nosso país. Embora a Constituição de 

1988 (Brasil, 1988) assegure a liberdade religiosa em seu Art. 5, 

inciso VI, essa garantia é frequentemente violada na prática 

(Ribeiro; Rodrigues, 2021). 

Diante desse contexto, o conteúdo exposto neste capítulo é 

essencial, pois busca discutir a relação entre intolerância religiosa e 

educação antirracista no contexto brasileiro. Afinal, é necessário 

fazer uma relação entre intolerância religiosa e racismo, tendo em 

vista que, por carregar a ancestralidade negra, essas religiões 

enfrentam preconceitos oriundos de um imaginário social racista 

(Ribeiro; Rodrigues, 2021), sendo esses preconceitos um reflexo da 



238 

herança colonial e de legislações persecutórias, frequentemente 

associadas ao racismo estrutural (Prado; Dietrich, 2024). 

Em virtude disso, é importante analisar o preconceito e o 

racismo religioso enfrentado pelos participantes de religiões afro-

brasileiras no Brasil, que, geralmente, são associadas a práticas 

negativas ou demonizadas, fazendo com que essas pessoas 

enfrentem desafios no que se refere à aceitação social e à liberdade 

religiosa, especialmente no contexto educacional. Além disso, é 

relevante verificar, também, o papel da Lei nº 10.639, de 2003, na 

promoção da diversidade religiosa, da educação antirracista e no 

combate à intolerância religiosa (Brasil, 2003). 

O texto está dividido em quatro tópicos principais, que 

incluem uma contextualização teórica, uma análise da Lei nº 

10.639/2003 (Brasil, 2003) e de suas implicações práticas, analisar a 

relação entre a educação antirracista e laicidade e os desafios e 

perspectivas na implementação da referida lei. Por fim, o trabalho 

busca contribuir com uma análise acerca da necessidade de 

medidas como a Lei nº 10.639/2003 (Brasil, 2003) e de sua aplicação 

prática, para que, a partir da educação, a intolerância religiosa no 

ambiente escolar seja mitigada, buscando a exaltação da 

diversidade cultural e da pluralidade religiosa. 

 

Contextualização teórica da intolerância religiosa no Brasil 

 

A religião é um componente fundamental na formação histórica 

e cultural do Brasil. Desde o período colonial, o catolicismo sempre 

assumiu um papel central na organização social e política. Apesar de 

a Constituição Federal de 1988 (Brasil, 1988) apresentar o Brasil como 

um Estado laico, algumas contradições entre a lei e a realidade 

permanecem. O cristianismo, por exemplo, prevalece nas 

instituições públicas através de símbolos e práticas aplicadas; além 

disso, muitas vertentes evangélicas acabam influenciando decisões 

políticas e sociais, principalmente após a organização política desse 

grupo em torno da chamada “bancada evangélica”, que traz 

inúmeros projetos que colocam em evidência seu posicionamento 



 

239 

baseado em crenças e religião para a tomada de decisões políticas. 

Esse ambiente acaba, por vezes, relegando outras práticas religiosas 

à marginalização. As religiões afro-brasileiras são as mais 

vulneráveis à intolerância, perseguição intensificada no século XXI e 

ilustrada por dados recentes de denúncia de intolerância ao disque 

100 (Gimenez, 2021). 

Também desde a chegada dos primeiros colonizadores, a 

intolerância religiosa se apresenta como sendo uma questão 

estrutural no Brasil. O catolicismo, desde a chegada dos europeus 

no país, se colocou como a religião oficial do poder, estando a igreja 

católica atrelada ao próprio Estado português, enquanto as 

religiões afro-brasileiras enfrentaram repressão constante 

associadas constantemente a práticas demoníacas ou até mesmo 

ilegais, mesmo durante o período republicano (Gimenez, 2021). 

Durante nossa história, as práticas religiosas afro-brasileiras foram 

forçadas ao sincretismo com o cristianismo, transformando a 

aparência de suas divindades à semelhança de santos católicos 

como forma de evitar a repressão e o poder e, assim, permanecer 

com parte de suas práticas religiosas (Ribeiro; Rodrigues, 2021). 

Mesmo após a Constituição Federal de 1988 (Brasil, 1988) 

assegurar a liberdade religiosa, o que consistiu em um avanço no 

pluralismo religioso, essas religiões afro-brasileiras continuaram 

sendo marginalizadas e suas práticas foram constantemente 

deslegitimadas, a exemplo do sacrifício animal, que continua sendo 

alvo de preconceito (Ribeiro; Rodrigues, 2021). 

Entre 2015 e 2019, denúncias de intolerância religiosa 

aumentaram significativamente, tendo como maioria das vítimas 

adeptos de religiões afro-brasileiras. Esses dados revelam a 

persistência da discriminação mesmo mediante as legislações que 

buscam garantir a proteção à diversidade religiosa e à liberdade de 

crença. A intolerância religiosa, portanto, viola não somente a 

liberdade religiosa garantida pela Constituição, mas também a 

dignidade da pessoa humana (Gimenez, 2021). 

As religiões afro-brasileiras enfrentam intensa marginalização 

e preconceito. Os praticantes dessas religiões foram perseguidos 



240 

especialmente durante toda nossa história, seja através da 

proibição aberta, quando as práticas religiosas não cristãs eram 

tidas como ameaças à ordem social, seja através da perseguição 

velada durante as primeiras décadas da República (Lima, 2012). 

Entretanto, foi o processo colonizador que promoveu os primeiros 

passos para o apagamento das histórias e saberes de povos 

africanos, visando homogeneizar suas culturas e desvalorizar suas 

práticas religiosas (Prado; Dietrich, 2024). 

Ao longo do tempo, essa situação foi sendo modificada. 

Todavia, a intolerância ainda é evidente, sendo alimentada por 

desinformação e discursos que associam essas religiões a algo 

maligno. No tocante ao contexto escolar, o racismo religioso se 

manifesta de inúmeras formas, como, por exemplo, pela resistência 

à implementação do ensino das culturas e religiões afro-brasileiras 

(Lima, 2012). 

Muitas escolas ainda trazem, de forma intrínseca, a hegemonia 

do cristianismo, negligenciando o pluralismo religioso garantido 

pela Constituição Federal (Brasil, 1988) e fazendo com que 

praticantes dessas religiões ocultem sua identidade religiosa por 

medo de discriminação no contexto escolar ou de exclusão social 

nesse meio, o que reforça o estigma e dificulta o desenvolvimento de 

um ambiente escolar respeitoso e inclusivo. Em virtude disso, é 

importante fomentar o desenvolvimento de um diálogo inter-

religioso desde a infância, que se mostra essencial para educar para 

a tolerância e criar um ambiente inclusivo (Ribeiro; Rodrigues, 2021). 

Essa situação é reflexo do que ocorre também fora do ambiente 

escolar, tendo em vista que essas religiões geralmente são 

marginalizadas e associadas a estigmas que dificultam sua 

aceitação na sociedade brasileira. Isso faz com que, muitas vezes, 

suas manifestações e rituais tenham que ser realizados em segredo, 

para evitar repressão e perseguições que, vale ressaltar, foram 

constantes ao longo da história (Lima, 2012). 

A dignidade da pessoa humana é um dos princípios 

fundamentais da República Brasileira. A intolerância envolve atos 

como ataques físicos e verbais, além de vandalismo contra locais de 



 

241 

culto. Há dificuldade na aplicação efetiva de normas de proteção, a 

exemplo das que fundem a discriminação por religião, 

especialmente nos casos que envolvem minorias religiosas, como 

as religiões afro-brasileiras (Gimenez, 2021). 

Nesse contexto, surge a importância de uma educação 

inclusiva que vise o combate à intolerância religiosa, com a 

implementação de medidas como a Lei nº 10.639/2003 (Brasil, 2003), 

por exemplo, que busca introduzir conteúdos sobre história e 

cultura afro-brasileira nas escolas com o objetivo de desmistificar 

preconceitos e promover o respeito à diversidade. Essas práticas 

devem estar aliadas à formação de professores para lidar com o 

pluralismo religioso por meios de estratégias em sala de aula, 

visando romper esses estigmas associados às religiões afro-

brasileiras (Gimenez, 2021). 

Ademais, é necessário, além da criação de leis, a punição 

rigorosa aos atos de intolerância e a implementação de políticas 

públicas que promovam a inclusão cultural e o diálogo entre 

religiões, de modo a construir uma sociedade mais justa e 

equitativa (Gimenez, 2021). Em razão disso, as propostas de 

educação antirracista e a valorização das culturas afro-brasileiras 

se mostram como fundamentais para combater a intolerância, 

promover o respeito à diversidade e desconstruir preconceitos 

(Prado; Dietrich, 2024). 

Por isso, é essencial o desenvolvimento de ações, como a Lei 

nº 10.639/2003 (Brasil, 2003), que foi um marco na inclusão das 

culturas afro-brasileiras no currículo escolar, visando a promoção 

ao respeito à diversidade e à valorização das contribuições negras 

na formação da identidade brasileira, buscando promover, 

também, o conhecimento sobre a diversidade cultural, incluindo a 

religiosa. Isso possibilita avançar na construção de uma sociedade 

mais inclusiva e no enfrentamento à intolerância religiosa, com 

base no respeito e na educação (Lima, 2012). 

 

  



242 

Educação como ferramenta de transformação social 

 

Ao se tratar da importância da educação na transformação social, 

é inegável não aceitar a necessidade dela para ampliação dessa 

discussão, uma vez que a educação desempenha um papel 

fundamental na formação de cidadãos críticos e conscientes que 

podem atuar de maneira informada no mundo. A educação não 

apenas impacta profundamente a vida individual e particular de cada 

um, mas também desempenha um papel crucial na construção de 

uma sociedade mais justa e inclusiva (Braúna; Souza; Sobrinha, 2022). 

No entanto, historicamente, as escolas também atuaram como 

espaços de manutenção das desigualdades raciais, muitas vezes 

perpetuando o racismo estrutural presente na sociedade brasileira. 

Nesse contexto, a implementação de uma educação antirracista se 

apresenta como uma ferramenta essencial para a promoção da 

equidade e da dignidade humana (Braúna; Souza; Sobrinha, 2022). 

Segundo a Lei nº 10.639/2003 (Brasil, 2003), que alterou a Lei 

de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDBEN), tornou-se 

obrigatório o ensino da história e culturas africanas e afro-

brasileiras nas escolas brasileiras. Essa legislação representa uma 

conquista significativa, fruto da luta histórica do movimento negro, 

e busca corrigir as lacunas no currículo escolar que, 

tradicionalmente, negligenciam as contribuições da população 

negra para a formação do país (Ação Educativa, 2023). No entanto, 

com mais de 20 anos após sua promulgação, os desafios para sua 

plena implementação permanecem evidentes, exigindo ações 

concretas e uma maior articulação entre escolas, comunidades e 

políticas públicas. 

Ao abordar as demandas para a implementação de uma 

educação antirracista, Uchôa, Chaves e Pereira (2021) destacam a 

necessidade de um currículo pautado na interculturalidade. Esse 

currículo não apenas valoriza as culturas marginalizadas, mas 

também promove o diálogo entre diferentes grupos socioculturais, 

permitindo a superação de práticas monoculturais e excludentes no 

ambiente escolar. Como Freire (1987 apud Uchôa; Chaves; Pereira, 



 

243 

2021) enfatiza, a ação educativa deve ser precedida por uma reflexão 

sobre o ser humano e suas condições culturais. Para tanto, é 

fundamental que os educadores estejam preparados para lidar com 

a diversidade cultural e racial em sala de aula, promovendo práticas 

pedagógicas que incentivem a equidade e o respeito mútuo. 

A prática do letramento racial crítico, conforme proposta por 

Duarte, Souza e Sobrinha (2022), emerge como uma abordagem 

transformadora no combate ao racismo. Essa metodologia 

promove a reeducação dos sujeitos, viabilizando uma leitura crítica 

das estruturas racistas presentes no Brasil. Além disso, ela contribui 

para a formação de identidades negras e para o questionamento da 

centralidade da cultura eurocêntrica no espaço escolar, 

redimensionando as bases culturais e pedagógicas da educação. 

Segundo os autores, o letramento racial crítico deve ser entendido 

como um processo contínuo, que envolve tanto a desconstrução de 

preconceitos quanto a promoção de práticas educativas que 

afirmem a pluralidade de identidades e narrativas (Duarte; Souza; 

Sobrinha, 2022). 

Ainda nesse contexto, a intolerância religiosa, muitas vezes 

relacionada ao racismo, é uma questão que requer atenção no 

âmbito educacional. Ribeiro e Rodrigues (2021) sugerem que 

disciplinas como sociologia e ensino religioso, quando 

fundamentadas na diversidade e no respeito, podem ser 

ferramentas poderosas no enfrentamento ao preconceito contra 

religiões não hegemônicas, como as de matriz afro-brasileira. Essa 

abordagem educacional contribui para desconstruir mitos como a 

democracia racial e para promover uma sociedade mais inclusiva. 

Como salientam os autores, é essencial que essas disciplinas sejam 

planejadas para superar o paradigma da mera tolerância e avancem 

para o campo do respeito e do reconhecimento da alteridade 

(Ribeiro; Rodrigues, 2021). 

Outro ponto importante a ser considerado é o impacto do 

racismo estrutural na trajetória educacional de estudantes negros. 

Os estudos da Ação Educativa (2023) apontam que a discriminação 

racial afeta profundamente o desempenho e a permanência de 



244 

estudantes no ambiente escolar, reforçando desigualdades 

históricas. Assim, a implementação de políticas que promovam a 

equidade racial na educação, como a formação continuada de 

professores e o uso de materiais didáticos que valorizem as culturas 

africanas e afro-brasileiras, são medidas indispensáveis para 

reverter esse cenário. 

A educação também tem se apresentado como um espaço de 

resistência e empoderamento. Por meio de práticas pedagógicas 

inclusivas e da valorização da diversidade, as escolas podem atuar 

como agentes de transformação social, promovendo o 

reconhecimento das contribuições históricas, culturais e políticas 

da população negra no Brasil. Como destaca Duarte, Souza e 

Sobrinha (2022), o racismo ainda está profundamente enraizado na 

sociedade brasileira e cabe à educação desempenhar um papel 

ativo na sua erradicação. 

Nas diversas instituições educacionais, temos a possibilidade 

de proporcionar experiências significativas que levem os 

estudantes a questionar estereótipos nocivos, preconceitos 

arraigados e discriminações de várias ordens, contribuindo, assim, 

para a formação de uma sociedade mais plural e verdadeiramente 

tolerante. Além disso, ao abordar temas como igualdade de gênero, 

questões raciais e etnias diversas, a educação possui um enorme 

poder para desconstruir preconceitos que estão profundamente 

enraizados na cultura e no cotidiano das pessoas, promovendo a 

coexistência pacífica e harmoniosa entre diferentes grupos sociais. 

Esse processo educativo é essencial para que possamos cultivar 

uma sociedade mais justa e equitativa. 

Sendo assim, a educação, ao assumir um compromisso com a 

justiça social e o combate ao racismo, torna-se um meio 

indispensável para a transformação social. Ela não apenas capacita 

os indivíduos para compreender e enfrentar as desigualdades, mas 

também contribui para a construção de uma sociedade que valorize 

a diversidade e reconheça as contribuições de todos os seus 

membros. Essa transformação exige um esforço conjunto de 

educadores, gestores, estudantes e comunidades escolares, unidos 



 

245 

pelo objetivo comum de construir uma educação mais inclusiva e 

igualitária. 

 

A Lei nº 10.639/2003 e suas implicações 

 

A Lei nº 10.639/2003 (Brasil, 2003) alterou a LDBEN — Lei nº 

9.394/1996 (Brasil, 1996) —, estabelecendo a obrigação de ter o 

ensino de história e cultura afro-brasileira no currículo das escolas 

brasileiras. Esse marco legal é um passo significativo e importante 

para a valorização da contribuição africana na formação da 

sociedade brasileira, buscando promover uma visão mais inclusiva 

e diversa. Alguns reflexos dessa legislação podem ser observados 

na reestruturação da matriz curricular das escolas, ampliando a 

compreensão crítica dos estudantes e seu impacto social. 

Apesar de a lei ser de conhecimento dos operadores 

educacionais e ter respaldo jurídico que obrigue a sua aplicação nas 

matrizes escolares, sua aplicação encontra diversos entraves que 

dificultam a sua aplicabilidade no campo educacional. A existência 

de uma lei não implica no conhecimento adquirido dos 

educadores; muitos profissionais da área da educação possuem 

déficit de conhecimento acerca da contribuição africana na 

formação da sociedade brasileira (Santos; Pinto; Chirinéa, 2018). 

A falta de conhecimento dos saberes de origem de matrizes 

africanas ocorre pela forma de conhecimento que é passada de 

geração em geração na educação brasileira. Em grande parte, todo o 

conhecimento lecionado em salas de aula, conteúdos presentes em 

livros didáticos e conteúdos multimídias de alcance popular são 

engendrados pelos conhecimentos eurocêntricos (Carreira; Silva, 

2016). 

A sociedade brasileira, em grande parte, consome conteúdos 

culturais, em sua maioria produzidos por países europeus. Essa 

ingestão ocorre de forma enraizada no Brasil de maneira que, 

mesmo com pequenos avanços na produção de conhecimento das 

mais diversas culturas de matrizes africanas, ainda existem 



246 

obstáculos a serem ultrapassados pelos operadores da educação e 

pela sociedade brasileira. 

Por parte dos professores, não existe um consenso sobre a 

aplicabilidade da letra da lei na educação brasileira. Para uma 

parcela da classe, não deveria ser obrigatório o ensino em que cada 

professor, caso tivesse afinidade e proximidade com as normas 

estabelecidas pela Lei nº 10.639/2003 (Brasil, 2003), utilizaria seu 

conhecimento nas aulas (Guedes; Nunes; Andrade, 2013). 

Essa ausência de concordância sobre seguir a Lei nº 

10.639/2003 (Brasil, 2003), de modo geral, ocorre devido ao fato de 

um percentual dos professores e pessoas que trabalham na área da 

educação entenderem que os assuntos estabelecidos na norma não 

são essenciais para o desenvolvimento educacional dos estudantes 

(Santos; Pinto; Chirinéa, 2018). Acerca disso, percebe-se que existe 

um preconceito sobre temas que trabalhem conteúdos voltados aos 

conhecimentos históricos e culturais de matrizes africanas e que, 

comumente, esses conhecimentos são considerados conteúdos 

recreativos, enquanto conteúdos de cunho eurocêntrico são 

considerados essenciais para a construção da educação brasileira 

(Santos; Pinto; Chirinéa, 2018). 

Apesar das dificuldades existentes para a introdução de temas 

da história e cultura de matrizes africanas, a Lei nº 10.639/2003 

(Brasil, 2003) está vigente e sua aplicação deve ser realizada de 

acordo com as normas brasileiras. Mesmo com a resistência por 

parte de alguns setores da área da educação, a forma de produzir 

conteúdos educacionais para as novas gerações não poderá ser a 

mesma que já foi utilizada em décadas anteriores. A história e a 

cultura de matrizes africanas são também parte da história do 

Brasil, de modo que as próximas gerações devem ter o 

conhecimento de parte de sua história. 

Por isso, a aplicação da Lei nº 10.639/2003 (Brasil, 2003) deve 

ser trabalhada de forma interdisciplinar entre as diversas formas 

de produção de conhecimento existentes na matriz curricular 

escolar, para que não sejam produzidas interpretações de que esses 

conteúdos são de cunho recreativo. Por outro lado: esses conteúdos 



 

247 

podem e devem ser integrados ao conhecimento essencial na 

educação brasileira, de modo que a educação seja menos 

eurocêntrica e conte com mais conteúdos referentes à diversidade 

da cultura brasileira. 

 

Educação antirracista e laicidade 

 

A criação da Lei nº 10.639/2003 (Brasil, 2003) é um marco 

importante para a construção de uma educação antirracista e com 

laicidade no Brasil. A inserção da cultura e história de povos de 

matrizes africanas que ajudaram a construir a cultura e a história 

brasileira contribui, de forma inclusiva, para uma educação menos 

centrada nos conhecimentos da Europa, de maneira a produzir 

indivíduos mais conscientes sobre sua própria cultura e seu povo. 

No contexto brasileiro, a implementação de conteúdos que 

abordem a história e a cultura afro-brasileira, conforme previsto 

pela Lei nº 10.639/2003 (Brasil, 2003), tem potencial para 

desconstruir preconceitos e promover a convivência pluralista. 

Essa abordagem favorece a formação de uma convivência 

democrática, reforçando os valores de inclusão e respeito mútuo 

nas escolas e na sociedade em geral. 

A introdução da cultura e história de pessoas não brancas nos 

conteúdos educativos escolares pode proporcionar uma maior 

inclusão e pertencimento por parte dos profissionais da educação, 

alunos e sociedade que se consideram não brancos como um todo. 

Além disso, as vivências nas salas de aula podem ajudar na criação 

de indivíduos com pensamento crítico e reflexões sobre o impacto 

que o racismo pode ter na vida de uma pessoa, na sua família e na 

sociedade (hooks, 2020). 

Preza-se, portanto, por uma educação em que a cultura e a 

história de povos de matrizes africanas possa proporcionar uma 

infinitude de novos conhecimentos aos alunos, sejam eles brancos 

ou negros. Em particular, para educadores e alunos não brancos, o 

conhecimento desses assuntos pode oportunizar uma maior 



248 

proximidade com uma cultura até então desconhecida ou não 

valorizada (Souza; Miranda; Silva, 2020). 

Dessa forma, a educação antirracista e com laicidade pode 

proporcionar um ambiente educacional mais inclusivo para gerar 

um ambiente mais propício ao diálogo e vivências que, por sua vez, 

podem contribuir para uma educação antirracista dentro e fora das 

salas de aula, uma vez que pessoas não pretas podem se ver 

representadas em conteúdos educacionais, debates e em outras 

atividades produzidas no ambiente escolar. Todas as ações 

engendradas pela Lei nº 10.639/2003 (Brasil, 2003) são ferramentas 

essenciais para a construção de uma nova educação mais inclusiva 

e menos eurocentrada. 

 

As barreiras práticas na implementação da Lei nº 10.639/2003 

 

Embora a Lei nº 10.639/2003 (Brasil, 2003) represente um 

marco na luta por uma educação antirracista no Brasil, ao tornar 

obrigatório o ensino da história e cultura afro-brasileira e africana 

nos currículos escolares, sua implementação enfrenta barreiras 

práticas significativas. Esses desafios incluem a resistência cultural 

e institucional, reforçando estereótipos raciais; a escassez de 

formação adequada para professores e gestores, o que limita sua 

capacidade de abordar o conteúdo de forma eficaz e 

contextualizada (Ribeiro; Rodrigues, 2021); e a carência de 

materiais didáticos que reflitam a riqueza das culturas africanas e 

afro-brasileiras (Duarte; Souza; Sobrinha, 2022). Essas barreiras 

tornam urgente o papel de professores e gestores na construção de 

práticas pedagógicas comprometidas com a diversidade e a 

inclusão (Uchôa; Chaves; Pereira, 2021), os quais relatam 

insegurança ao tratar dos temas propostos pela lei, devido à falta 

de formação específica. 

Conforme a Ação Educativa (2023), é necessário repensar os 

indicadores da qualidade educacional para que estes reflitam um 

compromisso efetivo com as relações raciais na escola. Isso inclui a 

capacitação contínua de professores para que compreendam a 



 

249 

história e a cultura africanas não apenas como conteúdos 

obrigatórios, mas também como elementos estruturantes do 

currículo. Para isso, os professores precisam assumir o 

protagonismo como agentes de transformação, sendo a formação 

continuada uma ferramenta essencial para capacitá-los a 

abordarem os conteúdos previstos pela Lei nº 10.639/2003 (Brasil, 

2003) com propriedade e sensibilidade. 

O letramento racial crítico, conforme destacado por Duarte, 

Souza e Sobrinha (2022), pode ser uma estratégia eficaz para 

promover uma leitura crítica das relações raciais na sociedade 

brasileira e no ambiente escolar. Essa abordagem permite não 

apenas desconstruir preconceitos, mas também fomentar um 

ambiente de aprendizagem mais inclusivo e representativo. 

Braúna, Souza e Sobrinha (2022, p. 4) destacam a relevância do 

letramento racial crítico como ferramenta para a formação desses 

educadores capazes de promover uma educação antirracista, 

ressaltando que “o enfrentamento ao racismo exige a 

desconstrução de práticas hegemônicas e a valorização de 

epistemologias negras”. 

Um outro ponto que a Ação Educativa (2023) enfatiza como 

um obstáculo reside nos materiais didáticos. Grande parte das 

obras utilizadas nas escolas brasileiras ainda apresenta uma visão 

eurocêntrica da história e da cultura, negligenciando a contribuição 

dos povos africanos e afro-brasileiros para a formação do país. A 

Ação Educativa (2023) enfatiza, ainda, que a revisão desses 

materiais é imprescindível para garantir que as práticas 

pedagógicas estejam alinhadas aos princípios da lei, o que requer 

mudança no desenvolvimento de conteúdos que contemplem a 

diversidade cultural e histórica do Brasil, valorizando narrativas 

que foram historicamente silenciadas. 

A resistência de alguns setores da sociedade também é um 

desafio crítico. Ações que promovem a educação antirracista 

frequentemente enfrentam oposição baseada em preconceitos e em 

interpretações errôneas sobre os objetivos da lei. Muitas vezes, esse 

movimento de resistência é agravado pela falta de conscientização 



250 

sobre os impactos do racismo estrutural, tornando ainda mais 

difícil implementar mudanças significativas (Ribeiro; Rodrigues, 

2021). De acordo com Uchôa, Chaves e Pereira (2021, p. 67), “a 

implementação de uma educação antirracista encontra 

dificuldades em função de estruturas institucionais que perpetuam 

desigualdades”. 

Nesse sentido, os gestores escolares desempenham um papel 

central nesse processo. Sua atuação deve incluir a promoção de 

espaços de formação continuada para professores, a organização 

de projetos pedagógicos voltados para a temática racial e a garantia 

de que as práticas educacionais estejam em consonância com os 

objetivos da lei. Além disso, é fundamental que os gestores 

incentivem a participação da comunidade escolar na construção de 

uma educação antirracista, estabelecendo parcerias com 

movimentos sociais e organizações que atuam na promoção da 

igualdade racial (Uchôa; Chaves; Pereira, 2021). 

Por sua vez, há a necessidade de maior envolvimento das 

universidades e centros de formação de professores no 

desenvolvimento de currículos que preparem futuros docentes para 

os desafios da educação antirracista. Isso inclui disciplinas 

específicas que abordem história da África e estratégias pedagógicas 

para enfrentar o racismo em sala de aula. Acerca disso, é essencial 

que o currículo seja interdisciplinar, integrando os conteúdos 

relacionados à história e cultura afro-brasileira em todas as áreas do 

conhecimento. Uchôa, Chaves e Pereira (2021) sugerem que os temas 

antirracistas devem ser incorporados de forma transversal, 

garantindo sua presença contínua no cotidiano escolar. A criação de 

espaços de diálogo, como rodas de conversa e oficinas temáticas, 

também pode contribuir para envolver os estudantes no debate e 

promover uma compreensão mais profunda das questões raciais. 

Apesar dos desafios aqui evidenciados, existem perspectivas 

promissoras para a implementação efetiva da Lei nº 10.639/2003 

(Brasil, 2003). A articulação entre políticas públicas, instituições de 

ensino e sociedade civil, por exemplo, é um passo essencial para 

superar as barreiras existentes. Iniciativas como os Indicadores da 



 

251 

qualidade na educação – relações raciais na escola, desenvolvida pela 

Ação Educativa (2023), oferecem ferramentas práticas para que as 

escolas avaliem suas práticas e identifiquem estratégias para 

promover uma educação antirracista. Entretanto, o investimento 

governamental em programas que incentivem a implementação da 

Lei nº 10.639/2003 (Brasil, 2003) é essencial, uma vez que isso inclui 

o financiamento para a produção de materiais didáticos específicos, 

a criação de políticas de incentivo à formação continuada de 

professores e a promoção de campanhas de conscientização sobre 

a importância da educação antirracista na sociedade. 

Como ressaltam Ribeiro e Rodrigues (2021), a construção de 

uma sociedade mais justa e igualitária depende de um esforço 

coletivo para desconstruir preconceitos e valorizar a diversidade 

cultural. Os autores também alertam que, mesmo quando a 

temática é abordada, há uma tendência de tratar a história afro-

brasileira de forma fragmentada, ignorando as interseções com 

outras dimensões sociais, como gênero e religião (Ribeiro; 

Rodrigues, 2021). 

Nesse contexto, o racismo religioso aparece como um 

obstáculo adicional. Gimenez (2021) aponta que a intolerância 

religiosa, especialmente contra religiões de matriz africana, reflete 

uma estrutura histórica de exclusão que ainda persiste nas práticas 

escolares. Segundo Lima (2012, p. 19), “a omissão da diversidade 

religiosa no ambiente educacional contribui para a perpetuação de 

preconceitos e para a desvalorização das culturas afro-brasileiras”. 

Em síntese, a plena implementação da Lei nº 10.639/2003 

(Brasil, 2003) depende de ações integradas que envolvam a 

formação de professores, a revisão de materiais didáticos e a 

transformação das práticas institucionais. Como afirmam Braúna, 

Souza e Sobrinha (2022, p. 7), “o letramento racial crítico é essencial 

para promover uma educação que não apenas reconheça, mas 

celebre a diversidade racial”. Apenas assim será possível construir 

uma escola verdadeiramente inclusiva e comprometida com a 

equidade racial. 

 



252 

Considerações finais 

 

A educação, ao assumir um compromisso com a justiça social 

e o combate ao racismo, torna-se um meio indispensável para a 

transformação social. Ela não apenas capacita os indivíduos para 

compreender e enfrentar as desigualdades, mas também contribui 

para a construção de uma sociedade que valorize a diversidade e 

reconheça as contribuições de todos os seus membros. Essa 

transformação exige um esforço conjunto de educadores, gestores, 

estudantes e comunidades escolares, unidos pelo objetivo comum 

de construir uma educação mais inclusiva e igualitária. Além disso, 

resta clara a necessidade de implementação ampla da Lei nº 

10.639/2003 (Brasil, 2003), aliada à facilitação do acesso a materiais 

educativos sobre a cultura africana e suas respectivas religiões, 

além da promoção de cursos de formação para acadêmicos e 

professores, de modo a garantir a aplicação eficiente dos ideais 

presentes na referida legislação. 

Vale destacar, também, que o papel da tecnologia, por meio 

das plataformas digitais na disseminação de conteúdos educativos, 

também pode ser explorado, podendo essas tecnologias serem 

utilizadas inclusive para oferecer cursos de formação para 

professores, disponibilizar materiais didáticos atualizados e criar 

redes de troca de experiências entre educadores, contribuindo para 

a ampliação do alcance das ações e garantindo que mais escolas 

estejam preparadas para implementar a lei de forma eficaz. 

Em síntese, a plena implementação da Lei nº 10.639/2003 

(Brasil, 2003) depende de ações integradas que envolvam a 

formação de professores, a revisão de materiais didáticos e a 

transformação das práticas institucionais, sendo fundamental que 

a sociedade como um todo se envolva nesse processo. A educação 

para as relações raciais não é responsabilidade exclusiva das 

escolas, mas de todos os setores da sociedade. Somente com a 

participação coletiva será possível superar os desafios e garantir 

que a Lei nº 10.639/2003 (Brasil, 2003) cumpra seu papel de 



 

253 

transformar a educação brasileira e promover uma sociedade mais 

inclusiva e equitativa. 

 

 

Referências 

 

AÇÃO EDUCATIVA. Indicadores da Qualidade na Educação – 

Relações Raciais na Escola – Antirracismo em Movimento. Ação 

Educativa, São Paulo, 12 dez. 2023. Disponível em: https://acaoe

ducativa.org.br/publicacoes/indicadores-da-qualidade-na-

educacao-relacoes-raciais-na-escola-antirracista-em-movimento/. 

Acesso em: 12 nov. 2025. 

BRASIL. Presidência da República. Constituição da República 

Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: Presidência da República, 

1988. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/

constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 7 nov. 2025. 

BRASIL. Presidência da República. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 

2003. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, que 

estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir 

no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da 

temática “História e Cultura Afro-Brasileira”, e dá outras 

providências. Brasília, DF: Presidência da República, 2003. 

Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/

2003/l10.639.htm#:~:text=LEI%20No%2010.639%2C%20DE%209%2

0DE%20JANEIRO%20DE%202003.&text=Altera%20a%20Lei%20n

o,%22%2C%20e%20d%C3%A1%20outras%20provid%C3%AAncia

s. Acesso em: 7 nov. 2025. 

BRASIL. Presidência da República. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro 

de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da educação nacional. 

Brasília, DF: Presidência da República, 1996. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. Acesso em: 

7 nov. 2025. 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/%09constituicao/constituicao.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/%09constituicao/constituicao.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/%092003/l10.639.htm#:~:text=LEI%20No%2010.639%2C%20DE%209%20DE%20JANEIRO%20DE%202003.&text=Altera%20a%20Lei%20no,%22%2C%20e%20d%C3%A1%20outras%20provid%C3%AAncias
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/%092003/l10.639.htm#:~:text=LEI%20No%2010.639%2C%20DE%209%20DE%20JANEIRO%20DE%202003.&text=Altera%20a%20Lei%20no,%22%2C%20e%20d%C3%A1%20outras%20provid%C3%AAncias
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/%092003/l10.639.htm#:~:text=LEI%20No%2010.639%2C%20DE%209%20DE%20JANEIRO%20DE%202003.&text=Altera%20a%20Lei%20no,%22%2C%20e%20d%C3%A1%20outras%20provid%C3%AAncias
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/%092003/l10.639.htm#:~:text=LEI%20No%2010.639%2C%20DE%209%20DE%20JANEIRO%20DE%202003.&text=Altera%20a%20Lei%20no,%22%2C%20e%20d%C3%A1%20outras%20provid%C3%AAncias
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/%092003/l10.639.htm#:~:text=LEI%20No%2010.639%2C%20DE%209%20DE%20JANEIRO%20DE%202003.&text=Altera%20a%20Lei%20no,%22%2C%20e%20d%C3%A1%20outras%20provid%C3%AAncias
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm


254 

BRAÚNA, C. J. D.; SOUZA, D. S.; SOBRINHA, A. Z. M. L. 

Letramento racial crítico: ações para construção de uma educação 

antirracista. Ensino em Perspectivas, Fortaleza, v. 3, n. 1, p. 1-10, 

2022. Disponível em: https://revistas.uece.br/index.php/ensino

emperspectivas/article/view/8869. Acesso em: 12 nov. 2025. 

CARREIRA, J. S.; SILVA, A. C. O conhecimento científico e os 

saberes de origem de matrizes africanas. In: Seminário 

internacional de educação para as relações étnico-raciais, 1., 2016, 

Curitiba. Anais [...]. Curitiba: UFPR, 2016. 

DUARTE, C. J.; SOUZA, D. S.; SOBRINHA, Z. M. L. A. 

Letramento racial crítico: ações para construção de uma educação 

antirracista. Ensino em Perspectivas, Fortaleza, v. 3, n. 1, p. 1-10, 

2022. Disponível em: https://revistas.uece.br/index.php/ensinoem

perspectivas/article/view/8869. Acesso em: 12 nov. 2025. 

GIMENEZ, V. C. B. Intolerância religiosa no brasil e seus impasses 

perante a liberdade religiosa constituída ao povo. 2021. 43 f. Trabalho 

de Conclusão de Curso (Graduação em Direito) – Faculdade de 

Direito, Centro Universitário Eurípedes de Marília, Marília, 2021. 

Disponível em: https://aberto.univem.edu.br/bitstream/handle/

11077/2123/TC%20-

%20Victor%20Cesar%20Battaglia%20Gimenez.pdf?sequence=1&is

Allowed=y. Acesso em: 12 nov. 2025. 

GUEDES, E.; NUNES, P.; ANDRADE, T. de. O uso da Lei 

10.639/03 em sala de aula. Revista Latino-Americana de História, São 

Leopoldo, v. 2, n. 6, p. 421-430, 2013. DOI: https://doi.org/10.

4013/rlah.v2i6.205. Disponível em: https://revistas.unisinos.br/r

la/index.php/rla/article/view/205. Acesso em: 12 nov. 2025. 

HOOKS, B. Ensinando pensamento crítico: sabedoria na prática. São 

Paulo: Elefante, 2020. 

LIMA, C. S. O racismo religioso na Paraíba. 2012. 26 f. Trabalho de 

Conclusão de Curso (Graduação em Pedagogia) – Universidade 

Estadual da Paraíba, Guarabira, 2012. 

https://revistas.uece.br/index.php/ensino%09emp%09erspectivas/article/view/8869
https://revistas.uece.br/index.php/ensino%09emp%09erspectivas/article/view/8869
https://revistas.uece.br/index.php/ensinoem%09perspectivas/article/view/8869
https://revistas.uece.br/index.php/ensinoem%09perspectivas/article/view/8869
https://aberto.univem.edu.br/bitstream/handle/%0911077/2123/TC%20-%20Victor%20Cesar%20Battaglia%20Gimenez.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://aberto.univem.edu.br/bitstream/handle/%0911077/2123/TC%20-%20Victor%20Cesar%20Battaglia%20Gimenez.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://aberto.univem.edu.br/bitstream/handle/%0911077/2123/TC%20-%20Victor%20Cesar%20Battaglia%20Gimenez.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://aberto.univem.edu.br/bitstream/handle/%0911077/2123/TC%20-%20Victor%20Cesar%20Battaglia%20Gimenez.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://doi.org/10.%094013/rlah.v2i6.205
https://doi.org/10.%094013/rlah.v2i6.205
https://revistas.unisinos.br/r%09la/index.php/rla/article/view/205
https://revistas.unisinos.br/r%09la/index.php/rla/article/view/205


 

255 

PRADO, C. O.; DIETRICH, A. M. Racismo religioso no Brasil a 

partir da abordagem decolonial. Caderno Pedagógico, Curitiba, v. 

21, n. 3, p. e3397-e3397, 2024. Disponível em: https://ojs.s

tudiespublicacoes.com.br/ojs/index.php/cadped/article/view/3397. 

Acesso em: 12 nov. 2025. 

RIBEIRO, P. H. M.; RODRIGUES, M. E. Origens e manifestações 

contemporâneas da intolerância religiosa no Brasil: considerações 

sobre o fenômeno e formas de combatê-lo. Caderno Intersaberes, 

Curitiba, v. 10, n. 28, p. 4-15, 2021. Disponível em: https://

www.cadernosuninter.com/index.php/intersaberes/article/view/2

004/1577. Acesso em: 12 nov. 2025. 

SANTOS, E. F.; PINTO, E. A. T.; CHIRINÉA, A. M. A Lei nº 

10.639/03 e o epistemicídio: relações e embates. Educação & 

Realidade, Porto Alegre, v. 43, n. 3, p. 949-967, 2018. DOI: 

https://doi.org/10.1590/2175-623665332. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/edreal/a/JXQP9M8NVGb6cCFH4hZwgFC/

abstract/?lang=pt. Acesso em: 12 nov. 2025. 

SOUZA, V. O. de; MIRANDA, C. A. S.; DA SILVA, A. L. 

Escrevivências e movimentos (auto) formativos na pesquisa por 

uma educação antirracista. REVELL: Revista de Estudos Literários 

da UEMS, v. 1, n. 24, p. 507-533, 2020. Disponível em: https://p

eriodicosonline.uems.br/index.php/REV/article/view/4819. Acesso 

em: 12 nov. 2025. 

UCHÔA, M. M. R.; CHAVES, C. A. P.; PEREIRA, C. E. Currículo e 

culturas: a educação antirracista como direito humano. Revista 

Teias, Rio de Janeiro, v. 22, n. esp., p. 61-77, 2021. Disponível em: 

https://www.redalyc.org/journal/5720/572061643003/html/. Acesso 

em: 12 nov. 2025. 

  

https://doi.org/10.1590/2175-623665332
https://www.scielo.br/j/edreal/a/JXQP9M8NVGb6cCFH4hZwgFC/abstract/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/edreal/a/JXQP9M8NVGb6cCFH4hZwgFC/abstract/?lang=pt
https://www.redalyc.org/journal/5720/572061643003/html/


256 

  



 

257 

CAPÍTULO 12 – LIBERDADE DE ENSINO E MODELOS 

DISCIPLINADORES: UM ESTUDO SOBRE A 

MILITARIZAÇÃO ESCOLAR 

 

Lara Gabrielly de Lima 

Fernanda de Paula Ferreira Moi 

Heitor Pagliaro 

 

 

 

Introdução 

 

A pesquisa científica permite ao pesquisador examinar, de 

forma sistemática, as perguntas que orientam sua escolha de objeto 

e que se relacionam a referenciais teóricos específicos. Nos últimos 

anos, diferentes governos com perfil centralizador despertaram 

debates sobre a estabilidade das instituições democráticas. A partir 

disso, este capítulo analisa como a militarização das escolas pode 

ser interpretada como uma política institucional que, embora 

juridicamente fundamentada, cria tensões no funcionamento da 

democracia constitucional. O estudo observa artigos da 

Constituição Federal de 1988 (Brasil, 1988) e interpretações 

jurídicas que abrem espaço para esse tipo de iniciativa. 

A abordagem metodológica combina revisão bibliográfica e 

análise da literatura distópica. O objetivo é compreender de que 

modo o gênero projeta cenários de restrição de direitos e como essas 

narrativas podem servir de alerta para riscos sociais e políticos. 

Autores como George Orwell, Margaret Atwood e Christina Dalcher 

fornecem exemplos de como a ficção antecipa dilemas relacionados 

ao controle social e à supressão de liberdades civis. 

A seção inicial apresenta o conceito de distopia e discute sua 

função crítica diante de governos autoritários do século XX. Em 

seguida, examina-se como políticas de militarização escolar, 

adotadas em estados brasileiros a partir de 2019, podem funcionar 



258 

como mecanismos de controle social que limitam a autonomia 

pedagógica e a formação crítica. Por fim, é estabelecida uma 

comparação entre as sanções vivenciadas por personagens da 

literatura distópica e os efeitos possíveis de políticas educacionais 

que ampliam a presença militar na gestão escolar. 

A análise pretende, ao final, demonstrar como medidas 

aparentemente compatíveis com o texto constitucional podem, em 

determinados contextos, fragilizar práticas democráticas 

essenciais. Esse recorte histórico e normativo permite avaliar tanto 

as condições atuais quanto os riscos futuros relacionados ao 

processo de militarização das escolas no Brasil. 

 

Distopias e imaginação jurídica: função crítica na literatura 

 

A literatura se faz presente na vida do homem desde os 

primórdios, seja pela necessidade de registrar informações 

importantes, seja pelo desejo de momentos de distração que 

permitiam viagens a lugares extraordinários através da 

imaginação, sendo, portanto, uma forma singular de criar uma 

perspectiva ilusória própria. François Ost (2004), em sua obra 

Contar a lei: as fontes do imaginário jurídico, destaca a característica 

literária de estimular constantemente o imaginário do leitor para 

correlacionar a literatura ao direito. Para ele, assim como nas 

leituras de livros, o juiz precisa recorrer ao seu imaginário para 

compreender o que está sendo julgado e chegar a uma conclusão 

justa e compatível com as normas vigentes, o que ele denomina 

imaginário jurídico (Ost, 2004). 

A partir do pensamento de Ost (2004), percebe-se que a 

literatura permeia todas as dimensões da vida humana, seja durante 

a reflexão sobre o passado, na narrativa do presente ou na 

construção imaginativa de um futuro distante. Nesse sentido, a 

insatisfação humana com os aspectos sociais vivenciados, a busca 

por melhores condições de vida e a fé sustentada em um horizonte 

de novas possibilidades levaram, no século XVI, à difusão do uso da 

palavra utopia, a partir de Thomas More (2018). Significando, 



 

259 

etimologicamente, “lugar nenhum”, a expressão foi utilizada para 

nomear a obra que descrevia as características de uma ilha livre de 

tudo aquilo que era visto como negativo na Inglaterra de seu tempo. 

Na contramão da idealização de um futuro primoroso, as 

distopias se consolidaram, no século XX, como um gênero literário 

crítico, voltado a alertar a sociedade sobre as potenciais 

consequências de práticas governamentais que poderiam limitar 

direitos. Russell Jacoby (2007) distingue as utopias das distopias ao 

caracterizar as primeiras como narrativas voltadas à emancipação, 

sustentadas pela confiança em um futuro normativo capaz de 

inspirar mudanças sociais, enquanto as segundas enfatizam 

tendências contemporâneas que ameaçam a liberdade, recorrendo 

ao exagero como recurso crítico. Leomir Cardoso Hilário (2013), ao 

analisar essa obra, reforça que a força normativa da utopia está em 

sua confiança no futuro, ao passo que a distopia atua pelo 

assombro diante de práticas que anunciam restrições de direitos. 

Assim, pode-se compreender as distopias como 

representações trágicas e exageradas do futuro, elaboradas a partir 

da observação de dinâmicas políticas e sociais marcadas pela 

concentração de poder. A dimensão surrealista dessas narrativas 

busca alertar os leitores e estimular a reflexão crítica sobre a 

realidade, de modo a reconhecer e limitar tais tendências antes que 

possam conduzir a sociedade a cenários semelhantes aos 

imaginados pelos autores. 

 

Distopias do século XX: crítica de regimes autoritários 

 

O século XX foi marcado por duas guerras mundiais e pela 

Guerra Fria, períodos em que o medo coletivo foi alimentado por 

destruição em larga escala, desorganização econômica e incertezas 

políticas. A devastação do pós-guerra deixou países europeus com 

economias em colapso, populações deslocadas e infraestrutura 

arruinada. A Guerra do Vietnã, por sua vez, gerou imagens 

emblemáticas, como a da menina Kim Phuc Phan Thi, que, em 1972, 



260 

sofreu queimaduras por napalm e se tornou símbolo internacional 

do sofrimento civil em conflitos armados. 

Esse contexto de crise favoreceu a ascensão de líderes 

autoritários, como Adolf Hitler, na Alemanha, e Josef Stálin, na 

União Soviética, que exploraram a vulnerabilidade coletiva com 

promessas de ordem e prosperidade. Em sociedades fragilizadas, 

esses discursos alternavam entre oferecer esperança e provocar 

temor, criando terreno para práticas que restringiam liberdades 

políticas. 

Embora as primeiras distopias tenham surgido antes do século 

XX, foi nesse período que o gênero se consolidou como ferramenta 

de crítica. Obras como Nós (publicada em 1924), de Yevguêni 

Zamiátin (2017), e A revolução dos bichos (publicada em 1945), de 

George Orwell (2007), projetaram futuros de repressão e censura, 

revelando os riscos da concentração de poder estatal e da 

manipulação ideológica. O recurso ao exagero narrativo não era 

gratuito: buscava-se, a partir dele, provocar inquietação no leitor e 

fazê-lo perceber os limites entre ficção e realidade. 

Alice de Araújo Nascimento Pereira (2018), ao examinar o 

impacto das distopias no contexto da eleição de Donald Trump, nos 

Estados Unidos, explica essa função de modo preciso. De acordo 

com a autora, trata-se de “um atributo das distopias exagerar fatos 

nos enredos exatamente para chamar atenção do leitor, 

despertando indignação, repulsa e até incredulidade, mas para que 

este possa ter um novo olhar sobre as condições e questões do seu 

presente” (Pereira, 2018, p. 18). 

Ainda que utilizem hipérbole, as narrativas distópicas 

preservam semelhanças com experiências concretas. Em A 

revolução dos bichos, por exemplo, Orwell (2007) transforma 

personagens humanos em animais, mas mantém papéis sociais e 

comportamentos reconhecíveis, o que permite a identificação do 

leitor com o processo de ascensão e corrupção do poder. Esse 

recurso ressalta a discrepância entre discursos de empatia e 

práticas políticas efetivas. A busca incessante por poder leva 

muitos líderes a privilegiarem interesses pessoais ou de grupo, 



 

261 

colocando-os acima do bem comum e recorrendo a mecanismos de 

blindagem contra críticas. As distopias, ao retratarem esse tipo de 

comportamento, não se limitam a advertir grupos específicos, mas 

dialogam com a coletividade, convidando-a a refletir sobre riscos 

estruturais que ameaçam direitos e liberdades. 

Assim, o gênero funciona como um “despertador antecipado”: 

ao projetar as consequências da concentração de poder e da 

supressão de garantias democráticas, as distopias visam fortalecer 

o senso crítico e a consciência cidadã. Mesmo que esses alertas nem 

sempre resultem em mudanças imediatas, eles cumprem a função 

de expor vulnerabilidades institucionais e sociais, abrindo espaço 

para resistências futuras. 

 

Sociedade e resistência nas distopias 

 

Ao longo da história, a participação social se manifestou mesmo 

em regimes autoritários, contribuindo para avanços no campo dos 

direitos. Muitas democracias contemporâneas foram construídas a 

partir de mobilizações que implicaram prisões, exílios, torturas e 

mortes. Na obra O que é isso, companheiro?, publicada pela primeira 

vez em 1979 durante a Ditadura Civil-Militar brasileira, Fernando 

Gabeira (2001, p. 197) relata suas memórias como sobrevivente desse 

período marcado pela repressão: 

 
Ninguém podia prever, com exatidão, o que estava se passando nas 

prisões brasileiras. Todos nós, em diferentes níveis, estávamos 

estupefatos. Por mais que nós enviássemos bilhetes da cadeia, por 

mais que colecionássemos histórias escabrosas, não conseguiríamos 

apreender aquele processo em sua complexidade, antes de vivê-lo na 

carne. Preparávamos álibis, escrevíamos manuais sobre o 

comportamento na tortura, antevíamos nossas fraquezas e 

qualidades, mas, no fundo, fomos surpreendidos com o que vimos 

no interior dos quartéis. Eram gigantescos os mecanismos montados 

para nos destruir. Às vezes, antes de dormir, dizia a mim mesmo que 

nos tratavam como prisioneiros de guerra. Mas era apenas um 

consolo. E daí? E se fôssemos prisioneiros de guerra vindos de outro 



262 

país, de outro planeta. Uma civilização que tratava dessa forma seus 

prisioneiros de guerra precisariam ser repensada de alto a baixo. 

 

Durante a Ditadura Civil-Militar, atos institucionais 

legitimaram práticas como sequestros, torturas e mortes, 

justificadas como defesa da ordem. Parte da população apoiava 

essas medidas em busca de estabilidade, processo que pode ser lido 

em paralelo a narrativas distópicas como Vox (Dalcher, 2018), em 

que a promessa de proteção se converte em restrição de liberdades. 

A resistência social assumiu diversas formas. Além da luta 

armada, artistas como Caetano Veloso, Geraldo Vandré e Chico 

Buarque, por exemplo, expressaram críticas políticas em suas 

músicas. Submetidas à censura da Divisão de Censura e Diversões 

Públicas, criada em 1972, algumas canções circularam antes que suas 

mensagens fossem percebidas pelas autoridades. O caso de Apesar de 

você, de Chico Buarque, é um exemplo de denúncia que alcançou 

grande público, mesmo sob vigilância estatal (Apesar [...], 2018). 

Apesar da repressão, mobilizações coletivas se mantiveram e 

abriram caminho para a transição democrática após 21 anos de 

Regime Militar. Nesse sentido, olhar o passado sob a lente distópica 

revela um sentimento de incredulidade semelhante ao vivido por 

personagens de narrativas que retratam a ascensão autoritária. 

Acerca disso, Walter Benjamin (1996) lembra que tais narrativas 

“escovam a história a contrapelo”, dando voz aos vencidos e 

registrando experiências de sobrevivência e dominação. 

Quando um regime já está consolidado, a resistência exige 

ações urgentes e coordenadas, pois esses governos contam com 

apoio social significativo e aparato institucional robusto. O desafio, 

nesse caso, é maior e requer persistência. Em contrapartida, quando 

a distopia funciona como alerta antecipado, seu valor está em 

projetar riscos antes que práticas autoritárias se consolidem. Como 

observa Carlos Eduardo Ornelas Berriel (2005, p. 2): 

 
A distopia busca colocar-se em continuidade com o processo 

histórico, ampliando e formalizando as tendências negativas 



 

263 

operantes no presente que, se não forem obstruídas, podem 

conduzir, quase fatalmente, às sociedades perversas (a própria 

distopia). 

 

Assim, a literatura distópica, ao projetar futuros exagerados, 

permite identificar, no presente, práticas que ameaçam direitos e 

instituições, estimulando reflexão crítica e ações preventivas. Para 

Hilário (2013), trata-se de um gênero que atua como previsão, 

oferecendo à sociedade instrumentos de resistência no momento 

em que tendências autoritárias começam a se esboçar. 

 

Militarização escolar e democracia constitucional 

 

Enfraquecer instituições democráticas na atualidade envolve 

estratégias sutis, muitas vezes pouco perceptíveis à opinião pública 

e à imprensa. Líderes políticos alinhados a práticas autoritárias 

podem buscar implementar modelos que facilitem movimentações 

contrárias à lógica democrática. Para isso, recorrem a discursos 

simplificados e a soluções imediatistas, capazes de angariar apoio 

popular e reforçar seus projetos de poder. 

A pauta da criminalidade, frequentemente levantada por 

personalidades políticas que aspiram ou ocupam cargos de 

governo, é um exemplo de recurso utilizado para convencer a 

população e mantê-la sob determinada influência. Especialmente 

após a redemocratização, as fragilidades da segurança pública têm 

marcado a história brasileira, refletindo no crescimento da 

violência e dos índices de criminalidade. Apesar do que prevê o 

Art. 144 da Constituição Federal de 1988 (Brasil, 1988), decisões 

tomadas em busca de respostas a esse problema social transferem 

parte da responsabilidade de vigiar e punir jovens em situação de 

indisciplina às escolas. 

 
Art. 144. A segurança pública, dever do Estado, direito e 

responsabilidade de todos, é exercida para a preservação da ordem 



264 

pública e da incolumidade das pessoas e do patrimônio, através dos 

seguintes órgãos: 

I - polícia federal; 

II - polícia rodoviária federal; 

III - polícia ferroviária federal; 

IV - polícias civis; 

V - polícias militares e corpos de bombeiros militares. 

VI - polícias penais federal, estaduais e distrital (Brasil, 1988, art. 144). 

 

Nesse processo, militares passaram a ocupar espaços escolares 

para os quais não possuem formação pedagógica específica. Essa 

presença tende a reproduzir práticas disciplinares próprias de 

instituições hierárquicas, aproximando-se do modelo de poder 

disciplinar descrito por Foucault (1987) em Vigiar e punir, em que a 

sanção normalizadora define padrões de normalidade, mede 

condutas, identifica desvios e aplica correções para conformá-las ao 

padrão, produzindo sujeitos dóceis e úteis (Foucault, 1987). 

No plano pedagógico, Santana e Santana (2007) destacam que 

a disciplina escolar opera como processo de normalização: 

estabelece normas de comportamento, institui métricas de 

avaliação e modela condutas para alinhá-las às expectativas 

institucionais. Assim, a militarização escolar contribui para a 

reprodução de valores de obediência e de submissão à autoridade, 

com efeitos potenciais na formação de cidadãos menos inclinados 

ao exercício pleno da crítica social e política. O controle da escola, 

nesse modelo, também garante a difusão de práticas e visões 

políticas ao longo de gerações, influenciando a socialização e, por 

consequência, a formação de futuros eleitores. 

 

  



 

265 

Militarização escolar como tecnologia de controle social1 

 

A escola é um pilar do regime democrático porque socializa 

crianças e jovens para a convivência plural, para a resolução não 

violenta de conflitos e para o respeito à diferença. Além do 

currículo, o cotidiano escolar expõe os estudantes a realidades 

distintas das familiares e desenvolve competências cívicas básicas. 

A continuidade desse processo ao longo das etapas de 

escolarização sustenta a formação do pensamento crítico diante de 

mudanças socioeconômicas, alternância de governos e do fluxo 

permanente de informações mediado pela imprensa. 

Na história brasileira, a juventude teve papel recorrente em 

movimentos de oposição. Durante a Ditadura Civil-Militar (1964-

1985), estudantes organizaram marchas, greves e entidades 

representativas; em 1992, o movimento dos “caras-pintadas”, 

articulado pelo movimento estudantil, contribuiu para o 

impeachment de Fernando Collor de Mello. 

Ainda sob a Ditadura Civil-Militar, autoridades classificaram 

a organização estudantil como ameaça e reduziram investimentos 

na educação pública, o que resultou em precarização. Essa 

contração abriu espaço para a expansão do ensino privado e 

ampliou a segregação educacional, pois famílias de baixa renda não 

conseguiam custear mensalidades. Acerca disso, Saviani (2008) 

estima uma redução próxima de 2,6% nos recursos entre os anos de 

1970 e 1978. 

Esse conjunto de decisões manteve desigualdades escolares e 

sociais, limitou horizontes de mobilidade para estudantes das 

camadas populares e enfraqueceu parte da capacidade de 

mobilização estudantil. Em uma reportagem, Ferreira Junior (2016) 

enfatiza que a migração das elites para redes privadas reforça a 

dualidade do sistema: escolas públicas massificadas e 

 
1 Entende-se por controle social o domínio exercido por governos autoritários 

sobre o comportamento e sobre a liberdade da população, a fim de se manter o 

poder com apoio da maioria dos cidadãos. 



266 

subfinanciadas para a maioria e trajetórias privadas seletivas para 

grupos de maior renda, com efeitos cumulativos sobre participação 

política e oportunidades futuras. 
 

A ditadura não criou, mas acentuou a dualidade entre o ensino 

público e o privado, da pré-escola ao ensino superior. A 

consequência é que as escolas públicas perderam a qualidade e 

passou a ser destinada aos mais pobres, enquanto o ensino privado 

começou a ser uma alternativa para os mais ricos e para as elites que 

secularmente governaram o país (Ferreira Junior, 2016). 

 

No final da década de 1990, redes municipais e estaduais 

passaram a implantar escolas militarizadas, distintas dos colégios 

militares do Exército. Nesses modelos, policiais militares 

assumiram funções de gestão e disciplina e aplicaram 

regulamentos rígidos sobre uniforme, corte de cabelo e conduta; 

estudantes em descumprimento ficaram sujeitos a sanções internas 

ou transferência. Essa estrutura reduziu o espaço de expressão 

individual e limitou a participação crítica dos alunos na vida 

escolar. Apoiadores sustentam que a militarização responderia a 

problemas de disciplina, aprendizagem e criminalidade. 

Com base em Foucault, Guimarães (2003) analisa que as 

práticas disciplinares na escola controlam minúcias do corpo e do 

tempo dos estudantes, produzem saberes e protocolos de avaliação 

e, por meio da normalização, moldam comportamentos para 

ajustá-los às expectativas institucionais2. A aprovação social desses 

modelos, muitas vezes sustentada por indicadores de desempenho 

escolar, tem funcionado como fator de legitimação, embora os 

efeitos de longo prazo sobre a formação crítica dos estudantes 

sejam pouco debatidos. 

Conforme Santana e Santana (2007), em diálogo com Foucault 

(1987), a disciplina escolar opera menos por coerção direta e mais 

por normalização: ela define padrões de conduta, mede e compara 

comportamentos, identifica desvios e aplica correções para ajustá-

 
2 Ver também Foucault (1987), sobre a “sanção normalizadora”. 



 

267 

los à norma. Desse modo, a normalização cumulativa molda 

comportamentos e naturaliza rotinas disciplinares, influenciando a 

formação cidadã e a tolerância social a práticas de controle. 

 

Autoritarismo em mutação: do golpe armado à erosão 

institucional 

 

O Golpe de 1964 ocorreu com deslocamento de tropas e 

veículos blindados em Brasília e no Rio de Janeiro, além da rápida 

neutralização de pontos estratégicos do Governo Federal. O 

presidente João Goulart, então chefe do Executivo na Quarta 

República (1946-1964), governava em meio a uma forte polarização 

política e social. 

O movimento contou com o apoio de setores civis e de 

governadores, além de sinais de respaldo dos Estados Unidos. Para 

evitar confronto armado, Goulart decidiu não resistir militarmente. 

Com isso, os militares assumiram o poder com relativa rapidez, 

inaugurando 21 anos de regime autoritário no país. 

 
Em 31 de março, os tanques de guerra do Exército já se dirigiam ao 

Rio de Janeiro, onde Goulart se encontrava. O governo caiu sem 

grandes resistências. A ida de Jango para o Rio Grande do Sul foi o 

argumento para o senador Auro de Moura Andrade, que presidia o 

Congresso Nacional, declarar a vacância do cargo de presidente da 

República, devido aos últimos acontecimentos. No dia 3 de abril, o 

general Castelo Branco já era o novo presidente do Brasil. Jango 

partiu para o exílio no Uruguai (Costa Júnior, 2014). 

 

Em 1979, a promulgação da Lei da Anistia, durante o governo 

do presidente João Baptista Figueiredo, concedeu liberdade a presos 

políticos e civis que tiveram direitos suspensos, mas também 

perdoou os crimes cometidos por agentes estatais no período: 

 
Art. 1º - É concedida anistia a todos quantos, no período 

compreendido entre 2 de setembro de 1961 e 15 de agosto de 1979, 

cometeram crimes políticos ou conexos com estes, crimes eleitorais, 



268 

aos que tiveram seus direitos políticos suspensos e aos servidores 

da Administração Direta e Indireta, de fundações vinculadas ao 

poder público, aos Servidores dos Poderes Legislativo e Judiciário, 

aos Militares e aos dirigentes e representantes sindicais, punidos 

com fundamento em Atos Institucionais e Complementares (Brasil, 

1979, art. 1). 

 

Enquanto para os militares a lei representou uma forma de 

encerrar judicialmente o passado, para os opositores significou o 

risco de esquecimento das violações. Como destaca João Roberto 

Martins Filho (2002, p. 179), a memória sobre o período se dividiu 

entre os que buscavam preservar o relato da resistência e os que 

defendiam “virar a página” em nome da conciliação nacional: 

 
Uma revisão dos depoimentos de militantes e militares sobre os 

tempos mais sombrios da ditadura brasileira do pós-64 revela, já de 

início, uma diferença básica: os ex-militantes se esforçam por manter 

viva a memória dos anos 60 e 70; a maior parte dos oficiais ouvidos 

sobre o assunto gostaria que se baixasse sobre certos aspectos desse 

período o manto do esquecimento. De certa forma - pelo menos, na 

primeira onda de memórias revolucionárias – a esquerda procurou 

continuar nas páginas dos livros a luta contra a ditadura. “Narrar é 

resistir”, diz a epígrafe de Guimarães Rosa citada no livro de 

Fernando Gabeira ([1979], 2001). “A única solução é não esquecer” 

concluiria, já em outro contexto, Flávio Tavares (1999:13). Em 

contraste, quando instados a falar, os oficiais das Forças Armadas, 

principalmente os que têm ou tiveram responsabilidades 

institucionais, insistem na necessidade de “virar a página” da 

história e pensar no futuro - em prol da concórdia nacional e do bom 

nome de suas corporações. Dessa maneira, os narradores de 

esquerda parecem na obrigação de contar e recontar os 

acontecimentos que cercaram a resistência derrotada. Suas 

narrativas são corroboradas pelas obras de historiadores e 

jornalistas. Do lado dos militares não se comemora a vitória. 

 

Esse contraste evidencia como a memória histórica tornou-se 

arena de disputa simbólica entre narrativas, ao mesmo tempo em 



 

269 

que acompanhava a transição para o Estado Democrático de Direito. 

No contexto contemporâneo, observa-se que líderes políticos 

abandonaram o modelo clássico de golpes armados e passaram a se 

valer de mecanismos constitucionais e institucionais para ampliar 

seu poder. Esse fenômeno é denominado constitucionalismo abusivo, 

conforme define o Ministro Roberto Barroso: 

 
O constitucionalismo e as democracias ocidentais têm se deparado 

com um fenômeno razoavelmente novo: os retrocessos 

democráticos, no mundo atual, não decorrem mais de golpes de 

estado com o uso das armas. Ao contrário, as maiores ameaças à 

democracia e ao constitucionalismo são resultado de alterações 

normativas pontuais, aparentemente válidas do ponto de vista 

formal, que, se examinadas isoladamente, deixam dúvidas quanto à 

sua inconstitucionalidade. Porém, em seu conjunto, expressam a 

adoção de medidas que vão progressivamente corroendo a tutela de 

direitos e o regime democrático (Brasil, 2019, p. 10). 

 

A utilização de instrumentos previstos na Constituição pode, 

em alguns contextos, ser direcionada para fins que enfraquecem as 

próprias normas constitucionais, resultando no que parte da 

literatura especializada denomina como regimes autocráticos 

legitimados formalmente. 

 
Apesar de as Constituições, através de meios democráticos, darem 

legitimidade para os governantes representarem seus interesses, 

alguns líderes se valem dessa prerrogativa para validarem suas 

próprias inclinações ideológicas e predileções pessoais. Analisando 

o declínio na utilização dos golpes militares para tomada do poder 

nas últimas décadas e observando essas alterações no campo 

progressista, David Landau (2013) cunha o termo 

“constitucionalismo abusivo” para expressar o uso excessivo de 

mecanismos de mudança constitucional para burlar os sistemas 

democráticos, como emendas constitucionais e constituições de 

reposição. Para ele, cada vez mais estão sendo utilizadas ferramentas 

legítimas para transformar os governos democráticos em regimes 

autoritários ou semi-autoritários [sic], como foram os casos da 



270 

Colômbia, com o Presidente Alvaro Uribe Velez; da Hungria, com a 

Fidesz – União Cívica Húngara; e da Venezuela, na figura de Hugo 

Chávez (Cortez, 2020, p. 18). 

 

No que se refere à busca por formas de controle social, a 

militarização das escolas pode ser interpretada como uma medida 

institucional que encontra aceitação em parte da sociedade e que, a 

longo prazo, pode contribuir para a naturalização de práticas de 

caráter autoritário. A padronização de comportamentos e a 

redução da participação crítica no ambiente escolar favorecem a 

formação de cidadãos menos propensos ao questionamento. Isso 

pode ser entendido como um processo de preparação indireta, em 

que a conformidade e a disciplina são priorizadas em detrimento 

do desenvolvimento de autonomia e criticidade. 

Nesse sentido, a militarização das escolas não representa um 

golpe de Estado em seu formato tradicional, mas pode ser vista 

como uma estratégia de transformação gradual. Ao influenciar a 

formação das novas gerações, ela cria condições sociais e culturais 

que podem enfraquecer, no futuro, as estruturas democráticas que 

deveriam ser fortalecidas. 

 

Liberdade de ensinar e formação crítica: parâmetros e riscos 

 

A escola, orientada pelas diretrizes básicas de educação e pela 

transmissão de saberes essenciais, também insere crianças e jovens 

em um ambiente plural e democrático, no qual se cultivam justiça 

social, igualdade e experiências de emancipação. Nesse sentido, 

articula formação científica e formação cidadã, com horizonte de 

mobilidade pelo uso das competências cognitivas (Seffner, 2017). 

Nas palavras de Seffner (2017, p. 5): 

 
A educação escolar carrega consigo valores universais de 

emancipação, de justiça social, de igualdade e de uma sociedade 

democrática em que os indivíduos possam experimentar mobilidade 

pelo justo uso de suas competências cognitivas. 



 

271 

A escola, além do caráter científico orientado pelas diretrizes 

básicas de educação e responsável pela transmissão de saberes 

essenciais, cumpre a relevante função de inserir crianças e jovens 

em um ambiente plural e democrático. Nesse sentido, os 

professores atuam como mediadores fundamentais para que os 

valores universais apontados por Seffner (2017) sejam transmitidos 

de forma ampla e consistente, garantindo que a liberdade de 

ensinar permita o acesso a diferentes conteúdos e perspectivas, sem 

censura ou restrições arbitrárias. 

A Constituição Federal de 1988 (Brasil, 1988) assegura a 

liberdade de ensinar — também conhecida como liberdade de cátedra 

—, princípio que já estava presente na Constituição de 1934 (Brasil, 

1934) e que se manteve como garantia mesmo em períodos de 

restrição política. Entretanto, é necessário delimitar os contornos 

dessa liberdade, de modo que a prática pedagógica não seja 

utilizada para difundir preconceitos, discursos excludentes ou 

desigualdades estruturais. Ao mesmo tempo, deve-se evitar que o 

ensino seja reduzido a uma visão única da história, o que 

comprometeria o exercício pleno do pensamento crítico. 

 
A liberdade de ensinar se articula com os direitos constitucionais de 

igualdade e não discriminação, e isso tem a ver com o diálogo com 

os marcadores sociais da diferença, o compromisso com o pluralismo 

democrático e o respeito às culturas juvenis, que devem encontrar na 

escola um lugar de expressão e respeito. Um professor não tem 

liberdade de ensinar ao ponto de promover em sala de aula discursos 

de ódio e discriminação. Um professor tem o dever de ir além de sua 

visão particular do evento, respeitando o direito de aprender do 

aluno, e mostrando outras visões (Seffner, 2017, p. 19). 

 

Com o respeito à liberdade de ensinar — e, por consequência, 

à liberdade de aprender —, é possível contribuir para a 

estruturação de uma sociedade futura que valorize a autonomia 

intelectual, pautada no respeito às diferenças, à pluralidade social 



272 

e à democracia, pilares fundamentais para o sustento de uma 

sociedade diversa e igualitária. 

Nesse sentido, a educação pode ser entendida como espaço 

estratégico de disputa simbólica, razão pela qual regimes 

autoritários tendem a adotar medidas que impactam diretamente 

essas liberdades. O desrespeito às liberdades individuais e a 

limitação do pensamento crítico estão relacionados à imposição de 

condutas e comportamentos padronizados — como os presentes 

em determinados modelos de escolas militarizadas — e a práticas 

sociais que reproduzem desigualdades raciais e econômicas. Um 

exemplo amplamente noticiado ocorreu em Salvador, em 2019, 

quando uma estudante de 13 anos foi impedida de ingressar em 

uma instituição escolar em razão de seu cabelo crespo, interpretado 

como “fora do padrão” (Da Redação, 2022). 

Além disso, debates em torno da educação frequentemente 

envolvem questionamentos sobre as bases pedagógicas que devem 

orientar a formação de crianças e jovens. Nesse contexto, 

educadores e pensadores de referência internacional, como Paulo 

Freire — Patrono da Educação Brasileira —, tornam-se objeto de 

disputas políticas. Um episódio ilustrativo ocorreu em 2019, 

quando, em declaração pública sobre a TV Escola, o então 

presidente da República criticou diretamente a influência das 

ideias de Freire: 

 
Era uma programação [da TV Escola] totalmente de esquerda, 

ideologia de gênero, dinheiro público para ideologia de gênero. 

Então, tem que mudar. Reflexo, daqui a 5, 10, 15 anos vai ter reflexo. 

Os caras estão há 30 anos [no ministério], tem muito formado aqui 

em cima dessa filosofia do Paulo Freire da vida, esse energúmeno, 

ídolo da esquerda (Vargas, 2019). 

 

Assim, determinados modelos de ensino podem induzir 

crianças e jovens a um padrão educacional que, ao longo do tempo, 

tende a reduzir o espaço para o desenvolvimento pleno do 

pensamento crítico. Isso pode comprometer a capacidade futura de 



 

273 

análise autônoma e de participação consciente nos processos 

democráticos. O desrespeito às individualidades e às liberdades 

asseguradas pela Constituição fragiliza a diversidade de 

experiências e identidades, favorecendo a consolidação de um 

padrão único considerado socialmente aceitável, o que amplia a 

exclusão de grupos já historicamente marginalizados. 

Nesse sentido, Paulo Freire (2002, p. 42) recorda que “não 

existe educação neutra, toda neutralidade afirmada é uma opção 

escondida”. Essa afirmação reforça a compreensão de que as 

escolhas pedagógicas, sejam elas voltadas à padronização ou à 

pluralidade, têm sempre implicações políticas e sociais. Portanto, 

quando a educação é orientada para a uniformização de condutas 

e ideias, corre-se o risco de comprometer valores democráticos 

fundamentais, ao invés de fortalecê-los. 

 

Vox (2018) como lente analítica: cenários distópicos e diálogo com 

o Brasil 

 

Em Vox, a narrativa situa-se nos Estados Unidos após a eleição 

presidencial de 2016, quando um governo de orientação 

conservadora e autoritária, apoiado por grupos que invocam 

valores de família, religião e moralidade, promete “restaurar” tais 

princípios (Dalcher, 2018). Ao assumir, uma medida central atinge 

diretamente a protagonista: todas as mulheres são proibidas de 

trabalhar, estudar e falar sem restrições. Um dispositivo de pulso 

contabiliza palavras diárias e aplica choques quando o limite de 100 

é ultrapassado. 

A narrativa, realizada em primeira pessoa por Jean McClellan, 

médica neurolinguista, articula fundamentalismo religioso, 

manutenção de estruturas patriarcais, efeitos do voto não 

refletido/abstenção e disputas do feminismo sob retração de 

direitos. O enredo também mostra como a passividade social 

facilita desfechos autoritários. Jean descreve as mudanças em sua 

rotina e na de sua filha Sônia, de 3 anos, matriculada em uma escola 

exclusiva para meninas voltada a tarefas domésticas, enquanto 



274 

homens preservam rotinas e privilégios. A autora evidencia a 

socialização de normas opressivas desde a infância, legitimando 

desigualdades de gênero (Dalcher, 2018). 

Dalcher (2018) constrói personagens e situações verossímeis 

para aproximar o leitor da experiência distópica. Jean admite 

distanciamento político e abstenção eleitoral; só após sofrer as 

novas regras, reconhece os alertas de Jackie Juarez, ativista que 

convocava manifestações contra o avanço autoritário: 

 
Vocês não fazem ideia, senhoritas. Absolutamente nenhuma ideia. 

Estamos a um passo de voltar à pré-história, meninas. Pensem 

nisso. Pensem onde vocês vão estar, onde suas filhas vão estar, 

quando os tribunais atrasarem os relógios. Pensem em expressões 

como “permissão do cônjuge” e “consentimento paterno”. Pensem 

em acordar um dia e descobrir que não têm voz em nada (Dalcher, 

2018, p. 16). 

 

Enquanto assiste ao discurso de Jackie na televisão, o filho 

mais velho de Jean, Steven, também acompanha e se refere à 

militante como “histérica”. A cena ilustra como, em contextos de 

mudanças políticas, discursos de resistência podem ser 

desqualificados e como atitudes de intolerância podem ser 

naturalizadas dentro do ambiente familiar e social. Em Vox, os 

garotos passam a estudar matérias como “Estudos Religiosos 

Avançados” e são ensinados a reproduzir valores que reforçam 

estruturas hierárquicas de gênero e poder (Dalcher, 2018). Steven é 

responsável por mostrar ao leitor como jovens podem ser 

influenciados e adaptados a seguir apenas uma versão da realidade 

apresentada como verdade absoluta. Um dos trechos do livro 

exemplifica a maneira como um regime autoritário pode 

normalizar práticas opressivas e apresentá-las como benevolentes: 

 
A mulher não deve ir às urnas, mas tem uma esfera própria, de 

incrível responsabilidade e importância. Ela é a guardiã do lar, 

nomeada por Deus [...]. Ela deve ter total consciência de que a sua 

posição de esposa e mãe, e de anjo do lar, é a tarefa mais santa, mais 



 

275 

responsável e régia designada para os mortais; descartar qualquer 

ambição de algo mais elevado, já que não existe nada tão elevado 

para os mortais (Dalcher, 2018, p. 56). 

 

A partir disso, é possível compreender que as modificações 

responsáveis por transformar as escolas em centros de formação de 

seguidores conformados — homens e mulheres — trazem 

resultados a médio e longo prazo para a consolidação de regimes 

autoritários. O apoio incondicional de personagens como Steven, 

em Vox, evidencia como a educação pode ser utilizada para reforçar 

determinadas agendas políticas e consolidar práticas de controle 

social. Essa construção literária permite refletir sobre experiências 

reais em que instituições escolares se tornam espaços de 

padronização de condutas e valores, preparando cidadãos para 

aceitarem modelos de governo pouco compatíveis com princípios 

democráticos. 

Embora a narrativa seja ficcional, ela aponta para dinâmicas 

reconhecidas na teoria política e no direito constitucional. Entre 

elas, é possível notar o chamado constitucionalismo abusivo, conceito 

discutido por Luís Roberto Barroso e David Landau, segundo o 

qual mecanismos formais de alteração normativa, como emendas 

constitucionais, decretos ou medidas provisórias, podem ser 

utilizados de forma recorrente para corroer a separação de poderes 

e enfraquecer gradualmente instituições democráticas. 

 
Até então os mecanismos de proteção da democracia existentes no 

direito constitucional internacional comparado não se mostraram 

eficazes para combater o constitucionalismo abusivo. Por exemplo, 

normalmente, os golpes militares são realizados em evidente 

desacordo com à ordem constitucional vigente, porém, podem 

existir casos em que governos militares ditatoriais busquem 

legitimação legal para suas ações (LANDAU, 2013), e assim, 

implementem regimes autoritários através de meios legais; ou que 

governos efetivamente democráticos, eleitos por voto popular, 

passem a se utilizar demasiadamente de decretos e medidas 

provisórias, interferindo nos papéis postos nas constituições e 



276 

violando a separação dos poderes, numa aproximação a tendências 

autocráticas (Cortez, 2020, p. 18-19). 

 

A partir do uso reiterado e abusivo de medidas constitucionais, 

governos podem fragilizar direitos conquistados historicamente e 

que asseguram condições básicas para grupos sociais diversos. As 

consequências de tais práticas, muitas vezes de difícil reversão, 

foram antecipadas por opositores que alertavam para os riscos de 

normalização de condutas autoritárias dentro de estruturas 

institucionais democráticas. Essas práticas, de caráter autoritário 

dentro de contextos de democracias liberais, são denominadas soft 

authoritarianism. Conforme Pagliaro (2023, p. 236): 

 
En la segunda década del siglo XXI, ganaron fuerza los movimientos 

políticos nostálgicos de la dictadura militar brasileña, así como 

movimientos que coquetean con los ideales totalitarios, en general. 

Esto puede demostrar posibles fallas en la democracia misma y su 

incapacidad para cumplir todas sus promesas políticas. Es en estas 

lagunas del fracaso donde se afianzan las ideas antidemocráticas y, 

en la búsqueda de alternativas, la imagen del pasado puede emerger 

como un referente ideal, aunque sea un pasado poco conocido o 

incluso recreado e imaginado. 

 

Em Vox, por fim, Dalcher (2018) retrata como mudanças 

aparentemente pontuais — restrições pedagógicas, diferenciação 

entre a educação de meninos e meninas e limitações severas de 

liberdade — podem gerar, a médio e longo prazo, uma população 

moldada para aceitar práticas de exclusão e hierarquização social. 

O apoio de personagens como Steven, que adere sem 

questionamento ao discurso oficial, exemplifica como a 

socialização em ambientes controlados pode consolidar fidelidade 

a projetos de poder pouco compatíveis com os valores 

democráticos. 

Essa construção literária dialoga com debates contemporâneos 

sobre responsabilidade política e participação cidadã. A reflexão da 



 

277 

protagonista Jean McClellan, que reconhece seu afastamento da vida 

política e a omissão em processos decisivos, funciona como alerta: 

 
Minha culpa começou há duas décadas, na primeira vez em que não 

votei, nas vezes incontáveis em que disse a Jackie que estava 

ocupada demais para ir a uma das suas passeatas, fazer cartazes ou 

ligar para meus congressistas (Dalcher, 2018, p. 215). 

 

Portanto, assim como em Vox, pode-se compreender que, em 

uma democracia, mesmo em cenários adversos, o poder de decisão 

permanece nas mãos da população. Contudo, para que esse poder 

seja efetivo, é necessário que haja consciência crítica e 

responsabilidade no exercício da cidadania, de modo a evitar que 

líderes com tendências autoritárias ascendam ao poder valendo-se 

de mecanismos legais para corroer gradualmente as bases do 

regime democrático. 

 

Considerações finais 

 

As tensões da democracia brasileira pós-1988, com ênfase em 

2019-2022, além das políticas de militarização de escolas públicas, 

foram o foco desta pesquisa, que examinou seus impactos sobre a 

formação crítica e o Estado Democrático de Direito. A pergunta que 

orientou o trabalho foi direta: a militarização escolar no Brasil 

funciona como estratégia de controle social capaz de moldar 

percepções coletivas e limitar a formação cidadã, aproximando-se 

de uma lógica distópica? A resposta sustentada aqui é sim, em 

determinados arranjos e contextos. 

Com base na comparação entre Vox (Dalcher, 2018) e 

evidências do caso brasileiro, analisamos três frentes: (i) mecanismos 

institucionais: convênios de gestão com polícias militares, decretos 

e portarias de “gestão compartilhada”, regulamentos internos com 

padronização de uniforme, corte de cabelo e sanções disciplinares; 

(ii) deslocamento de funções: transferência de tarefas de segurança e 

disciplina para o espaço pedagógico, em tensão com a Constituição 



278 

Federal de 1988, especificamente com o Art. 144 (Brasil, 1988); e (iii) 

efeitos pedagógicos: redução de autonomia docente, limitação da 

participação estudantil e normalização de condutas por hierarquia 

e vigilância. 

As primeiras seções do capítulo mostraram o papel das 

distopias como alerta normativo: ao hiperbolizar tendências de 

restrição de direitos, elas ajudam a identificar riscos no presente. 

Em seguida, o texto detalhou como políticas de militarização 

podem subverter práticas democráticas pela via da 

disciplinarização cotidiana da escola. Por fim, o capítulo 

apresentou o contexto da obra Vox para projetar cenários de 

linguagem controlada e corpo regulado, que iluminam riscos de 

naturalização de desigualdades de gênero e obediência acrítica. 

A comparação literatura-realidade indica que a reedição de 

um regime militar clássico é improvável no Brasil 

redemocratizado; porém, arranjos de gestão escolar militarizada 

operam como instrumentos sutis de centralização do poder e de 

erosão de práticas democráticas. Com base no exposto, concluímos 

que a militarização deve ser avaliada criticamente pelos seus efeitos 

acumulados sobre autonomia pedagógica, liberdade de expressão, 

participação discente e controle social, com atenção a impactos de 

médio e longo prazo na vitalidade do regime democrático. 

 

 

Referências 

 

APESAR de você. [S. l.: s. n.], 2018. 1 vídeo (3 min 55 s). Publicado 

pelo canal Chico Buarque - Tema. Disponível em: https://www.

youtube.com/watch?v=LZJ6QGSpVSk. Acesso em: 14 nov. 2025. 

BENJAMIN, W. Sobre o conceito da história. In: BENJAMIN, W. 

(org.). Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e 

história da cultura. Tradução: Sérgio Paulo Rouanet. 3. ed. São 

Paulo: Brasiliense, 1985. p. 222-234. 



 

279 

BERRIEL, C. E. O. Utopia, distopia e história. Morus: Utopia e 

Renascimento, Campinas, v. 2, n. 1, p. 4-10, 2005. Disponível em: 

http://www.revistamorus.com.br/index.php/morus/issue/view/15. 

Acesso em: 14 nov. 2025. 

BRASIL. Presidência da República. Constituição da República dos 

Estados Unidos do Brasil. Rio de Janeiro: Presidência da República, 

1934. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/c

onstituicao/constituicao34.htm. Acesso em: 14 nov. 2025. 

BRASIL. Presidência da República. Constituição da República 

Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: Presidência da República, 

1988. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/c

onstituicao/constituicao.htm. Acesso em: 7 nov. 2025. 

BRASIL. Presidência da República. Lei nº 6.683, de 28 de agosto de 

1979. Concede anistia e dá outras providências. Brasília, DF: 

Presidência da República, 1979. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6683.htm. Acesso em: 

14 nov. 2025. 

BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Medida cautelar na Arguição de 

Descumprimento de Preceito Fundamental nº 622. Brasília, DF: 

Supremo Tribunal Federal, 2019. Disponível em: http://portal.s

tf.jus.br/processos/detalhe.asp?incidente=5774611. Acesso em: 14 

nov. 2025. 

CORTEZ, L. C. Norma, poder e legitimidade: análise do controle 

exercido em Estados Democráticos. 2020. Monografia 

(Bacharelado em Direito) – Pontifícia Universidade Católica de 

Goiás, Goiânia, 2020. 

COSTA JÚNIOR, J. G. B. Verdade 12.528: a Ditadura Civil-Militar e 

a Comissão Nacional da Verdade. In: EXPOSIÇÃO CIENTÍFICA, 

TECNOLÓGICA E CULTURAL, Mossoró, 2014. Anais [...]. 

Mossoró: IFRN, 2014. p. 1-17. Disponível em: https://www2

.olimpiadadehistoria.com.br/vw/1JMb7SawwNQ_MDA_2b086_/V

ERDADE%2012.528%20-%20A%20DITADURA%20CIVIL-

http://www.revistamorus.com.br/index.php/morus/issue/view/15
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/c%09onstituicao/constituicao34.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/c%09onstituicao/constituicao34.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/c%09onstituicao/constituicao.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/c%09onstituicao/constituicao.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6683.htm


280 

MILITAR%20E%20A%20COMISS%C3%83O%20NACIONAL%20

DA%20VERDADE.doc. Acesso em: 26 jan. 2026. 

DA REDAÇÃO. Aluna negra sem coque é impedida de entrar em 

escola militar na Bahia. Nexo Jornal, São Paulo, 22 abr. 2022. 

Disponível em: https://www.nexojornal.com.br/extra/2022/

04/22/aluna-negra-sem-coque-e-impedida-de-entrar-em-escola-

militar. Acesso em: 26 jan. 2026. 

DALCHER, C. Vox. São Paulo: Arqueiro, 2018. 

FERREIRA JUNIOR, A. Qual o legado da ditadura civil-militar na 

educação básica brasileira? Centro de Referências em Educação 

Integral, [S. l.], 31 mar. 2016. Disponível em: https://educação

integral.org.br/reportagens/ditadura-legou-educacao-precarizada-

privatizada-anti-democratica/. Acesso em: 14 nov. 2025. 

FOUCAULT, M. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Petrópolis: 

Vozes, 1987. 

FREIRE, P. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 

educativa. São Paulo: Paz e Terra, 2002. 

GABEIRA, F. O que é isso, companheiro? Rio de Janeiro: Estação 

Brasil, 2016. 

GUIMARÃES, Á. M. Vigilância, punição e depredação escolar. 

Campinas: Papirus, 2003. 

HILÁRIO, L. C. Teoria crítica e literatura: a distopia como 

ferramenta de análise radical da modernidade. Anuário de 

Literatura, Florianópolis, v. 18, n. 2, p. 201-215, 2013. DOI: 

https://doi.org/10.5007/2175-7917.2013v18n2p201. Disponível em: 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/literatura/issue/view/1969. 

Acesso em: 14 nov. 2025. 

JACOBY, R. Imagem imperfeita: pensamento utópico para uma 

época antiutópica. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2007. 

MARTINS FILHO, J. R. A guerra da memória: a ditadura militar 

nos depoimentos de militantes e militares. Varia História, [S. l.], n. 

https://www.nexojornal.com.br/extra/2022/%0904/22/aluna-negra-sem-coque-e-impedida-de-entrar-em-escola-militar
https://www.nexojornal.com.br/extra/2022/%0904/22/aluna-negra-sem-coque-e-impedida-de-entrar-em-escola-militar
https://www.nexojornal.com.br/extra/2022/%0904/22/aluna-negra-sem-coque-e-impedida-de-entrar-em-escola-militar
https://doi.org/10.5007/2175-7917.2013v18n2p201
https://periodicos.ufsc.br/index.php/literatura/issue/view/1969


 

281 

28, p. 178-201, 2002. Disponível em: https://historiapolitica.com/

datos/biblioteca/brasil_martins.pdf. Acesso em: 14 maio 2025. 

MORE, T. Utopia. São Paulo: Penguin, 2018. 

ORWELL, G. A revolução dos bichos. 1. ed. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2007. 

OST, F. Contar a lei: as fontes do imaginário jurídico. São 

Leopoldo: Unisinos, 2004. 

PAGLIARO, H. Legitimidad autoritaria y fragilidad democrática. 

In: TERTO NETO, U.; EYNARD, M. (org.). Democracias 

latinoamericanas en crisis: diagnósticos y alternativas frente a los 

conflictos sociales en Argentina y Brasil. Anápolis: Editora da 

UEG, 2023. p. 223-238. 

PEREIRA, A. A. N. Não vai acontecer aqui? Utopia e distopia na 

era Trump. Revista do Instituto de Estudos Econômicos e 

Internacionais, São Paulo, v. 1, n. 1, p. 136-159, 2018. Disponível 

em: https://ieei.unesp.br/index.php/IEEI_MundoeDesenvolvi

mento/issue/view/1. Acesso em: 14 nov. 2025. 

SANTANA, M. S. R.; SANTANA, I. J. Modernidade e pós-

modernidade: uma breve análise sob o enfoque da educação. In: 

ARAÚJO, D. A. C.; PAES, A. B. (org.). Pesquisa em educação: 

política, sociedade e tecnologia. Campo Grande: Uniderp, 2007. p. 

73-88. 

SAVIANI, D. A pedagogia no Brasil: história e teoria. Campinas: 

Autores Associados, 2008. 

SEFFNER, F. Escola pública e função docente: pluralismo 

democrático, história e liberdade de ensinar. In: SIMÓSIO 

NACIONAL DE HISTÓRIA, 29., 2017, [S. l.]. Anais [...]. [S. l.]: 

SNH, 2017. p. 1-21. Disponível em: https://www.snh2017.anpuh.

org/resources/anais/54/1488969068_ARQUIVO_FernandoTextoHi

storiadoresDemocraciaANPUHSP.pdf. Acesso em: 14 nov. 2025. 

https://historiapolitica.com/%09datos/biblioteca/brasil_martins.pdf
https://historiapolitica.com/%09datos/biblioteca/brasil_martins.pdf
https://ieei.unesp.br/index.php/IEEI_MundoeDesenvolvi%09mento/issue/view/1
https://ieei.unesp.br/index.php/IEEI_MundoeDesenvolvi%09mento/issue/view/1


282 

VARGAS, M. Bolsonaro diz que TV Escola ‘deseduca’ e chama 

Paulo Freire de ‘energúmeno’. UOL Notícias, Brasília, 16 dez. 2019. 

Disponível em: https://noticias.uol.com.br/ultimas-

noticias/agencia-estado/2019/12/16/bolsonaro-diz-que-tv-escola-

deseduca-e-chama-paulo-freire-de-energumeno.htm. Acesso em: 

14 nov. 2025. 

ZAMIÁTIN, I. Nós. São Paulo: Aleph, 2017. 

 

 

 

  

https://noticias.uol.com.br/ultimas-noticias/agencia-estado/2019/12/16/bolsonaro-diz-que-tv-escola-deseduca-e-chama-paulo-freire-de-energumeno.htm
https://noticias.uol.com.br/ultimas-noticias/agencia-estado/2019/12/16/bolsonaro-diz-que-tv-escola-deseduca-e-chama-paulo-freire-de-energumeno.htm
https://noticias.uol.com.br/ultimas-noticias/agencia-estado/2019/12/16/bolsonaro-diz-que-tv-escola-deseduca-e-chama-paulo-freire-de-energumeno.htm


 

283 

CAPÍTULO 13 – NECROPOLÍTICA DE GÊNERO E 

DESUMANIZAÇÃO: A NEGAÇÃO DO  

DIREITO À VIDA 

 

Gabriele da Silva Quirino 

Mikaelle Alline de Melo Cruz 

Vanja Grujić 

 

 

 

Introdução 

 

“Não se nasce mulher: torna-se”, afirma Simone de Beauvoir 

(1967, p. 9) em O segundo sexo. Mas o que é tornar-se mulher? Ser 

mulher é, historicamente, habitar um corpo marcado como 

território alheio, controlado ora por homens, ora pelo Estado. É 

compreender a contradição de existir em um corpo que não nos 

pertence e que, a qualquer momento, pode ser reivindicado, 

negado ou apagado, seja por meio de normas sociais, leis que 

desumanizam ou pela desproteção dos corpos considerados 

descartáveis. Ainda assim, tornar-se mulher é também subverter 

essas imposições, afirmando que a luta por autonomia é, 

essencialmente, uma luta pela vida. 

A vida é um direito humano fundamental e inviolável. Sem o 

direito à vida, nenhum outro pode existir. No entanto, não basta 

existir biologicamente: é preciso existir com dignidade. Essa 

dignidade é constantemente negada às mulheres, especialmente 

àquelas pertencentes a grupos marginalizados. A ameaça constante 

à vida das mulheres, evidenciada por altos índices de feminicídio e 

pela desumanização de seus corpos, revela como o patriarcado 

estrutura um sistema que fragiliza o direito humano mais básico: o 

direito à vida. 

A partir disso, este capítulo parte da premissa de que a 

violência de gênero no Brasil pode ser compreendida como uma 



284 

manifestação concreta da necropolítica, termo cunhado por Achille 

Mbembe (2018) para descrever como sistemas de poder decidem 

quem pode viver e quem deve morrer. Nessa perspectiva, a 

necropolítica se torna um instrumento da tríade patriarcado-

capitalismo-racismo, em que mulheres negras, periféricas e pobres 

se tornam os principais alvos desse processo de desumanização. O 

feminicídio, portanto, representa a expressão extrema e brutal 

dessas desigualdades estruturais que se entrelaçam às dimensões 

de classe, raça e gênero. Assim, este capítulo busca revelar que a 

violência no Brasil tem gênero, cor, classe e território. 

Para alcançar esse propósito, a análise se desenvolve em três 

eixos complementares: (i) a fundamentação do direito à vida nas 

normativas nacionais e internacionais de direitos humanos; (ii) o 

conceito de necropolítica e sua adaptação para a análise de gênero; 

e (iii) o patriarcado como estrutura histórica que sustenta a 

violência de gênero. 

Além disso, o capítulo apresenta uma análise de dados 

recentes sobre a violência e o feminicídio no Brasil, evidenciando 

como a necropolítica se manifesta na realidade concreta das 

mulheres, especialmente as negras e periféricas. Esses números não 

apenas quantificam a violência, mas também revelam como as 

estatísticas refletem políticas de morte, em que a omissão do Estado 

e a persistência das desigualdades estruturais se traduzem em 

corpos sacrificáveis. Assim, os dados expõem a face concreta da 

necropolítica de gênero no cotidiano brasileiro. 

Embora ainda não exista um ranking internacional1 

consolidado que permita comparar as taxas de feminicídio entre os 

 
1 Não há, atualmente, um ranking internacional atualizado que permita comparar, 

de forma precisa e uniforme, as taxas de feminicídio entre os países. O último 

levantamento amplamente citado foi o Mapa da Violência 2015: homicídio de mulheres 

no Brasil, elaborado por Waiselfisz (2015) e publicado pela Faculdade Latino-

Americana de Ciências Sociais (FLACSO) há uma década, que posicionou o Brasil 

entre as nações com as maiores taxas de feminicídio do mundo. Desde então, as 

bases internacionais reconhecem a ausência de dados comparativos recentes e 



 

285 

países de forma uniforme, as estimativas disponíveis situam o 

Brasil entre os contextos mais críticos tanto em escala global quanto 

regional. De acordo com a Comissão Econômica para a América 

Latina e o Caribe (Cepal), o país registrou, em 2023, uma taxa 

aproximada de 1,4 feminicídio para cada 100 mil mulheres, o que o 

posiciona entre as nações com maior incidência de assassinatos de 

mulheres por razões de gênero na América Latina (CEPAL, 2024). 

Esses dados evidenciam a persistência de um cenário estrutural de 

violência letal contra as mulheres, agravado pela interseção entre 

desigualdades de gênero, raça e classe social. 

Para sustentar a reflexão teórica, utilizam-se obras de Achille 

Mbembe (2018), bell hooks2 (2023) e Montserrat Sagot (2013), entre 

outros autores que fornecem as lentes necessárias para 

compreender como o capitalismo, o patriarcado e o racismo 

operam conjuntamente na produção da desigualdade e na negação 

do direito à vida das mulheres. Por meio desses referenciais, busca-

se aprofundar a análise da contradição entre o reconhecimento 

jurídico do direito à vida e sua negação material sob a ótica da 

necropolítica. 

 

A vida como direito humano e fundamental 

 

O direito à vida é amplamente considerado um dos pilares 

fundamentais da dignidade humana, sendo reconhecido em várias 

declarações e convenções internacionais ao longo da história. Sua 

importância transcende fronteiras culturais e políticas, sendo um 

dos primeiros direitos a ser consagrado no campo dos direitos 

humanos, refletindo a ideia de que a vida, em sua essência, é 

inviolável e deve ser protegida. Esse direito fundamenta as bases 

 
metodologicamente consolidados, sobretudo devido às diferenças nas formas de 

registro e tipificação do crime entre os países. 
2 A autora opta por grafar seu nome em letras minúsculas como gesto político e 

simbólico. Essa escolha expressa sua recusa às hierarquias e ao culto à 

personalidade, deslocando a atenção do “eu” para a coletividade das ideias que 

defende. 



286 

de uma sociedade justa e igualitária, em que o valor intrínseco de 

cada ser humano é reconhecido e preservado. 

A primeira norma jurídica moderna que teve uma 

aproximação em tratar a vida como um direito foi provavelmente 

a Magna Carta, assinada em 1215, na Inglaterra. Embora a Magna 

Carta não tenha explicitamente declarado a vida como um direito 

inalienável, ela estabeleceu princípios que serviram como a base 

para o desenvolvimento de direitos humanos fundamentais. 

A Declaração de Direitos de 1689 (Bill of Rights) é 

frequentemente reconhecida como um marco na proteção dos 

direitos individuais, influenciada pelas ideias de filósofos como 

John Locke (2002) e Montesquieu (2004). No entanto, foi com a 

promulgação da Declaração de Independência dos Estados Unidos, 

em 1776, que a vida foi firmemente reconhecida como um direito 

fundamental. Locke (2002), na obra Dois tratados sobre o governo, 

argumentou que os indivíduos possuem direitos naturais 

inalienáveis, como a vida, a liberdade e a propriedade, que devem 

ser protegidos pelo governo. Montesquieu (2004), por sua vez, ao 

discutir a separação dos poderes e a defesa dos direitos individuais 

em O espírito das leis, também influenciou essa evolução do 

pensamento político. 

Com efeito, a Declaração de Independência dos Estados 

Unidos de 1776, de Thomas Jefferson, foi crucial ao afirmar que 

“todos os homens são criados iguais, dotados pelo Criador de 

certos direitos inalienáveis, que entre estes estão a vida, a liberdade 

e a busca da felicidade” (National Archives, 1776, tradução nossa). 

O referido texto consolidou o direito à vida como um direito 

inalienável e princípio central da política moderna e dos direitos 

humanos. 

Porém, é importante questionar: de quais vidas tratavam-se 

esses direitos? Esses direitos estavam voltados majoritariamente 

para um grupo específico: os homens brancos com poder e 

influência social. Além disso, esse conjunto de direitos tratava da 

proteção da vida de cidadãos privilegiados, e não de grupos 

marginalizados, como mulheres, negros ou povos colonizados. 



 

287 

Em 1789, foi promulgada a Declaração dos Direitos do 

Homem e do Cidadão, cujo próprio nome evidencia sua limitação, 

ao referir-se exclusivamente ao “homem”. A Declaração reconhece 

os direitos inalienáveis do ser humano e foi elaborada sob a forte 

influência dos ideais iluministas, defendidos por filósofos como 

John Locke e Jean-Jacques Rousseau (République Française, 1789). 

Esses pensadores criticavam o absolutismo e promoviam a defesa 

dos direitos naturais, a separação dos poderes e a ideia de um 

governo baseado no consentimento dos governados. 

Simone de Beauvoir (1967) reconhece a importância da 

referida declaração, mas também aponta contradições tanto no 

texto quanto nos ideais iluministas. Em seu livro, a autora aponta 

que a igualdade proclamada aos homens não foi estendida às 

mulheres. Além disso, ela critica a Revolução Francesa, por não ter 

avançado na emancipação das mulheres (Beauvoir, 1967). 

 
A mulher não é ‘um homem como os outros’. Quando a Revolução 

Francesa proclamou que ‘todos os homens nascem livres e iguais em 

direitos’, ela ignorou a mulher e permaneceu com a concepção que a 

subordinava à dependência masculina. A luta pela emancipação 

feminina é, portanto, uma luta pela igualdade real, não apenas pela 

igualdade formal (Beauvoir, 1967, p. 29). 

 

Com isso, fica evidente que a liberdade e igualdade pautada 

nos ideais iluministas destinava-se, de fato, ao homem branco, 

europeu e proprietário como o sujeito dos direitos. Como poderia 

se pensar que filósofos que defendiam a submissão das mulheres 

atuariam em prol de sua emancipação? Rousseau (2010, p. 198), em 

sua obra Emílio ou da educação, publicada em 1762 e que discute a 

educação ideal para meninos e meninas, apontou: 

 
As meninas devem ser educadas para o lugar que devem ocupar, e 

desde o início devem ser acostumadas àquela modéstia e reserva que 

devem ser o seu traço distintivo. A educação das meninas deve ser 

moldada para fazer delas mulheres que se ajustem às exigências da 

sua condição. 



288 

Em outras palavras, ele acreditava que as meninas deveriam 

ser preparadas desde cedo para o papel de esposas e mães, função 

que, segundo sua concepção, constituía a “natureza” feminina. 

Assim, a educação voltada às mulheres deveria restringir-se ao 

aprendizado de virtudes domésticas e morais, moldando-as para a 

obediência, a docilidade e a dependência em relação aos homens. 

Ao limitar o horizonte das mulheres à esfera privada, esse modelo 

educacional contribui para perpetuar a ideia de que sua existência 

deve servir à manutenção da ordem patriarcal e à reprodução das 

relações de poder entre os sexos. 

Os direitos das mulheres no âmbito normativo começaram a 

ser reconhecidos a partir da atuação de Olympe de Gouges, ativista 

francesa que, em 1791, respondeu à Declaração dos Direitos do 

Homem e do Cidadão com sua própria Declaração dos Direitos da 

Mulher e da Cidadã. Neste documento, ela denunciou a exclusão 

das mulheres dos direitos concedidos aos homens e argumentou 

que a igualdade deveria ser garantida a todos os seres humanos, 

independentemente do sexo (Gouges, 2021). O Art. 1 de sua 

Declaração proclama que “a mulher nasce livre e tem os mesmos 

direitos do homem. As distinções sociais só podem ser baseadas no 

interesse comum” (Gouges, 2021, art. 1). 

Ao reivindicar a inclusão das mulheres na categoria de 

cidadãs, Gouges (2021) rompeu com a lógica patriarcal de sua 

época e antecipou um debate que se tornaria central no feminismo 

moderno. Paradoxalmente, ela foi guilhotinada por desafiar as 

estruturas políticas e morais que sustentavam a dominação 

masculina. 

Embora a proposta de Gouges (2021) tenha representado um 

avanço ao reconhecer as mulheres como sujeitas de direito, essa 

inclusão ainda se limitava a uma perspectiva eurocêntrica e branca. 

Mesmo pensadoras posteriores, como Simone de Beauvoir (1967), 

não conseguiram ultrapassar totalmente essa visão ao retratar a 

condição feminina a partir da experiência da mulher branca, 

ocidental e de classe média. Assim, o discurso universal dos 



 

289 

direitos continuou restrito, reproduzindo exclusões raciais e 

coloniais. 

Para tanto, a Declaração Universal dos Direitos Humanos foi 

adotada pela Assembleia Geral das Nações Unidas em 10 de 

dezembro de 1948 (ONU, 1948), em um contexto pós-Segunda 

Guerra Mundial, quando o mundo enfrentava as consequências 

devastadoras do conflito, como o Holocausto, a opressão em 

regimes totalitários e a violação massiva dos direitos humanos. A 

Declaração representou um marco porque foi a primeira tentativa 

formal de estabelecer um conjunto comum de direitos universais 

para todos os seres humanos, independentemente de sua origem, 

nacionalidade, religião ou condição social. Em seu Art. 3, aponta: 

“todo ser humano tem direito à vida, à liberdade e à segurança 

pessoal” (ONU, 1948, art. 3). No entanto, o caráter universal 

proclamado no documento não se traduziu em práticas igualmente 

universais, reforçando a exclusão de grupos historicamente 

subalternizados. 

Nesse contexto, bell hooks (2023) evidencia que os discursos 

ocidentais sobre igualdade e emancipação, formulados sob a ótica 

do humanismo europeu, historicamente excluíram as mulheres 

negras e os povos colonizados. hooks (2023) argumenta que o 

racismo e o sexismo estruturaram uma concepção de humanidade 

centrada no homem branco, burguês e europeu, tornando as 

mulheres negras o grupo mais oprimido dentro da hierarquia 

social. Ao denunciar essa falsa universalidade dos direitos, a autora 

revela que as promessas de liberdade e igualdade nunca 

abrangeram todas as mulheres, mas apenas aquelas que se 

encaixavam nos parâmetros da branquitude e da respeitabilidade 

burguesa. Essa crítica expõe as bases raciais e coloniais sobre as 

quais se construiu o próprio ideal de universalidade, um ideal que, 

desde sua origem, foi seletivo e excludente. 



290 

O Pacto de San José, por sua vez, formalmente conhecido como 

Convenção Americana sobre Direitos Humanos (CADH)3, é um 

tratado internacional adotado em 22 de novembro de 1969, durante 

a reunião dos estados membros da Organização dos Estados 

Americanos (OEA), em San José, Costa Rica. A Convenção entrou 

em vigor em 18 de julho de 1978 e teve, como objetivo, promover e 

proteger os direitos humanos nas américas, funcionando como 

uma das mais importantes fontes de normas e compromissos sobre 

direitos humanos para os países da região (OEA, 1969). O pacto 

também reconhece a vida como um direito humano e foi ratificado 

no Brasil em 1992. 

Duas convenções internacionais desempenharam um papel 

crucial na proteção dos direitos das mulheres: a Convenção sobre a 

Eliminação de todas as formas de Discriminação contra as 

Mulheres (CEDAW), de 1979, e a Convenção Interamericana para 

Prevenir, Punir e Erradicar a Violência contra a Mulher, também 

conhecida como Convenção de Belém do Pará, de 1994. Nesse 

cenário, é importante destacar a atuação dos movimentos 

feministas brasileiros, que sempre participaram ativamente do 

debate global sobre a violência contra as mulheres, contribuindo 

para que essas convenções ampliassem a proteção ao direito à vida 

nos tratados internacionais. 

No período de redemocratização do país, foi promulgada a 

Constituição Federal de 1988, a principal norma jurídica do país, 

trazendo, em seu lastro, uma série de direitos fundamentais, 

incluindo o direito à vida, considerado um dos pilares do Estado 

Democrático de Direito. Esse direito é abordado de forma clara e 

explícita no Art. 5, um dos mais importantes da Constituição, o qual 

afirma: “Todos são iguais perante a lei, sem distinção de qualquer 

natureza, garantindo-se aos brasileiros e aos estrangeiros residentes 

no País a inviolabilidade do direito à vida, à liberdade, à igualdade, 
 

3 É importante destacar que a Convenção não foi ratificada por todos os países do 

continente americano. Entre os que não a ratificaram estão os Estados Unidos e o 

Canadá, o que evidencia divergências políticas e jurídicas quanto à adesão plena 

ao Sistema Interamericano de Direitos Humanos. 



 

291 

à segurança e à propriedade” (Brasil, 1988, art. 5). Com efeito, o 

direito à vida das mulheres foi ampliado a partir de instrumentos 

legais, como a Lei Maria da Penha — Lei nº 11.340/2006 (Brasil, 2006) 

— e a Lei do Feminicídio — Lei nº 13.104/2015 (Brasil, 2015) —, que 

atuam diretamente na proteção desse direito inalienável, 

especialmente no contexto da violência de gênero. 

Essa construção jurídica da vida como direito universal, 

porém seletivo, abre caminho para compreender o patriarcado 

como estrutura que define quais vidas importam. Ao observarmos 

quem é efetivamente protegido pelas políticas e legislações, 

percebemos que o reconhecimento do direito à vida continua 

atravessado por hierarquias de gênero, raça e classe, o que torna 

indispensável compreender as dinâmicas históricas de poder e 

controle que sustentam a violência de gênero. 

 

Patriarcado e violência de gênero: dinâmicas de poder e controle 

 

O patriarcado, segundo Gerda Lerner (2019), é uma 

construção histórica que surgiu a partir de transformações sociais 

e econômicas, consolidando-se com a divisão sexual do trabalho. 

Lerner (2019) argumenta que o patriarcado resultou de um 

processo em que as mulheres foram gradualmente subordinadas 

aos homens, especialmente por meio de instituições que 

condicionaram suas funções sociais ao trabalho doméstico e à 

reprodução, excluindo-as de espaços de poder e de decisão política. 

Esse sistema se perpetua por meio de estruturas culturais, sociais e 

econômicas que naturalizam a desigualdade de gênero. 

Como sistema estrutural de dominação masculina, o 

patriarcado consolidou-se com maior clareza após a transição das 

sociedades pré-históricas e agrícolas para formações sociais mais 

complexas, a partir do final da Idade da Pedra e, sobretudo, com o 

surgimento das primeiras civilizações urbanas, por volta de 3.000 

a.C. A divisão sexual do trabalho desempenhou papel central nesse 

contexto ao restringir as mulheres às atividades domésticas e de 

cuidado, consolidando desigualdades que colocaram os homens, 



292 

sobretudo os homens brancos, no centro das posições de poder 

(Lerner, 2019). Essas dinâmicas contribuíram para a perpetuação 

de relações de dominação e exclusão, reforçando a marginalização 

das mulheres em diversos âmbitos sociais e econômicos. 

Nesse sentido, a filósofa Nancy Fraser (2009) contribui para 

compreender como as lógicas contemporâneas de poder redefinem 

quem é reconhecido como sujeito de direitos. Para ela, a justiça no 

contexto da globalização exige repensar “quem” compõe a 

comunidade política e “quais” vidas são legitimadas como 

merecedoras de proteção. Essa reflexão dialoga diretamente com a 

realidade das mulheres marginalizadas, cujas existências são 

frequentemente excluídas das narrativas institucionais sobre 

justiça e direitos humanos. 

Enquanto Fraser (2009) propõe reenquadrar a justiça para 

incluir as vozes marginalizadas, Spivak (2010) denuncia a 

impossibilidade de fala do subalterno. Ambas, sob perspectivas 

distintas, revelam os limites epistemológicos do reconhecimento e 

da redistribuição dentro das estruturas coloniais e patriarcais. 

De modo complementar, Spivak (2010) analisa a condição do 

subalterno e questiona as possibilidades de fala e reconhecimento 

desses sujeitos historicamente silenciados. Em sua leitura, a 

impossibilidade do subalterno falar está associada às estruturas 

coloniais e patriarcais que controlam quem tem legitimidade para 

produzir conhecimento e existir politicamente. Assim, quando 

observamos os altos índices de feminicídio no Brasil, compreende-

se que não se trata apenas de mortes físicas, mas também de um 

silenciamento epistêmico e social, um apagamento sistemático das 

vozes das mulheres racializadas e empobrecidas, cujas experiências 

permanecem à margem das decisões e políticas que as afetam. 

Essa crítica se articula à genealogia proposta por Federici 

(2023), em O calibã e a bruxa, que resgata o processo histórico de 

domesticação e controle dos corpos femininos durante a transição 

para o capitalismo moderno. Federici (2023) demonstra que a 

perseguição às mulheres, especialmente por meio das caças às 

bruxas, foi um instrumento fundamental para consolidar a divisão 



 

293 

sexual do trabalho e naturalizar a subordinação feminina. Assim, o 

corpo da mulher se torna o primeiro território colonizado, sobre o 

qual se impõem as lógicas de exploração e disciplina que sustentam 

o patriarcado e o capitalismo. 

A incorporação dessas autoras amplia o entendimento do 

patriarcado como um sistema que não apenas controla corpos, 

mas também define quais vidas são reconhecidas como humanas 

e quais vozes são autorizadas a existir no espaço público. Nessa 

mesma direção, Françoise Vergès (2021) compreende o 

patriarcado como uma estrutura que opera em articulação com o 

capitalismo e o colonialismo, reforçando opressões 

interseccionais. Em sua abordagem, o patriarcado não apenas 

marginaliza as mulheres, mas também racializa essa 

marginalização, especialmente no contexto de mulheres negras e 

periféricas. Ele se manifesta como uma ferramenta de controle que 

desumaniza e explora corpos considerados sacrificáveis, 

consolidando desigualdades raciais e de gênero. 

O patriarcado e a necropolítica, portanto, reforçam-se 

mutuamente ao sustentar dinâmicas de poder e controle. Para 

Vergès (2021), dentro de uma sociedade patriarcal e capitalista, 

essas opressões conduzem à morte prematura de pessoas 

racializadas, especialmente mulheres negras, que enfrentam 

violências agravadas pelo racismo e pelo sexismo. A morte de 

mulheres não brancas, assim, ultrapassa o plano físico, alcançando 

também o simbólico, e reflete desigualdades estruturais que 

perpetuam sua exclusão e vulnerabilidade. 

A partir da diferenciação entre os sexos, percebe-se como se 

constroem hierarquias que sustentam as desigualdades de gênero. 

Essas desigualdades geram um ambiente propício para a violência 

de gênero, pois as opressões estruturais criam condições para a 

exploração e o abuso de indivíduos com base em seu sexo ou 

identidade de gênero. 

Assim, a violência de gênero é um termo guarda-chuva que 

abrange uma ampla gama de abusos e agressões cometidos contra 

indivíduos devido ao seu sexo, identidade de gênero ou orientação 



294 

sexual. Embora possa atingir diferentes grupos, ela é mais 

comumente associada às mulheres, dado o contexto histórico e 

estrutural de desigualdade entre os gêneros. As autoras Heleieth 

Saffioti e Sueli Souza de Almeida (1995) são pioneiras no uso do 

termo no Brasil e suas contribuições foram fundamentais para a 

consolidação de um entendimento mais amplo da violência como 

elemento estrutural. 

Saffioti (2004) define essa violência como uma manifestação 

extrema das desigualdades que permeiam as relações entre 

homens e mulheres. Para a autora, ela não se limita apenas aos atos 

de agressão física ou sexual, mas inclui formas mais sutis e 

invisíveis de dominação, como a violência psicológica, simbólica e 

estrutural — esta última presente nas instituições sociais, como a 

família, o mercado de trabalho e o próprio Estado (Saffioti, 2004). 

Desse modo, a violência contra as mulheres não é um 

fenômeno isolado: ela está profundamente enraizada em estruturas 

de poder desiguais que naturalizam a ideia de que os homens são 

superiores e as mulheres, inferiores. Além disso, a violência 

baseada em gênero é parte de uma estratégia maior de controle 

social, em que as mulheres são constantemente desvalorizadas e 

têm sua autonomia e liberdade restringidas (Saffioti, 2004). 

A violência de gênero é, portanto, uma ferramenta do 

patriarcado para manter a subordinação feminina e assegurar o 

controle masculino sobre as mulheres e seus corpos. Essa violência 

constitui uma violação direta dos direitos humanos, pois nega a 

dignidade, a autonomia e a integridade física e psicológica das 

mulheres, revelando a profunda discrepância entre o que está 

garantido nas legislações e a realidade vivida por muitas delas. 

Compreende-se, assim, que a violência de gênero ultrapassa 

os limites do corpo físico e alcança dimensões simbólicas e 

epistêmicas, em que o silêncio e o esquecimento são também 

instrumentos de dominação. Esse processo de apagamento começa 

com a redução das experiências e a negação do direito à vida não 

apenas pela violência física, mas também pela exclusão das vozes 

femininas da narrativa pública. Subalternizadas, as mulheres 



 

295 

negras e periféricas permanecem à margem das decisões que 

impactam suas vidas, tendo suas vivências constantemente 

ignoradas e seus corpos e existências frequentemente 

desconsiderados e descartados. 

O patriarcado e a necropolítica operam, portanto, de maneira 

conjunta, reforçando estruturas de opressão e exclusão que 

desumanizam mulheres, pessoas negras e outros grupos 

periféricos. A violência contra mulheres negras transcende o plano 

físico, estendendo-se a uma morte simbólica que nega suas 

existências e reduz suas vozes na sociedade. 

Nesse contexto, o feminicídio tem início com o apagamento 

das mulheres negras que, conforme Sueli Carneiro (2005), não 

ocorre apenas por meio da violência física, mas também por uma 

violência simbólica que anula sua existência e seu saber, 

configurando o epistemicídio. A sociedade patriarcal, racista e 

colonialista, ao desvalorizar suas vozes e experiências, coloca-as 

em uma posição de subordinação contínua, em que sua 

humanidade é negada e sua identidade, diluída. Essas mulheres 

são tratadas como corpos silenciados, cujas experiências e 

sofrimentos são minimizados ou invisibilizados dentro das 

estruturas de poder. 

O patriarcado, como estrutura histórica, reforça normas que 

subordinam as mulheres e legitimam a violência contra elas. Acerca 

disso, Gerda Lerner (2019) demonstra como a divisão sexual do 

trabalho e a desigualdade de gênero foram instrumentalizadas ao 

longo da história para consolidar o controle masculino. No Brasil, 

essas práticas estruturais encontram reforço em contextos racistas, 

desvalorizando a vida das mulheres negras e pobres. Essa 

perpetuação reflete-se em desigualdades de acesso a direitos 

básicos, como segurança e justiça. 

Enquanto os direitos humanos afirmam a universalidade e a 

igualdade de todos os indivíduos, a experiência das mulheres em 

situação de violência demonstra como esses direitos são, muitas 

vezes, desiguais e seletivos, tornando determinadas vidas mais 

vulneráveis à violação do que outras. 



296 

Em conclusão, o patriarcado, como estrutura histórica e 

sistêmica de dominação masculina, sustenta desigualdades de 

gênero que se manifestam de forma mais brutal por meio da 

violência de gênero. Essa violência, enraizada em dinâmicas de 

poder e controle social e racial, não apenas desumaniza e subjuga 

as mulheres, mas também reforça hierarquias que restringem sua 

autonomia e liberdade. 

 

A face da necropolítica nos dados 

 

A violência de gênero no Brasil revela uma faceta 

profundamente alarmante das desigualdades estruturais e da 

perpetuação de práticas opressivas. Essa violência não é um 

fenômeno isolado ou circunstancial, mas sim o resultado de 

sistemas interligados, como o patriarcado, o racismo e o 

capitalismo, que operam conjuntamente para consolidar 

hierarquias de poder e controle sobre corpos femininos e 

racializados. 

Dados recentes sobre violência de gênero no Brasil mostram 

como a violência doméstica reflete práticas que evidenciam uma 

necropolítica de gênero. De acordo com o 18º Anuário Brasileiro de 

Segurança Pública, no ano de 2023, foram registradas 2.797 

tentativas de feminicídio, um aumento de 7,1% em relação ao ano 

anterior (FBSP, 2024). Quanto ao feminicídio consumado, os dados 

evidenciam 1.467 vítimas, caracterizando um aumento de 0,8% 

(FBSP, 2024). Os dados revelam, ainda, que 64,3% mulheres foram 

assassinadas na própria residência e mais de 71% tinham entre 18 

e 44 anos. Com relação ao agente ativo da violência, 90% dos 

assassinos eram homens, sendo 63% dos casos cometidos por 

parceiros íntimos e 21,2% por ex-parceiros (FBSP, 2024). 

Esses dados não apenas quantificam a violência, mas 

demonstram o exercício prático do poder necropolítico do Estado, 

um poder que, pela omissão e pela seletividade das políticas 

públicas, decide cotidianamente quais vidas são sacrificáveis. As 

estatísticas, portanto, revelam a face administrativa da morte: a 



 

297 

negligência institucional que permite que determinados corpos, 

sobretudo os corpos de mulheres negras e periféricas, sejam 

tratados como descartáveis. 

Além disso, os dados apresentados revelam um cenário de 

brutalidade sistêmica e negligência estrutural. Nesse sentido, 

Montserrat Sagot (2013, p. 7, tradução nossa4) afirma que “o 

feminicídio representa a expressão máxima da masculinidade 

como instrumento de poder, domínio e controle sobre a vida das 

mulheres”. Os casos de feminicídio evidenciam claramente essa 

lógica, em que o agressor, fundamentado em uma percepção 

distorcida de posse sobre a parceira, acredita deter o direito 

absoluto de decidir sobre sua vida e sua morte. 

A realidade retratada pelo 18º Anuário Brasileiro de Segurança 

Pública acerca da preponderância de 90% dos homens como 

perpetradores dos crimes de feminicídio reflete a face mais nua e 

crua do patriarcado e do controle masculino sobre o corpo e a vida 

das mulheres, que, quando resistem ou tentam romper relações de 

dominação, tornam-se alvos de violência extrema, demonstrando 

como o feminicídio é a expressão mais brutal de uma lógica de 

poder que considera a mulher como propriedade (FBSP, 2024). 

A análise de Cida Bento (2022) complementa essa realidade ao 

destacar a existência de uma masculinidade branca como norma 

hegemônica, um padrão de masculinidade que beneficia os 

homens brancos, ao mesmo tempo em que oprime outros grupos 

marginalizados. Essa masculinidade, construída por meio de 

práticas culturais que reforçam tanto a supremacia branca quanto 

a hierarquia de gênero, não apenas sustenta o domínio sobre as 

mulheres, mas também solidifica a exclusão e a subordinação 

desses corpos. 

As estatísticas salientam, ainda, que, embora as mulheres 

sejam definidas pela sociedade como alguém que deve criar e 

manter um lar, a realidade é que esse espaço é o local onde essas 

 
4 No texto fonte: “el femicidio representa la expresión última de la masculinidad utilizada 

como poder, dominio y control sobre la vida de las mujeres” (Montserrat Sagot, 2013, p. 7). 



298 

mulheres frequentemente experienciam o maior grau de violência. 

Paradoxalmente, o lar se apresenta como o lugar mais perigoso 

para as mulheres. Longe de ser um espaço de liberdade, torna-se 

um local de constante exploração e violência. O fato de que mais de 

64% das vítimas foram assassinadas dentro da própria residência 

ressalta como o ambiente doméstico, em termos de violência, se 

configura como um “abatedouro” de vidas femininas, onde as 

mulheres são controladas, subjugadas e assassinadas. Portanto, o 

lar é elemento fundamental para a manutenção do patriarcado. 

Ainda que a violência contra mulheres também esteja presente 

na esfera pública, é no espaço privado que ela se torna oculta e 

silenciosa, protegida pelos muros, grades e paredes dos lares. 

Assim, a violência doméstica é parte de uma estrutura de controle 

social e econômico que visa manter as mulheres subordinadas ao 

espaço privado, enquanto os homens mantêm o controle sobre esse 

espaço (Federici, 2023). Ainda no tocante à raça, os dados do 18º 

Anuário Brasileiro de Segurança Pública evidenciam as mulheres 

negras como as principais vítimas de feminicídios no país, 

representando 63% das vítimas, ilustrando que o crime de 

feminicídio no país tem cor (FBSP, 2024). 

As análises de bell hooks (2023), Montserrat Sagot (2013) e 

Françoise Vergès (2021) convergem ao evidenciar que as mulheres 

negras são historicamente posicionadas como corpos descartáveis 

dentro das estruturas patriarcais e racistas. Essa desumanização, 

iniciada no contexto colonial e perpetuada pelas dinâmicas 

capitalistas, sustenta um sistema que decide quais vidas podem ser 

protegidas e quais podem ser eliminadas. O feminicídio, nesse 

sentido, é a expressão mais brutal dessa lógica, pois revela como 

raça, gênero e classe determinam quem tem o direito de viver e 

quem é condenado à morte, seja física, simbólica ou social. 

Outra pesquisa importante realizada pelo Instituto de 

Pesquisa DataSenado (2023) em parceria com o Observatório da 

Mulher contra a Violência do Senado Federal acerca da percepção 

das mulheres brasileiras sobre desigualdade de gênero e violência 

doméstica contra as mulheres no país apontou que 30% das 



 

299 

brasileiras já sofreram algum tipo de violência doméstica ou 

familiar cometida por homens. Além disso, 62% das mulheres 

nordestinas que foram vítimas de violência doméstica não 

denunciaram o agressor (Instituto de Pesquisa DataSenado, 2023). 

Os dados evidenciam que quase um terço das mulheres no 

Brasil já vivenciaram algum tipo de violência em casa ou no 

ambiente familiar, um número que aponta a magnitude do 

problema. A violência doméstica inclui não só agressões físicas, 

mas também psicológicas, sexuais, patrimoniais e morais, 

conforme prevê a Lei Maria da Penha (Brasil, 2006). Esses 

diferentes tipos de violência afetam as mulheres de forma 

multifacetada, comprometendo sua saúde física, emocional e, 

muitas vezes, sua própria vida. 

Mais da metade das mulheres que sofreram violência na 

região Nordeste não buscaram ajuda ou denunciaram os 

agressores. A falta de denúncia pode ser explicada pelo 

distanciamento das mulheres marginalizadas das políticas de 

proteção. Mulheres pertencentes a comunidades periféricas e 

tradicionais costumam ter acesso limitado às políticas de segurança 

pública, já que a presença policial nesses territórios está atrelada a 

práticas repressivas, não de proteção. Isso não apenas dificulta a 

resposta a emergências, mas também desencoraja as mulheres a 

denunciarem casos de violência. Com isso, Vergès (2021) discorre 

sobre o corpo válido, ou seja, aquele corpo que merece e deve ser 

protegido, destacando que, historicamente, esses corpos são 

brancos e pertencem às elites. 

 Outro fator que dificulta a denúncia é a dependência financeira 

do agressor. A pesquisa do Instituto de Pesquisa DataSenado (2023) 

expõe que, ao considerar as mulheres negras que declaram ter 

sofrido violência doméstica, a maior parte (66%) afirmou que não 

possui renda ou que sua renda não é suficiente. Dos casos relatados, 

39% das mulheres que sofreram violência doméstica não possuem 

renda suficiente para se manter e 27% não têm nenhuma fonte de 

renda (Instituto de Pesquisa DataSenado, 2023). 



300 

Nesse contexto, é fundamental destacar como a feminização 

da pobreza, conceito desenvolvido por Diane Pearce (1978) para 

descrever a crescente desigualdade entre homens e mulheres no 

acesso a recursos econômicos, desempenha um papel crucial na 

inserção e permanência das mulheres em situações de violência. 

Em sua maioria, as mulheres são as mais impactadas pela 

precarização do trabalho e pela escassez de oportunidades, o que 

limita sua capacidade de escapar de quadros violentos. A ideia de 

“matriarcado da miséria”5 aponta a contradição de como, apesar de 

as mulheres serem sustentadoras da vida cotidiana, elas são 

socialmente vistas como seres inferiores, em que as ações não são 

reconhecidas em termos de poder ou status social (Carneiro, 2011). 

Conforme Fraser (2009), a redistribuição enquanto dimensão 

econômica da justiça é condição indispensável para a autonomia 

dos sujeitos. No contexto brasileiro, a ausência de políticas eficazes 

de redistribuição de renda aprofunda a dependência econômica 

das mulheres, tornando-as mais vulneráveis à violência doméstica 

e ao ciclo da subordinação patriarcal. 

Por isso, é fundamental ressaltar que a violência contra as 

mulheres é um fenômeno complexo e multifacetado, o que implica 

a existência de diversos fatores que podem explicar a 

subnotificação desse tipo de violência. Portanto, a subnotificação é 

um desafio crítico no enfrentamento à violência doméstica, uma 

vez que impede que as estatísticas reflitam a realidade completa do 

problema. 

Outro ponto relevante da pesquisa do Instituto de Pesquisa 

DataSenado (2023) é a baixa percepção da eficácia das políticas 

públicas. Apesar de a Lei Maria da Penha ser uma das legislações 

mais conhecidas do país e um dos principais instrumentos legais 

de proteção às mulheres, apenas 24% das brasileiras afirmam 

conhecer profundamente a lei, enfatizando a dificuldade de acesso 

 
5 O conceito de matriarcado da miséria é uma expressão trazida pelo poeta Arnaldo 

Xavier e popularizado por Sueli Carneiro (2011), no livro Racismo, sexismo e 

desigualdades no Brasil. 



 

301 

à informação e a limitada atuação das redes de proteção (Instituto 

de Pesquisa DataSenado, 2023). 

Inegavelmente, as redes de proteção às mulheres, como 

delegacias especializadas, casas de acolhimento e legislações como 

a Lei Maria da Penha e a Lei do Feminicídio, representam avanços 

significativos na luta contra a violência de gênero no Brasil. No 

entanto, a realidade das estatísticas revela um quadro de 

distanciamento das mulheres, especialmente as que pertencem a 

comunidades periféricas, tradicionais e rurais, no acesso a essas 

políticas públicas e informações sobre seus direitos. 

Embora a violência seja predominante nas comunidades 

marginalizadas, as identidades de mulheres indígenas, periféricas, 

refugiadas, LGBTQIAPN+, com deficiência e tradicionais, por 

exemplo, comumente não são reconhecidas nos dados oficiais, e, 

em muitos casos, sequer aparecem nas estatísticas, colocando em 

xeque os limites da justiça para incluir essas populações no rol de 

“quem” que deve ser protegido. Com isso, as estatísticas analisadas 

mostram uma correlação direta entre a marginalização social e 

econômica dessas mulheres e a ausência de políticas públicas 

eficazes. 

Além disso, a negligência estatal, refletida em falhas na 

implementação de medidas protetivas e na subnotificação dos 

casos de violência, reforça a perpetuação desse ciclo de 

vulnerabilidade. Essa inação do Estado, enquanto cúmplice, revela 

a lógica necropolítica que decide quem vive e quem morre com 

base em marcadores sociais. 

Por fim, a articulação entre os dados e a teoria de Mbembe 

(2018) permite compreender que a morte das mulheres negras não 

é uma fatalidade social, mas uma política de Estado sustentada por 

estruturas patriarcais e racistas. A necropolítica de gênero 

manifesta-se, portanto, na combinação entre a omissão 

institucional e a desigualdade estrutural, produzindo um cenário 

em que a desumanização das mulheres se converte em um projeto 

político de controle e eliminação. 

 



302 

Considerações finais 

 

Com base no exposto, os dados revelam que as vítimas de 

feminicídio e violência doméstica no Brasil são majoritariamente 

mulheres negras, jovens e residentes de regiões periféricas. Esses 

perfis ilustram como a combinação de desigualdades de gênero, 

raça, classe e território tornam essas mulheres alvos preferenciais 

da violência. Acerca disso, o impacto da necropolítica de gênero é 

evidente na forma como o racismo estrutural e o patriarcado 

desumanizam esses corpos e continuam a negar-lhes o direito de 

existir com dignidade. 

Esse cenário alarmante reflete a realidade em que os corpos 

das mulheres viram estatísticas, revelando que a violência de 

gênero não é apenas um reflexo de ações individuais, mas também 

de um sistema que opera de maneira estruturada para 

desumanizar e precarizar suas vidas. Essas estatísticas não são 

apenas números: são pessoas, histórias e experiências que tiveram 

o direito à vida violado por uma sociedade patriarcal, racista, 

classista e misógina. 

A superação da necropolítica de gênero exige o rompimento 

com as estruturas sociais que sustentam a desigualdade, o 

patriarcado, o capitalismo e o racismo, pois não há emancipação 

humana possível sem a emancipação de gênero e de raça. Somente 

a partir da desconstrução desses sistemas interdependentes de 

dominação será possível descolonizar as práticas institucionais de 

justiça e segurança e restituir, às mulheres, o direito de existir 

plenamente. Por isso, é urgente repensar as bases da sociedade, 

para que a proteção à vida das mulheres deixe de ser uma promessa 

formal e se concretize como um princípio ético, político e 

civilizatório. 

 

 

  



 

303 

Referências 

 

BEAUVOIR, S. O segundo sexo: a experiência vivida. 1. ed. Rio de 

Janeiro: Nova Fronteira, 1967. 

BENTO, C. O Pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2022. 

BRASIL. Presidência da República. Lei nº 11.340, de 7 de agosto de 

2006. Cria mecanismos para coibir a violência doméstica e familiar 

contra a mulher, nos termos do § 8º do art. 226 da Constituição 

Federal, da Convenção sobre a Eliminação de Todas as Formas de 

Discriminação contra as Mulheres e da Convenção Interamericana 

para Prevenir, Punir e Erradicar a Violência contra a Mulher; 

dispõe sobre a criação dos Juizados de Violência Doméstica e 

Familiar contra a Mulher; altera os Decretos-Lei nºs 3.689, de 3 de 

outubro de 1941 (Código de Processo Penal), e 2.848, de 7 de 

dezembro de 1940 (Código Penal), e a Lei nº 7.210, de 11 de julho 

de 1984 (Lei de Execução Penal); e dá outras providências (Lei 

Maria da Penha). Brasília, DF: Presidência da República, 2006. 

Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-

2006/2006/lei/l11340.htm. Acesso em: 16 nov. 2025. 

BRASIL. Presidência da República. Lei nº 13.104, de 9 de março de 

2015. Altera o art. 121 do Decreto-Lei nº 2.848, de 7 de dezembro 

de 1940 - Código Penal, para prever o feminicídio como 

circunstância qualificadora do crime de homicídio, e o art. 1º da 

Lei nº 8.072, de 25 de julho de 1990, para incluir o feminicídio no 

rol dos crimes hediondos. Brasília, DF: Presidência da República, 

2015. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_

03/_ato2015-2018/2015/lei/l13104.htm. Acesso em: 16 nov. 2025. 

CARNEIRO, S. A construção do outro como não-ser como fundamento 

do ser. 2005. 339 f. Tese (Doutorado em Educação) – Programa de 

Pós-Graduação em Educação, Universidade de São Paulo, São 

Paulo, 2005. Disponível em: https://negrasoulblog.files.w

ordpress.com/2016/04/a-construc3a7c3a3o-do-outro-como-nc3a3o-

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2006/lei/l11340.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2006/lei/l11340.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_%0903/_ato2015-2018/2015/lei/l13104.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_%0903/_ato2015-2018/2015/lei/l13104.htm


304 

ser-como-fundamento-do-ser-sueli-carneiro-tese1.pdf. Acesso em: 

16 nov. 2025. 

CARNEIRO, S. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. São Paulo: 

Cortez, 2011. 

COMISSÃO ECONÔMICA PARA A AMÉRICA LATINA E O 

CARIBE (CEPAL). At least 11 women are victims of femicide every day 

in Latin America and the Caribbean. Santiago: Cepal, 2024. 

FEDERICI, S. O Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação 

primitiva. 2. ed. São Paulo: Elefante, 2023. 

FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA (FBSP). 18º 

Anuário Brasileiro de Segurança Pública. São Paulo: FBSP, 2024. 

Disponível em: https://publicacoes.forumseguranca.org.br

/handle/123456789/253. Acesso em: 16 nov. 2025. 

FRASER, N. Reenquadrando a justiça em um mundo globalizado. 

Lua Nova, São Paulo, n. 77, p. 11-39, 2009. DOI: https://doi.org/

10.1590/S0102-64452009000200001. Disponível em: https://www.

scielo.br/j/ln/a/BJjZvbgHXyxwYKHyJbTYCnn/abstract/?lang=pt. 

Acesso em: 16 nov. 2025. 

GOUGES, O. de. Declaração dos Direitos da Mulher e da Cidadã. 

Tradução: Ana Maria Coutinho. [S. l.]: Instituto +Liberdade, 2021. 

Disponível em: https://maisliberdade.pt/site/assets/files/1

709/de_gouges_-_declaracao_dos_direitos_da_mulher_e_da_cida

da.pdf. Acesso em: 12 nov. 2025. 

HOOKS, B. E eu não sou uma mulher? mulheres negras e 

feminismo. 14. ed. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2023. 

INSTITUTO DE PESQUISA DATASENADO. Pesquisa DataSenado: 

Pesquisa Nacional de Violência contra a Mulher. Brasília, DF: 

Senado Federal, 2023. Disponível em: https://www12.senado.Leg

.br/institucional/datasenado/arquivos/pesquisa-nacional-de-violen

cia-contra-a-mulher-datasenado-2023. Acesso em: 12 nov. 2025. 

https://doi.org/%0910.1590/S0102-64452009000200001
https://doi.org/%0910.1590/S0102-64452009000200001
https://maisliberdade.pt/site/assets/files/1%09709/de_gouges_-_declaracao_dos_direitos_da_mulher_e_da_cida%09da.pdf
https://maisliberdade.pt/site/assets/files/1%09709/de_gouges_-_declaracao_dos_direitos_da_mulher_e_da_cida%09da.pdf
https://maisliberdade.pt/site/assets/files/1%09709/de_gouges_-_declaracao_dos_direitos_da_mulher_e_da_cida%09da.pdf


 

305 

LERNER, G. A criação do patriarcado: história da opressão das 

mulheres pelos homens. 1. ed. São Paulo: Cultrix, 2019. 

LOCKE, J. Dois tratados sobre o governo. Tradução: Maria Lúcia de 

Oliveira. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 

MBEMBE, A. Necropolítica. 1. ed. São Paulo: Dversos, 2018. 

MONTESQUIEU, C. L. S. O espírito das leis. Tradução: Antônio 

Afonso de Lima. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2004. 

NATIONAL ARCHIVES. Declaration of Independence: A 

Transcription. The U.S. National Archives and Records 

Administration, [S. l.], 4 jul. 1776. Disponível em: 

https://www.archives.gov/founding-docs/declaration-transcript. 

Acesso em: 12 nov. 2025. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (ONU). Declaração 

Universal dos Direitos Humanos, 1948. Nova Iorque: ONU, 1948. 

Disponível em: https://brasil.un.org/pt-br/91601-

declara%C3%A7%C3%A3o-universal-dos-direitos-humanos. 

Acesso em: 12 nov. 2025. 

ORGANIZAÇÃO DOS ESTADOS AMERICANOS (OEA). 

Convenção Americana sobre Direitos Humanos. San José: Comissão 

Interamericana de Direitos Humanos, 1969. Disponível em: 

https://www.cidh.oas.org/basicos/portugues/c.convencao_america

na.htm. Acesso em: 5 nov. 2025. 

PEARCE, D. The feminization of poverty: women, work, and 

welfare. Urban and Social Change Review, [S. l.], v. 11, n. 1-2, p. 28-

36, 1978. Disponível em: https://eric.ed.gov/?id=EJ182487. Acesso 

em: 12 nov. 2025. 

RÉPUBLIQUE FRANÇAISE. Déclaration des droits de l'homme et 

du citoyen de 1789. République Française, Paris, 1789. Disponível 

em: https://www.legifrance.gouv.fr/contenu/menu/droit-national-

en-vigueur/constitution/declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-

citoyen-de-1789. Acesso em: 12 nov. 2025. 

https://www.archives.gov/founding-docs/declaration-transcript
https://brasil.un.org/pt-br/91601-declara%C3%A7%C3%A3o-universal-dos-direitos-humanos
https://brasil.un.org/pt-br/91601-declara%C3%A7%C3%A3o-universal-dos-direitos-humanos
https://www.cidh.oas.org/basicos/portugues/c.convencao_americana.htm
https://www.cidh.oas.org/basicos/portugues/c.convencao_americana.htm
https://eric.ed.gov/?id=EJ182487
https://www.legifrance.gouv.fr/contenu/menu/droit-national-en-vigueur/constitution/declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen-de-1789
https://www.legifrance.gouv.fr/contenu/menu/droit-national-en-vigueur/constitution/declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen-de-1789
https://www.legifrance.gouv.fr/contenu/menu/droit-national-en-vigueur/constitution/declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen-de-1789


306 

ROUSSEAU, J. J. Emílio ou da educação. Tradução: Roberto Leal 

Ferreira. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2010. 

SAFFIOTI, H. O poder do macho. 3. ed. São Paulo: Fundação Perseu 

Abramo, 2004. 

SAFFIOTI, H.; ALMEIDA, S. S. Violência de gênero: poder e 

impotência. Rio de Janeiro: Revinter, 1995. 

SAGOT, M. El femicidio como necropolítica en Centroamérica. Labrys: 

Estudos Feministas, Montpellier, n. 24, p. 1-26, 2013. Disponível em: 

https://ppgecpan.ufms.br/files/2017/02/El-femicidio-como-

necropol%C3%ADtica.pdf. Acesso em: 12 nov. 2025. 

SPIVAK, G. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora da 

UFMG, 2010. 

VERGÈS, F. Uma teoria feminista da violência. 1. ed. São Paulo: Ubu, 

2021. 

WAISELFISZ, J. J. Mapa da Violência 2015: Homicídio de Mulheres 

no Brasil. Brasília, DF: Flacso Brasil, 2015. Disponível em: 

https://www.onumulheres.org.br/wp-

content/uploads/2016/04/MapaViolencia_2015_mulheres.pdf. 

Acesso em: 12 nov. 2025. 

 

  

https://ppgecpan.ufms.br/files/2017/02/El-femicidio-como-necropol%C3%ADtica.pdf
https://ppgecpan.ufms.br/files/2017/02/El-femicidio-como-necropol%C3%ADtica.pdf
https://www.onumulheres.org.br/wp-content/uploads/2016/04/MapaViolencia_2015_mulheres.pdf
https://www.onumulheres.org.br/wp-content/uploads/2016/04/MapaViolencia_2015_mulheres.pdf


 

307 

SOBRE OS ORGANIZADORES DO LIVRO 
 

 

 

José Marcos da Silva 

É professor do quadro permanente do Programa de Pós-Graduação 

em Direitos Humanos da Universidade Federal de Pernambuco 

(PPGDH-UFPE) e do Curso de Bacharelado em Saúde Coletiva da 

UFPE. É doutor em Direitos Humanos, Saúde Global e Políticas da 

Vida pela Fundação Oswaldo Cruz (Fiocruz), PhD em Human 

Rights in Contemporary Societies pela Universidade de Coimbra e 

especialista em Direitos Humanos e Estudos Críticos do Direito pelo 

Conselho Latino-Americano de Ciências Sociais (CLACSO), sob 

coordenação de Eugênio Raúl Zaffaroni, juiz da Corte 

Interamericana de Direitos Humanos. Atua nos seguintes temas: 

teoria e história dos direitos humanos, filosofia da ciência, ética, 

bioética, biossocialidades, epistemologia, psicanálise, linguística, 

direitos humanos e estudos críticos do direito, saúde coletiva, saúde 

e desenvolvimento humano sustentável, ecologias de saberes, 

participação e controle social, comunicação e informação em saúde, 

educação popular em saúde e estudos de gênero, raça e sexualidade. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/1936644752029631. 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-6913-8302. 

 

Vanja Grujić 

É professora visitante no Programa de Pós-Graduação em Direitos 

Humanos da Universidade Federal de Pernambuco (PPGDH-

UFPE). É mestre em Ciências Políticas pela Universidade de 

Belgrado e doutora e pós-doutora em Filosofia do Direito pela 

Universidade de Brasília (UnB), tendo realizado parte dos estudos 

de doutorado no Zentrum für Europäische Rechtspolitik da 

Universidade de Bremen, na Alemanha. Foi pesquisadora visitante 

na Universidade Autónoma de Madrid e no Instituto de Filosofia e 

Teoria Social, da Universidade de Belgrado, na Sérvia, e co-PI do 

projeto de pesquisa intitulado “CoronaNet Research Project”, na 

http://lattes.cnpq.br/1936644752029631
https://orcid.org/0000-0002-6913-8302


308 

Universidade de Munique, na Alemanha. Pesquisa na área da 

filosofia política e jurídica, com ênfase nas relações entre violência 

e direitos humanos que aparecem nas interseções entre direito, 

poder e modernidade nas democracias contemporâneas. É líder do 

grupo de pesquisa Miroslav Milovic, vinculado ao Conselho 

Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq). 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/2122134205080682. 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-3480-2883. 

  

http://lattes.cnpq.br/2122134205080682
https://orcid.org/0000-0002-3480-2883


 

309 

SOBRE AS AUTORAS E OS AUTORES 

 

 

 

Ana Cláudia Rocha Cavalcanti 

Professora do Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos 

da Universidade Federal de Pernambuco (PPGDH-UFPE). 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/8890696734399346. 

Orcid: https://orcid.org/0000-0001-7203-0397. 

 

Ana Laura Correia Duarte 

Mestranda em Direitos Humanos pelo Programa de Pós-graduação 

Interdisciplinar em Direitos Humanos da Universidade Federal de 

Goiás (PPGIDH-UFG). 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/2270659368931511. 

Orcid: https://orcid.org/0009-0007-0611-5182. 

 

Bruno Vilarinho Pires 

Mestrando em Direitos Humanos pelo Programa de Pós-graduação 

Interdisciplinar em Direitos Humanos da Universidade Federal de 

Goiás (PPGIDH-UFG). 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/8116041483571423. 

Orcid: https://orcid.org/0009-0007-7478-1486. 

 

Carina Calabria 

Doutora em Direito pela Universidade de Manchester. Pesquisadora 

de pós-doutorado pelo Programa de Pós-Graduação em Direito da 

Universidade Federal de Pernambuco (PPGD-UFPE). 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/2251026460480561. 

Orcid: https://orcid.org/0000-0001-9846-4652. 

 

Fernanda de Paula Ferreira Moi 

Professora de Direito da Universidade Federal de Goiás (UFG) e da 

Pontifícia Universidade Católica de Goiás (PUC-GO). Professora 

http://lattes.cnpq.br/8890696734399346
https://orcid.org/0000-0001-7203-0397
http://lattes.cnpq.br/2270659368931511
https://orcid.org/0009-0007-0611-5182
http://lattes.cnpq.br/8116041483571423
https://orcid.org/0009-0007-7478-1486
http://lattes.cnpq.br/2251026460480561
https://orcid.org/0000-0001-9846-4652


310 

do Programa de Pós-Graduação em História da PUC-GO. Doutora 

em História pela UFG. Advogada. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/9605188472577977. 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-1313-0790. 

 

Fernando Rossetto 

Doutorando em Direitos Humanos pela Universidade Federal de 

Goiás (UFG). Juiz do Trabalho. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/3127182928704202. 

Orcid: https://orcid.org/0009-0009-3719-5001. 

 

Gabriele da Silva Quirino 

Mestranda do Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos 

da Universidade Federal de Pernambuco (PPGDH-UFPE). 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/5105529686292398. 

Orcid: https://orcid.org/0009-0001-4750-3380. 

 

Heitor Pagliaro 

Doutor em Direito pela Universidade de Brasília (UnB). Professor 

de Direito da Universidade Federal de Goiás (UFG). Coordenador 

do Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos (PPGDH) 

da UFG e vice-coordenador do Curso de Especialização em Gestão 

do Sistema Prisional (GSP) da UFG. Advogado. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/7702958081106244. 

Orcid: https://orcid.org/0000-0001-6431-930X. 

 

Humberto Willams de Souza Albuquerque 

Mestrando do Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos 

da Universidade Federal de Pernambuco (PPGDH-UFPE). 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/1237818249335222. 

Orcid: https://orcid.org/0009-0002-3578-4725. 

 

Jayme Benvenuto 

Doutor em Direito pela Universidade de São Paulo (USP). 

Professor Associado de Direito e dos programas de pós-graduação 

http://lattes.cnpq.br/9605188472577977
https://orcid.org/0000-0002-1313-0790
http://lattes.cnpq.br/3127182928704202
https://orcid.org/0009-0009-3719-5001
http://lattes.cnpq.br/5105529686292398
https://orcid.org/0009-0001-4750-3380
http://lattes.cnpq.br/7702958081106244
https://orcid.org/0000-0001-6431-930X
http://lattes.cnpq.br/1237818249335222
https://orcid.org/0009-0002-3578-4725


 

311 

em Direito (PPGD) e em Direitos Humanos (PPGDH) da 

Universidade Federal de Pernambuco (UFPE). Pesquisador do 

Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico 

(CNPq), nível 2. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/1003184503012396. 

Orcid: https://orcid.org/0000-0001-7521-866X. 

 

João José Rocha Targino 

Juiz do Tribunal de Justiça de Pernambuco (TJPE). Mestrando do 

Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos da 

Universidade Federal de Pernambuco (PPGDH-UFPE). 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/3449777280207424. 

Orcid: https://orcid.org/0009-0002-1753-5426. 

 

João Paulo Allain Teixeira 

Doutor em Direito pela Universidade Federal de Pernambuco (UFPE). 

Professor associado da UFPE e professor da Universidade Católica de 

Pernambuco (Unicap). Pesquisador do Conselho Nacional de 

Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq), nível 2. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/3719496592232660. 

Orcid: https://orcid.org/0000-0001-9467-6973. 

 

José Marcos da Silva 

Doutor em Direitos Humanos, Saúde Global e Políticas da Vida 

pela Fundação Oswaldo Cruz (Fiocruz). Professor Adjunto do 

curso de Bacharelado em Saúde Coletiva da Universidade Federal 

de Pernambuco (UFPE). Coordenador do Programa de Pós-

Graduação em Direitos Humanos (PPGDH) da UFPE. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/1936644752029631. 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-6913-8302. 

 

José Sueles da Silva 

Pedagogo e profissional de Educação Física. Mestrando do 

Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos da 

Universidade Federal de Pernambuco (PPGDH-UFPE). 

http://lattes.cnpq.br/1003184503012396
https://orcid.org/0000-0001-7521-866X
http://lattes.cnpq.br/3449777280207424
https://orcid.org/0009-0002-1753-5426
http://lattes.cnpq.br/3719496592232660
https://orcid.org/0000-0001-9467-6973
http://lattes.cnpq.br/1936644752029631
https://orcid.org/0000-0002-6913-8302


312 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/4926541971359867. 

Orcid: https://orcid.org/0009-0004-3165-9745. 

 

Junot Cornélio Matos 

Professor associado do Departamento de Filosofia da Universidade 

Federal de Pernambuco (UFPE). Doutor em Educação pela 

Universidade Estadual de Campinas (Unicamp). Professor 

orientador do Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos 

PPGDH) da UFPE. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/4627841295680114. 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-0669-2066. 

 

Lara Gabrielly de Lima 

Pós-graduanda em Direito Público pela Faculdade ATAME. 

Lattes: https://lattes.cnpq.br/7808689435912978. 

Orcid: https://orcid.org/0009-0002-3493-4066. 

 

Laura Beatriz Pires da Silva 

Doutoranda em Direito pela Universidade Católica de Pernambuco 

(Unicap). Professora universitária e conteudista. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/7988524748861221. 

Orcid: https://orcid.org/0009-0009-3664-1006. 

 

Lucas Uehara Pires 

Mestrando em Direitos Humanos pelo Programa de Pós-graduação 

Interdisciplinar em Direitos Humanos da Universidade Federal de 

Goiás (PPGIDH-UFG). 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/4287933424930231. 

Orcid: https://orcid.org/0009-0004-3965-8544. 

 

Margareth Pereira Árbues 

Doutora em Ciências da Religião pela Pontifícia Universidade 

Católica de Goiás (PUC-GO). Professora associada e docente 

permanente do Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em 

http://lattes.cnpq.br/4926541971359867
https://orcid.org/0009-0004-3165-9745
http://lattes.cnpq.br/4627841295680114
https://orcid.org/0000-0002-0669-2066
https://lattes.cnpq.br/7808689435912978
https://orcid.org/0009-0002-3493-4066
http://lattes.cnpq.br/7988524748861221
https://orcid.org/0009-0009-3664-1006
http://lattes.cnpq.br/4287933424930231
https://orcid.org/0009-0004-3965-8544


 

313 

Direitos Humanos da Universidade Federal de Goiás (PPGIDH-

UFG). Advogada. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/8826668985459839. 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-3132-7204. 

 

Mikaelle Alline de Melo Cruz 

Mestranda do Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos 

da Universidade Federal de Pernambuco (PPGDH-UFPE). 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/0988701216904517. 

Orcid: https://orcid.org/0009-0002-8801-9189. 

 

Nielline Andrade 

Mestranda do Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos 

da Universidade Federal de Pernambuco (PPGDH-UFPE). 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/1073376129054174. 

Orcid: https://orcid.org/0009-0002-4450-5492. 

 

Paula Cristina Moraes da Silva 

Mestra em Direitos Humanos pela Universidade Federal de 

Pernambuco (UFPE). Advogada e professora universitária. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/6147129915804519. 

Orcid: https://orcid.org/0009-0008-3593-3368. 

 

Renatha Gonçalves da Mota e Silva 

Mestranda do Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos 

da Universidade Federal de Pernambuco (PPGDH-UFPE). 

Lattes: https://lattes.cnpq.br/3337710589339737. 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-7299-1662. 

 

Renê Mendonça Duarte 

Mestrando em Direitos Humanos pelo Programa de Pós-graduação 

Interdisciplinar em Direitos Humanos da Universidade Federal de 

Goiás (PPGIDH-UFG). 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/0970923227797884. 

Orcid: https://orcid.org/0009-0005-0036-2719. 

http://lattes.cnpq.br/8826668985459839
https://orcid.org/0000-0002-3132-7204
http://lattes.cnpq.br/0988701216904517
https://orcid.org/0009-0002-8801-9189
http://lattes.cnpq.br/1073376129054174
https://orcid.org/0009-0002-4450-5492
http://lattes.cnpq.br/6147129915804519
https://orcid.org/0009-0008-3593-3368
https://lattes.cnpq.br/3337710589339737
https://orcid.org/0000-0002-7299-1662
http://lattes.cnpq.br/0970923227797884
https://orcid.org/0009-0005-0036-2719


314 

Vanja Grujić 

Doutora em Filosofia do Direito pela Universidade de Brasília 

(UnB). Professora visitante do Programa de Pós-Graduação em 

Direitos Humanos da Universidade Federal de Pernambuco 

(PPGDH-UFPE). 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/2122134205080682. 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-3480-2883. 

http://lattes.cnpq.br/2122134205080682
https://orcid.org/0000-0002-3480-2883

	José Marcos_capa final.pdf
	Livro PPGDH José Marcos 2026 - DL 06.02.26.pdf

