
UNIVERSIDADE FEDERALDEGOIÁS
FACULDADE DE FILOSOFIA

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA

WASHINGTONDOS SANTOSOLIVEIRA

AATIVIDADEDOARTISTANOCONTEXTODAESTÉTICAHEGELIANA: PARAUMA CONSIDERAÇÃO DO TRABALHO COMO TELEOLOGIA INTERNA

GOIÂNIA2025



UNIVERSIDADE FEDERAL DE GOIÁS
FACULDADE DE FILOSOFIA

TERMO DE CIÊNCIA E DE AUTORIZAÇÃO (TECA) PARA DISPONIBILIZAR
VERSÕES ELETRÔNICAS DE TESES

E DISSERTAÇÕES NA BIBLIOTECA DIGITAL DA UFG

Na qualidade de titular dos direitos de autor, autorizo a Universidade Federal de Goiás
(UFG) a disponibilizar, gratuitamente, por meio da Biblioteca Digital de Teses e Dissertações
(BDTD/UFG), regulamentada pela Resolução CEPEC nº 832/2007, sem ressarcimento dos direitos
autorais, de acordo com a Lei 9.610/98, o documento conforme permissões assinaladas abaixo, para fins
de leitura, impressão e/ou download, a título de divulgação da produção científica brasileira, a partir desta
data.

O conteúdo das Teses e Dissertações disponibilizado na BDTD/UFG é de responsabilidade
exclusiva do autor. Ao encaminhar o produto final, o autor(a) e o(a) orientador(a) firmam o compromisso
de que o trabalho não contém nenhuma violação de quaisquer direitos autorais ou outro direito de
terceiros.

1. Identificação do material bibliográfico
[  ] Dissertação         [x  ] Tese          [  ] Outro*:_____________

 

 
*No caso de mestrado/doutorado profissional, indique o formato do Trabalho de Conclusão de Curso, permitido no documento de área, correspondente ao programa
de pós-graduação, orientado pela legislação vigente da CAPES.
 
Exemplos: Estudo de caso ou Revisão sistemática ou outros formatos.

2. Nome completo do autor

Washington dos Santos Oliveira
3. Título do trabalho

“A ATIVIDADE DO ARTISTA NO CONTEXTO DA ESTÉTICA HEGELIANA: PARA UMA
CONSIDERAÇÃO DO TRABALHO COMO TELEOLOGIA INTERNA”
4. Informações de acesso ao documento (este campo deve ser preenchido pelo orientador)
Concorda com a liberação total do documento [ x   ] SIM           [     ] NÃO¹

[1] Neste caso o documento será embargado por até um ano a partir da data de defesa. Após esse período, a
possível disponibilização ocorrerá apenas mediante:
a) consulta ao(à) autor(a) e ao(à) orientador(a);
b) novo Termo de Ciência e de Autorização (TECA) assinado e inserido no arquivo da tese ou dissertação.
O documento não será disponibilizado durante o período de embargo.
Casos de embargo:
- Solicitação de registro de patente;
- Submissão de artigo em revista científica;
- Publicação como capítulo de livro;
- Publicação da dissertação/tese em livro.

Obs. Este termo deverá ser assinado no SEI pelo orientador e pelo autor.

Termo de Ciência e de Autorização (TECA) 5717717         SEI 23070.048791/2025-97 / pg. 1

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9610.htm


Documento assinado eletronicamente por Marcia Zebina Araujo Da Silva , Professora do Magistério
Superior, em 21/10/2025, às 16:22, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do
art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Documento assinado eletronicamente por Washington Dos Santos Oliveira , Discente, em 21/10/2025,
às 18:27, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543,
de 13 de novembro de 2020.

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site
https://sei.ufg.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0,
informando o código verificador 5717717 e o código CRC FDEE25EE.

Referência: Processo nº 23070.048791/2025-97 SEI nº 5717717

Termo de Ciência e de Autorização (TECA) 5717717         SEI 23070.048791/2025-97 / pg. 2

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2020/Decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2020/Decreto/D10543.htm
https://sei.ufg.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0


UNIVERSIDADE FEDERALDEGOIÁS
FACULDADE DE FILOSOFIA

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA

WASHINGTONDOS SANTOSOLIVEIRA

AATIVIDADEDOARTISTANOCONTEXTODAESTÉTICAHEGELIANA: PARAUMA CONSIDERAÇÃO DO TRABALHO COMO TELEOLOGIA INTERNA

Tese apresentada ao Programa dePós-Graduação em Filosofia, da Faculdade deFilosofia da Universidade Federal de Goiás,como requisito para obtenção do título dedoutor em Filosofia.Área de concentração: FilosofiaLinha de pesquisa: Metafísica e Teoria doConhecimento
Orientadora: Drª. Márcia Zebina Araújo daSilva

GOIÂNIA2025





UNIVERSIDADE FEDERAL DE GOIÁS

FACULDADE DE FILOSOFIA

ATA DE DEFESA DE TESE

Ata Nº 21 da sessão de Defesa de Tese de Washington dos  Santos Oliveira que confere o título
de Doutor em Filosofia do Programa de Pós Graduação em Filosofia, na área de concentração em
Filosofia..

 

Aos nove dias do mês de outubro  do ano de dois mil e vinte e cinco , a partir das 14 horas, na
modalidade semipresencial, na sala de Defesas do Programa de Pós Graduação em Filosofia,
realizou-se a sessão pública de Defesa de Tese intitulada “A ATIVIDADE DO ARTISTA NO
CONTEXTO DA ESTÉTICA HEGELIANA: PARA UMA CONSIDERAÇÃO DO TRABALHO COMO
TELEOLOGIA INTERNA”. Os trabalhos foram instalados pela Orientadora, Professora Doutora
Márcia Zebina Araújo da Silva (FAFIL/UFG)  com a participação dos demais membros da Banca
Examinadora: Professor Doutor Marco Aurélio Werle (USP), membro titular externo; Professor
Doutor José Eduardo Marques Baioni (UFSCAR), membro titular externo; Professora Doutora
Giorgia Cecchinato (UFMG), membra titular externa; Professor Doutor Hans Christian Klotz
(FAFIL/UFG), membro titular interno. Durante a arguição os membros da banca não
fizeram sugestão de alteração do título do trabalho. A Banca Examinadora reuniu-se em sessão
secreta a fim de concluir o julgamento da Tese tendo sido o candidato aprovado pelos seus
membros. Proclamados os resultados pela Professora Doutora Márcia Zebina Araújo da Silva
(FAFIL/UFG), Presidente da Banca Examinadora, foram encerrados os trabalhos e, para constar,
lavrou-se a presente ata que é assinada pelos Membros da Banca Examinadora, aos nove dias do
mês de outubro do ano de dois mil e vinte e cinco .

TÍTULO SUGERIDO PELA BANCA

 

Documento assinado eletronicamente por Marcia Zebina Araujo Da Silva , Professora do Magistério
Superior, em 09/10/2025, às 18:43, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do
art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Documento assinado eletronicamente por Marco Aurélio Werle, Usuário Externo, em 10/10/2025, às
06:44, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de
13 de novembro de 2020.

Documento assinado eletronicamente por José Eduardo Marques Baioni , Usuário Externo, em
10/10/2025, às 19:35, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do
Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Documento assinado eletronicamente por Hans Christian Klotz, Professor do Magistério Superior ,
em 11/10/2025, às 15:03, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do
Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Ata de Defesa de Tese 8 (5648106)         SEI 23070.048791/2025-97 / pg. 1

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2020/Decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2020/Decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2020/Decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2020/Decreto/D10543.htm


Documento assinado eletronicamente por Giorgia Cecchinato, Usuário Externo, em 15/10/2025, às
10:36, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de
13 de novembro de 2020.

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site
https://sei.ufg.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0,
informando o código verificador 5648106 e o código CRC C6E5B679.

Referência: Processo nº 23070.048791/2025-97 SEI nº 5648106

 

Ata de Defesa de Tese 8 (5648106)         SEI 23070.048791/2025-97 / pg. 2

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2020/Decreto/D10543.htm
https://sei.ufg.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0


AGRADECIMENTOS
Gostaria de agradecer em primeiro lugar à minha orientadora, Professora

Márcia Zebina, pela confiança que depositou em meu trabalho e pela maneira
cuidadosa com que ajudou a iluminar meus passos nessa longa jornada.

Também agradeço aos meus colegas da Pós-graduação em Filosofia da
UFG, nomeadamente Sabrina, Robson e, especialmente, Edney, pelas leituras
conjuntas dos textos de Hegel, pelos debates em torno de nossas próprias
produções e por tudo que fizemos juntos ao longo desses anos.

Agradeço ao Professor Christian Klotz, pelas conversas e ensinamentos.
Agradeço Marlene por todo apoio com as questões burocráticas da UFG.

Agradeço ao Prof. Klaus Vieweg pela generosa acolhida na Friedrich-
Schiller-Universität Jena e pela supervisão de minha pesquisa durante meu
doutorado sanduíche na Alemanha. Essa estadia contou com bolsa da CAPES e por
essa oportunidade também sou muito grato.

Agradeço aos colegas do IFB, em especial Marcos Ramon e Rodrigo
Ramos, pelo apoio que me deram.

Agradeço ao amigo Fernando Grossi pelas observações valiosas que fez ao
meu texto.

Agradeço à minha querida mãe, Miguelina, e ao meu pai, José (in
memoriam), pelo amor e cuidado de toda vida e por todo o esforço que
empreenderam para que eu tivesse acesso à educação.

Agradeço à minha filhinha Bibi, pelas constantes interrupções de meu
processo de escrita e por lembrar sempre, ao demandar atenção, que, embora esta
tese seja importante para mim, ela está longe de ser a coisa mais significativa em
minha vida - o papai te ama muito!

Agradeço a todos os meus amigos que indiretamente contribuíram para a
elaboração desta tese.

Um agradecimento muito especial à minha amada companheira Darlene, pelo
apoio emocional, leitura atenta da tese e contribuições teóricas ao texto.



:
Dedico este trabalho à minha Bibi.



Die schöne Bildkraft ward in eurem Busen wach.
Zu edel schon, nicht müßig zu empfangen,

Schuft ihr im Sand – im Ton den holden Schatten nach,
Im Umriß ward sein Dasein aufgefangen.

Lebendig regte sich des Wirkens süße Lust –
Die erste Schöpfung trat aus eurer Brust.

(Die Künstler, Friedrich Schiller)



RESUMO

Nosso propósito com o presente estudo é discutir o modo como o conceito de
trabalho, em especial aquele vinculado à atividade artística no âmbito da
modernidade, é considerado por Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770 - 1831)
desde uma perspectiva estética. Toda nossa discussão se desenvolve a partir do
entendimento de que, para esse filósofo, o trabalho do artista deve ser considerado
sob o prisma da teleologia interna explicitada na arte, a partir da mediação do
espírito consigo mesmo na fantasia daquele que produz a obra. Defendemos que,
embora esse aspecto interno da finalidade do trabalho do artista esteja posto desde
o início na consideração da arte e de sua produção, tal aspecto ganha contornos
cada vez mais abrangentes no desenvolvimento histórico das formas de arte e das
artes particulares que as representam, tendo a sua expressão mais elevada e
transparente na poesia do período romântico tardio. Buscamos mostrar que, de
forma especial, é a lírica moderna que ressalta reflexivamente a infinitude do
trabalho artístico, na medida em que nela se expressa com maior nitidez a
subjetividade do artista na vitalidade espiritual de seu produzir orientado pela
fantasia poética que, no retorno sobre si, faz convergir, de forma idealizada, o
agente, sua atividade, seus meios e a obra.
Palavras-chave: . Trabalho; arte; artista; estética; Hegel.



ABSTRACT

Our purpose in this study is to discuss how the concept of work—particularly as it
relates to artistic activity within the context of modernity—is considered by Georg
Wilhelm Friedrich Hegel (1770–1831) from an aesthetic perspective. Our entire
discussion is grounded in the understanding that, for this philosopher, the artist’s
labour must be viewed through the lens of an immanent teleology, made explicit in
art through the mediation of Spirit with itself, within the phantasy of the one who
produces the work of art. We argue that although this internal dimension of the
artist’s purpose has been present from the very outset in the consideration of art and
its production, it gradually assumes increasingly broader dimensions throughout the
historical development of artistic forms and the particular arts that embody
them—reaching its highest and most transparent expression in the poetry of the late
romantic period. We aim to show that, distinctively, it is modern lyric poetry that most
reflectively underscores the infinite nature of artistic labour, insofar as it most clearly
conveys the artist’s subjectivity in the spiritual vitality of his production, guided by
poetic phantasy, which—through its return to itself—ideally unites the agent, his
activity, his means, and the work of art.
Keywords: Labour, Art, Artist, Aesthetics, Hegel.



NOTA SOBRE TRADUÇÕES E REFERÊNCIAS

As obras de Hegel utilizadas por nós são das edições Suhrkamp (Werke in 20Bänden), editadas por Eva Moldenhauer e Karl Markus Michel. Todas as passagenscitadas nestas obras são feitas a partir de traduções próprias, mas sempre emcotejamento com as traduções já disponíveis em português, tal como informadasnas referências. Para facilitar a compreensão a respeito de que obras as citações sevinculam, seguimos o modelo adotado por uma boa parcela dos pesquisadores queocupam com o pensamento hegeliano. Ou seja, indicamos a sigla da obra, seguidado número da página, como no exemplo a seguir: (WdL II, 180). No que diz respeitoàs demais obras citadas cujas passagens foram traduzidas por nós - e aqui temosem mente em especial os comentadores estrangeiros de Hegel que foram citados apartir da versão original da publicação -, buscamos fazer a referência de acordo como estilo padronizado no Brasil pela ABNT, qual seja (Nome do autor/a, ano, página).É importante ressaltar que as citações que remetem à obra de Kant seguem omesmo padrão das de Hegel (Nesse caso, KU se refere a obra Crítica da Faculdadedo Juízo de Kant, em alemão, Kritik der Urteilskraft).

LISTA DE ABREVIATURAS DAS OBRAS DE HEGEL
Enz I, III Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse

(Band 8, 10)
GPhR Grundlinien der Philosophie des Rechts (Band 7)
PhG Phänomenologie des Geistes (Band 3)
VAesth I, II, III Vorlesungen über die Ästhetik (Band 13, 14, 15)
VGPh I Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie (Band 18)
VPhG I Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte (Band 12)
WdL I, II Wissenschaft der Logik (Band 5, 6)



SUMÁRIO

INTRODUÇÃO .......................................................................................................................13
1 O CONCEITO DE TRABALHO NA FILOSOFIA MADURA DE HEGEL E A SUA
ESPECIFICIDADE NAS PRELEÇÕES SOBRE A ESTÉTICA......................................23
1.1 Observações iniciais .......................................................................................................23
1.2 As deficiências da estrutura teleológica do conceito de trabalho a partir de sua
forma lógica.............................................................................................................................26
1.3 A dimensão intersubjetiva do trabalho em sua abordagem fenomenológica.........36
1.4 O trabalho no contexto da sociedade civil burguesa nas linhas fundamentais da
Filosofia do Direito .................................................................................................................46
1.5 A especificidade da discussão do trabalho nas preleções sobre a estética ..........60
2 FINALIDADE ABSOLUTA E FANTASIA: PARA UMA CARACTERIZAÇÃO DO
TRABALHO DO ARTISTA...................................................................................................66
2.1 Observações Iniciais.......................................................................................................66
2.2 Enquadramento geral da estrutura teleológica da atividade artística .....................68
2.3 Abordagem expressivista da subjetividade produtora e seus desdobramentos....76
2.4 Caracterização da atividade do artista frente a do artesão e a do filósofo.............88
2.4.1 Artista versus artesão..................................................................................................88
2.4.2 Artista versus filósofo...................................................................................................98
3 O TRABALHO DO ARTISTA EM SEU ASPECTO HISTÓRICO, EM ESPECIAL
NA PRODUÇÃO POÉTICA MODERNA..........................................................................108
3.1 Observações iniciais.....................................................................................................108
3.2 Considerações do trabalho do artista no período clássico.....................................111
3.3 O trabalho do artista no contexto romântico tardio..................................................123
3.4 . A
subjetividade produtora e a finalidade interna do trabalho livre do poeta no contexto
da modernidade ...................................................................................................................134
CONSIDERAÇÕES FINAIS...............................................................................................153
REFERÊNCIAS....................................................................................................................159



13
INTRODUÇÃO

Como herdeiro de uma concepção estética nascida e amadurecida já no
século XVIII1, Hegel alargará os pressupostos dessa tradição, de modo a valorizar
na arte o seu caráter de expressão privilegiada de uma subjetividade dinâmica e
criativa que se efetiva a si mesma por meio de sua atividade produtiva. Nesse
contexto, a abordagem hegeliana nos provoca a pensar o modo como o artista
(Künstler) se constitui como trabalhador, assim como se configuram as
características próprias de seu trabalho (Arbeit) como expressão do espírito (Geist)
em seus desdobramentos históricos. Uma vez que Hegel parece nunca perder de
vista que a obra de arte (Kunstwerk) é resultado da atividade laborativa do artista,
essa expressão do espírito tem na consideração do conceito de trabalho uma base
importante para a interpretação de suas implicações estéticas.

Em sua análise sobre a necessidade da existência da arte em umas das
sessões introdutórias das Preleções sobre a Estética (Vorlesungen über die
Ästhetik), editada por Hotho, Hegel apresenta o seguinte truísmo: “a obra de arte
não é nenhum produto da natureza, mas feita através da atividade humana” (VAesth
I, 44). Podemos dizer que esse truísmo se faz presente, em um primeiro momento,
como uma indicação da sobrevalorização hegeliana do belo artístico (Künstschöne)
em detrimento do belo natural (Naturschöne) (VAesth I, 14).

Ora, num contexto como esse, nós não podemos desconsiderar que o belo
artístico existe como produto do trabalho humano que confere sentido e valor,
inclusive, à própria natureza. Pois, seja como for, ao nos ocuparmos da estética
1 O modo como é visto o papel que o artista assume, de uma forma geral, na modernidade, estáobviamente entrelaçado com o espaço que a obra de arte e a respectiva consideração filosóficaem torno dela passam a ocupar. Como nos lembra Douglas Moggach (2011, p. 481), antes doséculo XVIII, não havia uma fronteira teórica muito bem delimitada do que contava e do que nãocontava propriamente como bela arte. E mesmo Kristeller (1951, p. 496-497) afirma que “étambém geralmente consensual que tais conceitos dominantes da estética moderna, como gosto esentimento, gênio, originalidade e imaginação criativa, não assumem seu significado modernodefinitivo antes do século dezoito”. Hegel está em diálogo com a tradição de pensamento iniciadanesse período e encontra um terreno muito bem aplainado para as suas considerações sobre aposição da bela arte como resultado da liberdade humana; não obstante isso, há diversos pontosque diferenciam sua abordagem com relação aos autores dessa época no que diz respeito, entreoutras coisas, a sua recusa à mímesis como princípio da arte, a sua crítica ao subjetivismo e àênfase que foi dada à estética da recepção e do gosto, bem como a seu desacordo quanto aparidade da consideração do belo artístico e do belo natural. Nesse sentido, apesar de Hegeltambém estar falando em termos de uma linguagem nascida no século XVIII, é importantedestacar que ele está ao mesmo tempo estabelecendo uma certa distância deste contextohistórico e cultural.



14
hegeliana, sempre teremos em nosso horizonte o fato de que a arte deve revelar o
seu lado poiético, na medida em que a “[...] poesia em geral, como o nome já indica,
é algo feito, produzido pelo ser-humano, que a acolheu em sua representação,
manuseou-a e expressou-a a partir de sua própria atividade” (VAesth I, 214).

Podemos dizer ainda que o referido truísmo vale também como a indicação
de uma guinada em direção ao fortalecimento do que se poderia chamar hoje de
uma estética da produção, contrapondo-se, pelo menos em parte, a uma tradição
mais voltada para questões como sentimento, juízo de gosto etc. Sendo assim, tal
afirmação genérica poderia muito bem servir para chamar a atenção dos seus
interlocutores para algo óbvio, porém, com uma certa constância, desconsiderado na
discussão estética. Qual seja, a exigência de que o olhar estético do filósofo precisa
ocupar-se tanto do ponto de vista que considera a obra como produto quanto da
perspectiva do trabalho que resultará nesta obra.

Em sua abordagem em torno dos traços particulares da filosofia da arte
hegeliana, Allen Speight (2015, p. 111) é categórico ao afirmar que

[...] é completamente característico da abordagem de Hegel sobre aestética em geral que apenas os dois primeiros – a obra de artecomo alguma coisa objetiva e a atividade produtiva do artista – sãorealmente discutidos: a distância de Hegel com relação a Kant e àênfase do antecedente século dezoito sobre o papel do sujeitoesteticamente experimentado é aqui bastante clara.
Esses traços apontados por Speight, guarda em si uma série de implicações e

aponta, em muitos aspectos, para um certo pioneirismo de Hegel no âmbito da
estética moderna que é de grande interesse para a nossa pesquisa. A partir de
Hegel, podemos dizer, a questão do trabalho desponta propriamente no horizonte
das discussões estéticas.

E isso é o que comentadores como Hebing busca destacar de forma ainda
mais específica, quando afirma que

[...] Hegel deve ser o primeiro na história da estética - pelo menos deacordo com a tese da presente pesquisa - que estuda a arte tambémsob a perspectiva do aspecto da produção técnico-material da obra,assim como o seu papel no campo de tensão da economia e dasociedade. Nem Kant nem Schiller nem os românticos tinhamtomado isto em um nível comparável antes (Hebing, 2015, p. 204).



15
É bem verdade que temos pelo menos duas ressalvas a essa afirmação de

Hebing (ressalvas essas que esperamos se fazerem mais claras ao longo de nossa
tese). A primeira é que Hegel considera o trabalho no âmbito da arte em um sentido
muito mais amplo do que Hebing procura defender, destacando sempre a dimensão
desse trabalho como atividade do espírito absoluto que atravessa e eleva a esfera
finita da existência humana. O segundo é que essa discussão em torno da tensão
entre sociedade e economia já é algo que parece extrapolar a preocupação
estritamente estética de Hegel. No entanto, parece-nos muito acertada a defesa de
Hebing de que é somente a partir de Hegel que o aspecto produtivo vinculado a obra
tenha o seu valor devidamente reconhecido e que tudo aquilo que envolve o trabalho
ganhe espaço como digno do olhar filosófico sobre a totalidade da dimensão
estética.

É importante lembrar, entretanto, que filósofos antes de Hegel, como é o caso
de Kant, por exemplo, não se ocuparam da arte, tomando-a como resultado de uma
mera atividade recreativa, ao invés de assumi-la como produto de um trabalho
propriamente dito2. No entanto, não parece legítimo afirmar, com isso, que a questão
do trabalho seja, de fato, um tema de importância estética para o filósofo de
Königsberg, que venha a justificar uma descrição dos modos como essa atividade se
constitui, qual sua importância para a consideração artística e de como se dá as
condições e implicações de sua efetivação na história da arte, como o é para Hegel.

2 De forma irônica, Kant afirma que “a arte também é diferenciada do artesanato; a primeira chama-se livre, a outra pode ser chamada também de arte remunerada. Vê-se a primeira de tal modo,como se ela pudesse ter êxito (ser bem-sucedida) conforme a fins apenas como um jogo, isto é,como uma ocupação que é por si mesma agradável; a segunda, como se ela fosse imposta, porconseguinte, coercitivamente como um trabalho, isto é, uma ocupação que é por si mesmadesagradável (penosa) e que atrai apenas através do seu efeito (por exemplo, a remuneração)[...]. Porém, não é demais lembrar que em todas as artes livres é exigido algo coercitivo ou, comose diz, um mecanismo, sem o qual o espírito, que na arte deve ser livre e avivar sozinho a obra,não teria nenhum corpo e evaporaria completamente (por exemplo, na poesia a precisão e ariqueza linguística, igualmente a prosódia e a métrica), uma vez que alguns novos educadoresacreditam promover melhor uma arte livre, se eles removem delas toda coerção e transforma-asde trabalho em mero jogo” (KU, § 43, B176 p. 188-189).



16
De fato, do ponto de vista hegeliano, por um lado, o conceito de trabalho,

considerando-o de modo geral, constitui-se de forma multifacetada e comporta uma
ampla gama de significados que vai da sua abordagem como mero meio genérico
para satisfação de carências (GPhR)3, passando pela sua consideração como
atividade formadora da intersubjetividade, com suas implicações sociais,
econômicas e políticas (PhG)4, até a sua vinculação com o processo mesmo de
autoconhecimento do espírito na história (VPhG I)5. Porém, por outro lado, é verdade
também que todos esses significados se encontram unificados pelo conceito de
teleologia, que atravessa essas diferentes nuances, enquanto atualização
autodeterminada do sujeito (Berger, 2012, p. 18)6 que veio a ser unidade com seu
objeto e que, da perspectiva do espírito, sempre envolve a possibilidade de sua
efetivação a partir de si mesmo e do saber de si nesta efetivação como liberdade.

Na medida em que se ocupa com os aspectos filosóficos do trabalho em toda
a sua amplitude a partir do fio condutor da teleologia, Hegel não poderia deixar de
indicar a natureza e o lugar do trabalho do próprio artista em sua especificidade.
Assim, se o trabalho, em um sentido mais geral, implica uma atividade finalística por
meio da qual o ser humano satisfaz uma carência7, imprimindo sua marca naquilo
que de início se apresenta como algo externo e reconhecendo-se a si no resultado
de sua atividade, então faz-se necessário compreender a maneira pela qual isso se
constitui nas obras mais elevadas do espírito.

Hegel, como se sabe, estabelece que a arte é o primeiro estágio do espírito
absoluto, que, assim como a religião e a filosofia, tem como finalidade a
autocompreensão do espírito em sua liberdade que se efetiva na história. Por ser o
primeiro estágio e por estar situado na fronteira entre o meramente finito e o infinito
(Hindrichs, 2018, p. 33), pode-se dizer que, em muitos momentos, essa discussão
3 “O suor e o trabalho humano adquirem para o ser humano os meios [de satisfação] das carências”(GPhR, § 196, Z., p. 351).4 “O trabalho, pelo contrário, é desejo contido, desaparecer interrompido, ou ainda, ele forma ( PhG,153-154).5 “A ocupação geral da história do mundo é, como já lembrado, o trabalho de trazê-lo [o espírito] àconsciência” (VPhG I, 40).6 Também na linha interpretativa de Berger (2012, p. 18), podemos acrescentar que a estruturateleológica que remete para a negatividade do conceito e a superação dessa negatividade comorealização de si por meio de sua própria atividade é, por sua vez, indissociável do conceito deautodeterminação.7 Carência esta que pode ser interpretada tanto como finita quanto como infinita. O primeiro casodiz respeito a aspectos materiais ou mesmo sócio-políticos, já a segunda refere-se àquelas quedizem respeito à busca pelo autoconhecimento do espírito.



17
em torno da arte chega a oferecer uma contribuição bem específica (e, talvez, até
mesmo, elementos de abordagem mais ricos e complexos) a respeito do trabalho e
de suas implicações.

Com efeito, a discussão sobre a atividade artística localiza-se imediatamente
após a passagem de formas de trabalho que se ocupam com círculos de interesses
e satisfações finitas para uma ocupação livre com a infinitude da ideia (VAesth I,
131-132), que, pelo esforço do artista, é apresentada sensivelmente para a intuição
e a representação de um público. Sendo a obra de arte um fim alcançado por meio
do trabalho do artista enquanto expressão automediada do espírito que se
autoconhece no elemento sensível, entendemos que essa atividade para produzir a
obra tem muito a dizer a respeito daquela finalidade e vice-versa.

Partindo desse entendimento e no interior mesmo desse contexto por nós
apresentado, formulamos a seguinte questão que orienta esta pesquisa: De que
modo o conceito de trabalho, em especial aquele vinculado à atividade artística no
âmbito da modernidade, é considerado por Hegel em suas implicações teleológicas
no contexto de sua estética?

Antes de tudo, é preciso ressaltar que a atividade do artista emerge e se
insere na dimensão mais ampla do conceito de trabalho, mas, por sua obra dizer
respeito ao espírito absoluto, essa atividade tem características próprias. O trabalho
na arte deve ser considerado sob o prisma da atividade radicada no artista enquanto
um agente que possui um saber que se traduz na habilidade para produzir uma
obra8, na qual o espírito encontra-se a si mesmo em sua plenitude autoconsciente.
Neste contexto, entendemos que, partindo da subjetividade produtora singular do
artista que na fantasia media-se a si mesma com a infinitude do espírito, esse saber-
fazer espiritualizado se efetiva como um trabalho que está situado completamente
no âmbito da teleologia interna.

8 A própria etimologia da palavra arte em alemão sugere esse saber-fazer . De fato, Kunst remetetanto a saber (kennen) quanto a poder (können) no sentido de ter a capacidade para fazer algo(DWDS, 2024). Nesse sentido, podemos dizer que é exigido do artista minimamente que estetenha a formação teórica e prática necessária para estar apto a executar de forma conscienteaquilo a que se propõe. A formação - no sentido de ativar a capacidade subjetiva de operarteoricamente com o saber socialmente adquirido e ressignificado, adequando-o ao processo defeitura de um objeto sensível (Hebing, 2015, p. 207) – é um ponto importante que precisa serlevado sempre em consideração na abordagem hegeliana relacionada ao artista em suagenialidade produtora para que essa genialidade não esteja limitada apenas a um dom natural,mas que possa apontar, sobretudo, para uma dimensão espiritual.



18
Ora, esse aspecto infinito do trabalho do artista parece ser justamente o que

está em jogo quando Hegel se refere à poesia e a sua atividade de produção:
A obra de arte poética não tem outra coisa em vista a não ser oproduzir e a satisfação do belo; aqui finalidade e realizaçãoencontram-se imediatamente na obra finalizada em si mesma, assimde modo autônomo, e a atividade artística não é um meio para umresultado a ela externo, mas sim uma finalidade que se une em suaexecução imediatamente consigo mesma (HEGEL, VAesth III, 265).

Em nossa interpretação, ao considerar a poesia como essa atividade que se
une com seu resultado, podemos estender, em alguma medida, essa referência não
só à poesia em sentido estrito, mas também à poesia em sentido lato 9, ou seja,
como arte em geral. Pois, para Hegel, a poesia é também apresentada como o gesto
criativo elementar constituinte de todo fazer artístico, enquanto capacidade de
engendrar conexões significativas que atravessam e preenchem a partir da fantasia
todas as artes particulares. Mas é em sentido estrito, ou seja, a poesia entendida
como arte particular do dizer ou do discurso, que tem aqui um peso muito maior
nessa consideração; sobretudo quando consideramos o progresso da história das
formas da arte e das artes particulares que representam essas formas em seu
desdobramento até culminar na expressão da liberdade dos modernos.

Mais ainda, é a lírica do período romântico tardio que melhor evidencia que o
trabalho artístico está destinado a cumprir uma finalidade interna, na medida em que
nela é ressaltada a espiritualidade criativa do produzir artístico mesmo, ou seja, a
vivacidade autorreflexiva do trabalho teórico do artista originado da fantasia, que faz
convergir de forma idealizada o agente, sua atividade, seus meios e a obra. E isso
diz muito sobre o contexto moderno da liberdade subjetiva. Nesse contexto, a
atividade artística com predominância técnica, ou seja, como mero procedimento
regrado e reiterado de manipulação instrumentalizada de um objeto externo, precisa
9 Nesse sentido, a poesia é o gesto artístico elementar, o fundamento último que permite distinguira arte, de um modo geral, das outras formas de manifestação humana e como tal está presenteem todos os momentos da história no interior de todas as artes belas particulares. Nesse sentido,Hegel diz que a “[...] poesia em geral, como o nome já indica, é algo feito, produzido pelo ser-humano, que a acolheu em sua representação, manuseou-a e expressou-a a partir de sua própriaatividade” (VAesth I, 214). Por outro lado, ele se refere à poesia como arte específica do discurso(Rede), afirmando o seguinte: “ela é a absoluta, a verdadeira arte do espírito e sua exteriorizaçãocomo espírito, pois tudo o que a consciência concebe e forma em seu próprio interior espiritual,apenas o discurso consegue apreender, expressar e trazer diante da representação” ( VAesth II,261).



19
dar lugar, em termos valorativos, ao fazer eminentemente espiritualizado como gesto
criativo prenhe de possibilidades de um artista que expressa a si partir de si
mesmo10 como potência subjetiva objetivada enquanto obra viva.

Para o desenvolvimento desta tese, partimos do pensamento estético de
Hegel, sem descuidar, porém, da relação que ele guarda com as discussões mais
amplas das obras do autor, em especial a Fenomenologia do Espírito, a Filosofia do
Direito, as Preleções sobre a Filosofia da História, a Ciência da Lógica e a
Enciclopédia das Ciências Filosóficas. Isso ocorrerá, porém, sempre na medida em
que as discussões dessas obras ajudarem a nos remeter diretamente para a
discussão que nos interessa nas Preleções sobre a Estética, na versão editada
originalmente por Hotho em 1835.

Os esforços que empreendemos na presente pesquisa mostram-se relevantes
na medida em que procuram oferecer uma chave de leitura da estética hegeliana
centrada na problematização do trabalho no âmbito da arte. Na medida em que esta
pesquisa considera a subjetividade produtora, o processo de produção, o contexto
cultural e o alcance da obra de arte em sua vinculação com o conceito de trabalho,
ela pode vir a contribuir para preencher algumas lacunas em termos de
10 De acordo com nossa leitura da filosofia da arte hegeliana, a atividade com maior ênfase noaspecto técnico teve seu predomínio na arte simbólica e a atividade acentuadamente poética noromântico, ao passo que o clássico é um equilíbrio entre ambas. O mesmo movimento se dá comrelação às artes particulares vinculadas a essas formas de arte. É nesse sentido que Hegel vaidizer que “a obra de arte tem um lado puramente técnico, que se estende até o artesanal,principalmente na arquitetura e escultura, menos na pintura e música, menos ainda na poesia"(VAesth I, 46). Nossa leitura é que há uma maior preponderância da atividade técnica naarquitetura; equilíbrio entre técnica e poesia na escultura; elevação da atividade poética na pintura,música e, sobretudo, na poesia. Há importantes passagens no âmbito das Preleções sobre aEstética em que Hegel enfatiza as limitações da técnica e da potência da poesia na arte. Issoacontece, por exemplo, quando ele se refere aos egípcios, dizendo que nesses povos se poderiaidentificar uma “[...] falta em termos de liberdade interior, criadora, apesar de toda completude datécnica” (VAesth II, 448). Ou quando compara o trabalho de execução da arquitetura, que envolveum trabalho técnico e artesanal (não em sua concepção, mas em sua execução), com o damúsica, cuja execução, assim como a concepção, é uma atividade completamente artística,apesar de ainda exigir uma habilidade manual por parte daquele que a executa (VAesth III, p.194). Ou, ainda, quando Hegel diz do drama que todo o processo de execução do ator dasfigurações da concepção do poeta é dominado por um fazer no qual a técnica já não ocupaespaço na arte (VAesth III, 513). Por fim, diz também da poesia, como arte particular, que aquiloque ela ganha em termos teóricos de articulação da linguagem atrelada às profundezas daprodução da fantasia ela perde em termos de uma atividade técnica de “encorpamento sensível"(VAesth III, 271). Nesse sentido, comentando essa passagem das Preleções sobre a Estética aque nos referimos por último, Rutter afirma que “[...] o poder abstrato da criatividade literária étambém alguma coisa singular. Arquitetura, escultura, pintura e música envolvem uma mistura decriatividade e habilidade manual, mas é apenas em virtude da primeira que elas contam comoobras de arte. A literatura, que não envolve nenhuma atividade manual, é puramente criativa”(Rutter, 2010, p. 139). É justamente essa ênfase na atividade poética da criatividade emdetrimento da operação técnica que chamamos atenção ao considerar a finalidade interna do fazerdo artista e sua liberdade.



20
desenvolvimento de uma discussão ainda pouco explorada no interior do
pensamento do filósofo alemão. Isso porque, embora haja um grande volume de
textos que dão conta muito bem da questão do trabalho na filosofia hegeliana em
seus diferentes aspectos, a exemplo das obras de Jarczyk (1985), Santos (1993),
Berger (2012), o fato é que, como lembra Gonçalves (2005, p. 262-263), “a
concepção hegeliana de trabalho [...] nem sempre é compreendida até seu
desdobramento estético”. Por um lado, o estudo que empreendemos redireciona a
discussão desenvolvida por alguns desses autores acima mencionados para uma
perspectiva que encontre na arte o ponto de inflexão do conceito de trabalho. Por
outro, ele analisa de per si o trabalho de configuração das formas imagéticas.

Com essa discussão, não apenas é possível compreender quais as carências
o trabalho artístico é capaz de satisfazer, mas também identificar qual o papel que
esse trabalho desempenha em diferentes contextos e como a efetivação histórica da
liberdade do artista se expressa de acordo com os diferentes momentos com que ele
apresenta no sensível as relações que, em última instância, são mediadas pelo
trabalho. Mais ainda, na medida em que a atividade do artista emerge e se insere na
esfera mais ampla das relações efetivadas por meio do trabalho, pode-se considerar
a própria atividade artística como reveladora do modo como ela define seu próprio
contorno e alcance no contexto da comunidade que ela mesma dá sentido, ajudando
a ampliar a compreensão do modo como o artista, sua atividade e sua obra se
constituem e se relacionam entre si, sobretudo na modernidade.

De modo a desenvolver a discussão proposta nesta pesquisa, organizamos o
conteúdo em três capítulos, estruturados da seguinte forma.

No primeiro capítulo, promovemos uma discussão mais abrangente a respeito
do conceito de trabalho no contexto do pensamento maduro de Hegel. Em sua
totalidade, esse capítulo tem a função de apresentar os pressupostos e implicações
gerais a ele relacionados, descrevendo os traços principais do referido conceito e
circunscrevendo os seus movimentos, de acordo com o lugar que ele ocupa em
seus diferentes momentos. Para tanto, promovemos uma discussão desse conceito
a partir da Ciência da Lógica, Enciclopédia das Ciências Filosóficas, Fenomenologia
do Espírito e Linhas Fundamentais da Filosofia do Direito. Vinculada a essa
discussão mais geral, e sem perder de vista a ampla trama conceitual atrelada à
estrutura teleológica que lhe acompanha, buscamos estabelecer, em seguida, a



21
especificidade do conceito de trabalho como atividade do espírito absoluto no interior
das Preleções sobre a Estética.

No segundo capítulo, concentramos a nossa análise na discussão acerca do
modo como para Hegel constitui-se a finalidade interna no interior da atividade
artística e de como precisamos remeter essa estrutura teleológica à dimensão da
fantasia do artista como ponto de partida racional dessa finalidade, caracterizando
em seguida esse trabalho do artista. Essa abordagem empreendida por nós,
portanto, descreve, em um primeiro momento, de forma mais detalhada, como a
atividade artística de produção da obra acaba por extrapolar a consideração externa
do finalismo do trabalho, precisando ser inserido no âmbito infinito da teleologia. Em
seguida, mostra, a partir de uma abordagem expressivista da subjetividade
produtora, que essa consideração da teleologia precisa estar ancorada em uma
abordagem que considere a fantasia do artista em sua dimensão racional. Por fim,
considerando a fantasia e o compromisso com a finalidade absoluta da arte,
estabelece que tipo de atividade é desenvolvida pelo artista e como esse trabalho se
diferencia da atividade filosófica e da atividade do artesanato.

No terceiro e último capítulo, exploramos o modo como, para Hegel, o
trabalho do artista, enquanto atividade livre, realiza-se na história de modo a
culminar na modernidade, em especial na atividade do poeta. Neste capítulo
focamos, sobretudo, na comparação entre o trabalho desenvolvido pelo artista da
forma de arte clássica e o trabalho desenvolvido pelo artista da forma de arte
romântica, sem desprezar totalmente a forma de arte simbólica, de modo a favorecer
a análise do trabalho que se desenvolve no âmbito da modernidade. Assumindo que
as três formas da arte pressupõem articulações progressivas com diferentes
arranjos culturais que se relacionam historicamente com o desenvolvimento da
liberdade da atividade do próprio artista, mostramos que o papel desempenhado
pelo artista e a natureza de seu trabalho apresentam diferentes facetas que
dialogam com seu próprio tempo histórico e que, na modernidade, cumprem uma
finalidade autorreflexiva que se traduz na tarefa do poeta lírico de executar
livremente e expressar o seu próprio fazer criativo.

Com esses três capítulos, esperamos contribuir para a discussão em torno de
uma abordagem que assume o conceito de trabalho como um tópico de importância
no tratamento estético hegeliano, na medida em que nos permite considerar a



22
própria atividade específica de produção do artista como reveladora dos contornos,
alcance e limites da obra de arte, podendo indicar, inclusive, algumas determinações
peculiares da filosofia da arte hegeliana. Nesse sentido, entendemos que a
dimensão do trabalho é uma instância a que se pode recorrer no contexto da
estética hegeliana para se chegar ao sentido da arte e de sua história, bem como do
papel do artista no contexto da estética.



23
1 O CONCEITO DE TRABALHO NA FILOSOFIA MADURA DE HEGEL E A SUA
ESPECIFICIDADE NAS PRELEÇÕES SOBRE A ESTÉTICA
1.1 Observações iniciais

Em sua leitura sobre o conceito de trabalho na filosofia madura de Hegel,
Berger (2012, p. 20) aponta três facetas básicas que caracterizam esse conceito,
segundo os interesses teóricos do filósofo de Stuttgart. Para a comentadora, essas
facetas encontram-se progressivamente desdobradas e articulados ao longo de três
importantes livros do filósofo alemão: Ciência da Lógica, Fenomenologia do Espírito
e Linhas Fundamentais da Filosofia do Direito. De forma resumida, ela propõe uma
discussão do conceito de trabalho que parte de uma perspectiva mais indeterminada
para uma abordagem mais determinada, explicitando esse movimento da seguinte
forma:

Hegel, na Ciência da Lógica, indica com o conceito de teleologiaaquilo que está na base também do desenvolvimento do conceito detrabalho na Fenomenologia e nas Linhas Fundamentais. Por isso,inicia-se também no âmbito deste trabalho com o conceito dateleologia da lógica. As condições materiais, práticas e históricas daautodeterminação tornam-se para Hegel o objeto da Fenomenologiado Espírito. A síntese do conceito lógico da autodeterminação e suascondições materiais-históricas é tematizado nos Fundamentos daFilosofia do Direito (Berger, 2012, p. 20).
Por um lado, essa ideia de que há, nas diferentes obras do autor alemão, um

desenvolvimento articulado dos modos como ocorre o conceito de trabalho e de que
os desdobramentos desse conceito se explicitam progressivamente (não
necessariamente do ponto de vista da cronologia da publicação das obras) em
função do foco temático que é conferido à obra, ao mesmo tempo em que esses
desdobramentos estão subordinados à estrutura teleológica, é um pressuposto que
assumimos junto a Maxi Berger. Assim, entendemos que, longe de perder relevância
ao longo do pensamento do filósofo alemão, como se pode às vezes defender11,
11 Consideramos assim um equívoco, no que diz respeito à discussão da filosofia hegeliana, aafirmação de que o trabalho perde progressivamente consistência conceitual ao longo da obra doautor alemão. Aramor (2021, p. 12-13), por exemplo, referindo-se a Bourgeois dirá: “Todavia,observa Bourgeois (2004, p. 76), houve uma diminuição da importância do conceito trabalho aolongo da economia do sistema hegeliano, cuja consequência foi o rebaixamento do conceitotrabalho compreendido como um fenômeno total para um aspecto mais técnico original,



24
esse conceito, pelo contrário, desdobra-se e é atualizado a partir dos mais diferentes
ângulos, de acordo com a temática, os interesses, e em função de uma teia de
categorias que são enfocadas no interior de cada obra. E isso se faz de tal modo
que a sua interpretação exige sempre a inserção do conceito de trabalho ao seu
escopo filosófico sistemático e ao seu significado especulativo que tem como base
justamente o conceito de teleologia.

Por outro lado, porém, há em nossa discussão um esforço no sentido de
alargar o delineamento que é oferecido pela autora, de modo a abarcar alguns
elementos que julgamos importantes para o desenvolvimento de uma leitura do
pensamento hegeliano. Por isso que, não obstante os diversos desdobramentos que
são apresentados por Berger, cabe ainda um tratamento mais amplo no que diz
respeito a essa leitura. A nosso ver, esse tratamento deve ser considerado desde a
sua estrutura teleológica, que se estabelece como percurso do vir a ser ideia do
conceito, até a consideração do saber e da vontade do espírito absoluto que tornou
essa ideia consciente de si ao longo da história da arte. Nesse sentido, o trabalho é
tratado por nós não apenas da perspectiva de uma atividade de mediação
instrumental e procedimental voltada para satisfação de carências finitas12, mas
também da perspectiva de uma operação do espírito artístico que realiza uma
finalidade absoluta.

Tendo posto isso, resta-nos explicitar o modo como no presente capítulo nos
ocuparemos do conceito de trabalho no contexto do pensamento maduro de Hegel,
a fim de cumprir o nosso propósito.

Em um primeiro momento, o que fazemos é desenvolver uma abordagem do
trabalho no contexto do processo lógico do conceito em seu caminho de vir a ser
ideia. Desta perspectiva mais geral do trabalho, ocupamo-nos basicamente da

circunscrito à possibilidade ou à realidade da existência coletiva-social dos homens”. Entendemosainda que o estudo da obra de Hegel revela que o trabalho, além de ser por si mesmo um conceitofilosófico, cuja análise interior resulta de grande interesse, ele cumpre, outrossim, uma funçãovaliosa na medida em que ajuda a iluminar outros conceitos, na medida em que ele é o ponto dearticulação necessário para a discussão de algo mais elevado, como, por exemplo, a unidadeentre conceito e objetividade na Lógica ou a autoconstituição do espírito na Fenomenologia doEspírito. Portanto, malgrado seja até mesmo possível afirmar que esse conceito não reclamecentralidade explícita na filosofia de Hegel, fato é que ele aparece de forma persistente nasdiferentes obras do autor e tem, com efeito, um contributo valioso para oferecer em termos decompreensão do seu pensamento.12 No bojo dessas carências finitas, estão incluídas, claro, não apenas aquelas que dizem respeito acomida, vestimenta etc., mas também aquelas relacionadas com aspectos políticos e sociais, ouseja, aquelas que dizem respeito propriamente ao Espírito Objetivo, tal como é discutido naFenomenologia do Espírito e, principalmente, nas Linhas Fundamentais da Filosofia do Direito.



25
relação que o autor estabelece entre sujeito e objeto a partir da estrutura finalística
dessa relação que pressupõe a satisfação de uma carência. Nesse sentido, o que se
busca é discutir como funciona a forma do conceito de trabalho como um modelo de
explicação da teleologia externa, bem como as limitações dessa forma de teleologia
tal como apontadas por Hegel.

Em seguida, analisamos o conceito de trabalho à luz do embate intersubjetivo
que contribui para a formação social da autoconsciência e do modo como isso
desemboca na autoconstituição do espírito. Essa análise que vai se dar no interior
da Fenomenologia do Espírito implica tratar do necessário processo de
autossuperação da consciência individual em sua naturalidade enquanto entidade
abstrata, bem como de sua formação através do trabalho e da passagem do
reconhecimento assimétrico para o reconhecimento simétrico.

Depois de indicarmos o modo como o reconhecimento simétrico vem a
ocorrer na esfera propriamente espiritual, discutimos o modo como o conceito de
trabalho é operado a partir do desdobramento da abordagem da eticidade. Nesse
momento de nossa discussão, trazemos à tona o tratamento dado por Hegel ao
modo como o conceito de trabalho contribui para definir os contornos da
modernidade, sobretudo, no interior da sociedade civil burguesa. Nessa abordagem,
ocupamo-nos da discussão em torno do conceito de trabalho enquanto mediador
das carências socioeconômicas no contexto da eticidade a partir dos Fundamentos
da Filosofia do Direito.

Para além dessas três facetas que discutimos de forma não muito distante do
quadro traçado por Maxi Berger, há uma outra que é o foco de nossa atenção e que
não parece ser do interesse da autora. Trata-se da abordagem do trabalho vinculado
à produção artística, sobretudo em sua especificidade nas Preleções sobre a
Estética (Vorlesungen über die Ästhetik). Aqui consideramos o conceito de trabalho
a partir da perspectiva da finalidade do espírito, que é tratada por nós sob o prisma
da teleologia interna, e de como esse espírito, tornado absoluto e mediatizado
consigo mesmo na finitude singular do artista, desenvolve o processo de expressão
e autoconhecimento de si por meio da arte. Com isso, preparamos o caminho para
discutir as implicações relacionadas a essa consideração do trabalho nos capítulos
subsequentes.



26
1.2 As deficiências da estrutura teleológica do conceito de trabalho a partir de
sua forma lógica

A discussão da forma lógica proposta por Hegel em torno do trabalho ocorre
no âmbito da explicitação da estrutura teleológica do sujeito ou conceito na
progressão para a sua unidade com a esfera objetiva. Nesse sentido, a abordagem
sobre o trabalho como modelo explicativo situa-se no ponto de inflexão entre o
momento da efetivação da relação necessária nas formas da causalidade linear e a
culminância no processo de autodeterminação viva da ideia.

Nesse ponto em que o conceito de trabalho é abordado, Hegel está ocupado
em descrever o modo como vem a ser a unidade entre as dimensões subjetiva e
objetiva, inicialmente contrapostas. O conceito de trabalho, tal como é evocado para
mostrar o modo de funcionamento da teleologia, estabelece-se de modo a explicar a
superação da ausência do objeto para o sujeito. Isso porque, na medida em que
trabalha, o sujeito não só se depara com a objetividade, mas ele mesmo se objetiva,
colocando-se em unidade com esse objeto. Contudo, se, por um lado, o trabalho é
apresentado nesse contexto como referência para a explicação de um processo que
torna possível a unidade entre o conceito e a objetividade desse conceito, por outro,
ele o é em um nível ainda abstrato que exige, portanto, o desenvolvimento de um
outro modelo que torna concreta essa unidade, ou seja, o da ideia da vida.

Antes de continuarmos com essa discussão, porém, é de bom alvitre
mencionar o modo como o autor trata do mecanismo e do quimismo, e de como eles
desembocam na teleologia. Não cabe aqui desenvolver uma abordagem mais detida
a respeito do mecanismo e do quimismo e de sua relação com a teleologia, mas
também não seria excessivo apontar, em linhas gerais, em que consistem esses
dois momentos que antecedem a teleologia. Usados por Hegel no âmbito da lógica
do conceito, esses termos servem para designar os modos como [...]“nós
organizamos o todo do reino dos objetos[...]” (Burbidge, 2006, p. 96), de modo a
apreender e explicitar a estrutura da objetividade que é pensada categorialmente. O
que temos aqui, segundo Burbidge (2006, p. 96), é que “em outras palavras, nós
estamos explicitamente incluindo a atividade do pensar no processo de descrever a
objetividade [...]”.



27
De maneira resumida, Hegel refere-se às três formas da objetividade nos

seguintes termos:
O objeto mecanicamente determinado é o objeto imediato,indiferente. O mesmo contém, sem dúvida, a diferença, só que osdiversos comportam-se como independentes uns em face dos outros,e sua conexão é a eles meramente externa. No Quimismo, pelocontrário, o objeto revela-se como essencialmente diferente; de talmodo que os objetos são o que eles são apenas através de suarelação com os outros e a diferença constitui sua qualidade. Aterceira forma da objetividade, a relação teleológica, é a unidade doMecanismo e do Quimismo. A finalidade é novamente, como o objetomecânico, totalidade fechada em si, porém enriquecida pelo princípioda diferença que sobressai no Quimismo e, assim, a mesma serelaciona com o objeto que a ela se contrapõe. A realização dafinalidade é, então, aquilo que configura a passagem para a Ideia(HEGEL, Enz I; Z.2, § 194, 352).

A teleologia, portanto, se explicita no interior da consideração da objetividade
como uma estrutura unificada que, ao mesmo tempo, se constitui a partir de
diferentes determinações. Nela a imediatez do mecanismo, enquanto o pôr-se de
unidades independentes, está encadeada com a mediação do quimismo, no qual os
elementos só ganham sentido na articulação com aquilo que se coloca como um
outro. Porém, diferentemente das duas categorias anteriores em que o conceito
ocorre apenas como que encapsulado em si mesmo, na teleologia, o conceito
autodetermina-se e manifesta-se a si como objeto que se desdobrou para si ( Enz I, §
203, 359). Dessa forma, a própria dimensão subjetiva encontra-se explicitada no
bojo da objetividade, na medida em que é ela que se media consigo nessa
objetividade.

Ao retomarmos a gênese lógica da teleologia, podemos remeter à premissa
de que inicialmente o conceito se relaciona consigo mesmo no seu outro, a partir do
fim que ele a si se impõe e que busca inscrever nesse outro. Todo o movimento de
autodeterminação do conceito, no sentido de vir a ser unidade com o objeto que é
visado em sua atividade negativa, tem seu lastro lógico, portanto, no âmbito da
relação teleológica, sem a qual aquelas duas dimensões consideradas não se
unificariam enquanto expressão objetiva do conceito. “A relação teleológica”, tal
como Hegel (Enz I, § 206, 363) a define na Pequena Lógica, “é o silogismo no qual o
fim subjetivo conclui-se com a objetividade a ele exterior através de um termo médio,



28
que é o meio, o qual é a unidade de ambos como atividade conforme a fins e como a
objetividade imediatamente posta sob o fim”.

Esse fim, em um primeiro momento da consideração lógica de Hegel, é
apenas subjetivo, no sentido de ser uma atividade negativa interior do conceito; e,
portanto, “esse traço aparece como uma carência, uma falta, e o fim é, por isso, o
impulso a realizar-se, a negar-se como puramente subjetivo e a passar para a
objetividade” (Zebina, 2018, p. 91). Nesse sentido, é para sair do vazio de sua
formalidade que o sujeito se exterioriza a si mesmo. O movimento de saída desse
vazio é ele mesmo um diferenciar-se de si mesmo do sujeito e constitui, portanto,
uma atividade negativa que suprassume a mera identidade formal consigo mesmo
para encontrar-se no outro como objeto. Assim sendo, em um primeiro momento, o
conceito relaciona-se consigo e com o objeto, de forma negativa, ou seja, como falta
ou carência com relação ao objeto que se apresenta como estando fora e em
oposição a esse conceito; depois, esse relacionar-se consigo ocorre na satisfação
do que é objetivamente buscado, de modo a negar a primeira negação, ou seja,
negar essa carência na convergência com o objeto, na medida em que o conceito
imprime o seu próprio fim naquilo que era pressuposto como externo, mesmo que de
forma provisória e precária. Assim, podemos dizer que esse objeto não é uma
exterioridade qualquer, tampouco algo possível, mas a expressão desse conceito
mesmo.

Ora, no caso em tela, o trabalho é considerado como termo médio de um
silogismo que serve de parâmetro para explicitar o modo pelo qual os extremos aqui
abordados, em um primeiro momento, são vinculados um ao outro. Nesse contexto
explicativo, o trabalho é a atividade que se interpõe como elo intermediário entre o
fim subjetivo (a dimensão do conceito) e a finalidade realizada (a dimensão objetiva),
fazendo com que o conceito se conclua consigo mesmo como seu próprio fim, a
saber, objetivar-se a si mesmo na exterioridade. O trabalho é considerado por Hegel
como termo médio, porque, como tal, unifica os extremos, o que implica já incluir em
si mesmo o lado subjetivo da atividade (Tätigkeit) e o lado objetivo do instrumento
(Werkzeug).

Nesse sentido mais geral de esforço de objetivação do conceito, o trabalho
aparece, portanto, como atividade mediadora por meio da qual a negatividade é
direcionada, de modo a dar forma externa efetiva a um conteúdo. Considerado



29
desse modo, podemos dizer que esse silogismo no qual o trabalho está inserido,
enquanto o caminho lógico por meio do qual o conceito se revela na objetividade,
conclui-se justamente na finalidade executada por meio de uma atividade cujo fim já
está posto subjetivamente desde o início.

Para podermos tratar de forma mais concreta essa questão, podemos dizer
que, a partir do domínio do pensar sobre o modo de funcionamento das leis que
regem a natureza, o ser-humano age elaborando e manipulando instrumentos de
forma a interferir nesse funcionamento para satisfazer suas próprias carências.
Nesse contexto, o ser humano coloca as forças objetivas para agirem umas contra
as outras, produzindo resultados a elas estranhos, mas em conformidade com a sua
busca de satisfação. Isso ocorre, por exemplo, quando o ser humano usa o fogo
para fundir o ferro e forjar uma ferramenta, como o machado ou a picareta, que
serão utilizados para cortar madeira ou quebrar rochas a serem aproveitadas na
construção de um moinho, o qual, por sua vez, converterá a energia cinética dos
ventos em energia mecânica utilizada na moagem de cereais etc.

A esse movimento de busca por satisfação das suas próprias carências,
usando as forças da dimensão objetiva contra si mesmas, enquanto o próprio sujeito
e seu fim são resguardados, Hegel denomina de astúcia da razão ( List der Vernunft).
Nas palavras do próprio filósofo, “é da astúcia da razão, como o poder desses
processos em que o objetivo se desgasta e se suprassume um no outro, que o fim
subjetivo se mantém a si mesmo fora deles e é o que neles se conserva" (Enz I, §
209, 365). A astúcia da razão que intervém na teleologia externa para o
estabelecimento da unidade entre o subjetivo e o objetivo mostra, por um lado, toda
potência da atividade instrumentalizada frente àquilo que é pressuposto como
objeto; por outro, porém, ela revela justamente a fraqueza do modelo de
funcionamento dessa forma de teleologia que opera a partir da contradição,
mostrando assim a exterioridade e insuficiência da referida unidade abstrata que é
estabelecida entre as duas dimensões.

Em sua abordagem puramente lógica, a unidade do conceito e do objeto
mediada pelo trabalho não consegue se fazer efetiva de forma plena justamente
pelo fato de se tratar de uma relação técnica e utilitária. Como tal, essa relação está
orientada pela “execução de finalidades subjetivas por meio de e sobre objetos
externos” (Caux, 2021, p. 100), os quais, por sua vez, sofrem uma violência em sua



30
interioridade por parte do sujeito para cumprir finalidades estranhas a esses mesmos
objetos.

Nesse sentido, a finalidade externa ou finita está completamente viciada.
Podemos dizer que o fim que é buscado como resultado da atividade
instrumentalizada é aquele cuja unidade do todo e a unidade no interior das partes
colapsam em suas determinações finitas e separadas umas das outras. Dessa
forma, a teleologia externa ou finita no âmbito da estrutura lógica do trabalho diz
respeito a uma atividade cindida em todos os seus momentos, ou seja: no fim
subjetivo, no meio e no fim realizado.

No primeiro momento, ou seja, no da consideração do fim subjetivo, essa
cisão se mostra patente logo de imediato no fato de o sujeito, inicialmente,
relacionar-se consigo em contraposição direta a uma objetividade tomada por ele
mesmo como sendo uma externalidade pressuposta. Diante desse objeto que se
apresenta inicialmente em sua autonomia, o conceito concebe para si uma finalidade
a ser incorporada naquilo que ele toma como externo a si. De acordo com essa
perspectiva subjetiva unilateral, ocorre que o conceito busca justamente se impor
contra esse outro, tomado inicialmente como pressuposto, e essa ocorrência se dá
justamente a partir da finalidade que ele vem a estabelecer unilateralmente para
esse objeto e à revelia do ser deste objeto.

Em seguida, “na conformidade a fins finita, o meio-termo é esta fratura em
dois momentos externos um ao outro, a atividade e o objeto que serve de meio” (Enz
I, § 208, 364). No esforço que é empreendido para alcançar um determinado
resultado, a atividade, como vimos, ocorre na medida em que o agente lança mão
de um instrumento que é interposto entre a própria atividade e esse resultado. Mas
agora é revelado que a unidade do meio termo é uma unidade finita, pois fica
patente que o instrumento que é manipulado na atividade tem uma existência
autônoma com relação a essa atividade. Com isso, o meio se duplica em duas
realidades indiferentes uma com relação à outra. A atividade, em última instância, é
tanto um imiscuir-se e um interferir nos processos objetivos, quanto um apoderar-se
dos objetos que, tornados eles, por sua vez, meios (nesse caso como instrumentos),
são usados para impor uma finalidade estranha a um outro que, por sua vez, é
transformado em um novo objeto ou, pelo menos, desconfigurado em sua
objetividade através desses meios.



31
Ademais, como esse objeto-fim resultante da transformação da atividade

instrumentalizada existe apenas em função da satisfação imediata de uma carência
finita, então, no consumo, é revelada a contradição que inverte a relação entre meio
e fim, na qual um dos meios, ou seja, o instrumento, mostra-se como o verdadeiro
universal que permanece e, portanto, como mais elevado do que o próprio fim
inicialmente visado. Hegel (WdL II, 453) busca tornar essa relação contraditória
entre o meio e o fim mais clara, dizendo que “[...] o arado é mais digno do que os
gozos imediatos, os quais foram preparados por meio dele. O instrumento mantém-
se, enquanto os gozos imediatos passam e são esquecidos [...]”.

Com isso, somos remetidos para o último aspecto a ser considerado na cisão
típica da finalidade inerente ao trabalho no âmbito da abordagem lógica. Assim, por
mais que nessa finalidade executada se possa esperar que as contraposições sejam
suprassumidas, a cisão se faz valer novamente aqui, pois

[...] na conformidade a fins finita, o fim realizado é, porém, igualmenteuma fratura em si, como era o meio-termo e o fim inicial. Ele,portanto, é apenas uma forma externamente posta que se aplicou aum material previamente encontrado que, devido ao conteúdolimitado do fim, é também uma determinação acidental. O fimalcançado é, por isso, apenas um objeto, que também é novamenteum meio ou material para outro fim, e assim sucessivamente aoinfinito (HEGEL, Enz I, § 211, 366).
Com isso, é revelado no fim realizado que o resultado do processo é só o

início de um outro processo que se repete indefinidamente naquilo que Hegel
chamaria de mau infinito ou infinito do entendimento, ou seja, um dever ser que
sempre se lança para além de si mesmo, sem se completar e se concluir com a
finitude13. Nesse sentido, já que a totalidade do processo não se coaduna
plenamente com seus momentos e já que cada um dos momentos não apenas se
contradiz uns com os outros, mas cada um se contradiz também consigo mesmo,
então o trabalho só poderia ser visto no contexto da Lógica a partir de uma ótica
bastante limitada. Nessa perspectiva, o trabalho é tido como atividade livre que, no
13 “As reivindicações de finitude e infinitude absolutas colapsam, visto que, de fato, cada umareverte na outra. Essa inversão revela que cada um é dependente do outro. Ao tematizar suainseparabilidade, o verdadeiro infinito resolve a contradição que é gerada por uma compreensãooposicionista dessas noções. A verdadeira infinitude é, portanto, a compreensão de que nem afinitude, nem a infinitude podem ser tidas como noções absolutas, puras, uma vez que nenhumadelas é autossubsistente (Zambrana, 2012, p. 217).



32
entanto, está presa à finitude ou, no máximo, à infinitude do entendimento. Esse
modelo teleológico precisa, por conseguinte, ser superado, na medida em que “o
entendimento determina e se mantém firme na determinação; a razão é negativa e
dialética, porque ela dissolve no nada as determinações do entendimento; ela é
positiva, porque ela produz o universal e nele apreende o particular” (WdL I, 16).

Em resumo, considerado do ponto de vista da lógica hegeliana, portanto,
temos que a unidade alcançada por meio do trabalho é apenas parcial: [...] “o que
mostra a implicação paradoxal da teleologia externa, cujo fim não é efetivamente
alcançado e precisa passar para a esfera seguinte da Ideia, como télos interno, ou
vida lógica” (Zebina, 2022, p. 129). É só na discussão sobre a vida lógica como esse
primeiro momento da ideia, portanto, que o processo da teleologia se apresenta pela
primeira vez como um sistema completo no interior de si mesmo. No âmbito da
lógica, a explicação dessa modalidade de teleologia dá-se, obviamente, em um outro
registro que é tomado como completamente distinto daquele que tem a estrutura
finita do trabalho em seu bojo.

Na comparação entre o modelo da finalidade do trabalho e do finalismo no
vivente, Hegel, pelo menos em sua Lógica14, é tributário da abordagem teleológica
da natureza de Aristóteles. Em linhas gerais, para o estagirita, as coisas que são por
natureza têm em si mesmas a causa que faz com que elas venham a ser o que elas
são (Aristóteles, 1995, p. 129), sem que se recorra a nenhum princípio a elas
transcendente15. Atrelado a isso, nas palavras de Angioni (2006, p. 49), a
14 No contexto da lógica, Hegel, por um lado, parece, em larga medida, ater-se a um acolhimento etradução, nos seus próprios termos, da afirmação do filósofo estagirita de que “a coisa produzidanão é um fim no sentido absoluto, mas apenas um fim dentro de uma relação particular, e o fim deuma operação particular” (Aristóteles, 1984, 1139b, p. 142). Por outro lado, porém, há distinçõesimportantes entre os dois autores relacionados a essa discussão, principalmente quando se tratade outras obras do filósofo alemão. Uma que vale a pena aqui mencionar, mesmo que en passant,diz respeito ao que comentadores como Semeraro (2013) ou Paolo Vinci (2016) defendem, qualseja, a ideia de que Hegel não se compromete com a distinção valorativa feita por Aristóteles entreatividade prática e atividade produtiva. Como é sabido, Aristóteles (1984, 1139b) privilegia aatividade ético-política (práxis) em detrimento da atividade produtiva (poiesis), enquanto “Hegel, aocontrário, ao entender o trabalho como uma obra que desenvolve ao mesmo tempo produtos deconsumo, artefatos e consciência socializada, vincula inseparavelmente poiesis com práxis”(Semeraro, 2013, p. 91). Nessa mesma linha, Paolo Vinci (2016, p. 225), ao aproximar opensamento de Hegel ao de Marx, afirma que “ambos propõem uma concepção de trabalhosegundo a qual poiesis e praxis estão sobrepostas”.15 “Antes de Aristóteles, a explicação que havia sido proposta para aspectos do universo queparecem ter sido planejados para alguma finalidade era a introdução de uma inteligência, umarazão, que podia ser antropomorfizada – como o demiurgo do Timaios de Platão – ou maisabstrata – como no caso de Anaxágoras e Diógenes. Aristóteles, no entanto, vai propor outro tipode explicação – a existência de fins na natureza que não está associada a uma inteligência, a umser sobrenatural ou a um planejamento consciente” (Martins, 2013, p. 175-176).



33
perspectiva aristotélica defende, por exemplo, que, “na geração dos entes naturais,
a causa preponderante é a função, em vista da qual o ente natural é o que ele é, e
em vista da qual a geração ocorre como ocorre”. Com isso, remete-se aqui à noção
de Energeia, na medida em que, nessa atividade finalística, o resultado e a
totalidade do processo que lhe deu ocasião não são apenas equivalentes, mas, na
verdade, são uma só e mesma realidade.

Evidentemente que Aristóteles entende que as coisas produzidas
artificialmente também são produzidas em vista de um fim, como no caso do muro
que é produzido para “proteger e preservar certas coisas” (Aristóteles, 1995, p. 169).
Porém, os produtos da técnica não têm a causa de seu vir a ser ou do seu modo de
constituição em si mesmas, mas em seu produtor como causa eficiente. Mais ainda,
nesses produtos, a forma, ou seja, aquilo que permite dizer o que a coisa é e para
que ela é, não se constitui como algo imanente à matéria de que ela é feita (pedra,
madeira etc.). O resultado a que se chega no produto artificial é distinto do e alheio
ao movimento que lhe deu origem; de modo que “a forma da casa, presente na alma
do construtor” (Angioni, 2006, p. 51) é aplicada desde fora nessa matéria, por uma
causa eficiente que a organiza em função do fim que é buscado externamente como
forma.

Essa distinção aristotélica que se dá em favor da finalidade interna é mantida,
grosso modo, por Kant, quando ele exige de nós, por exemplo, que avancemos com
relação aos pressupostos das leis mecanicistas na explicação do modo de
funcionamento das partes dos animais como um todo organizado (KU, § 66, b 298,
284). Para ele, a causa que torna possível a atividade do vivente precisa “ser
sempre julgada teleologicamente, de tal modo que tudo nele deva ser considerado
como organizado, e tudo é também em uma determinada relação à coisa mesma,
por sua vez, órgão” (KU, § 66, B 298, 284). Isso significa dizer que “[...] uma coisa
existe como fim natural, se ela é causa e efeito de si mesma [...]” (KU, § 64, b. 286,
275).

É nessa trilha de pensamento que Hegel em sua lógica situa a discussão em
torno da teleologia interna. De acordo com ele:

Com o conceito de conformidade a fim interna Kant ressuscitou aideia em geral e em especial a da vida. A determinação deAristóteles da vida já contém a conformidade a fim interna e situa-se,



34
por conseguinte, infinitamente acima do conceito moderno deteleologia, o qual tem apenas a conformidade a fim finita, externa,diante de si (HEGEL, Enz I, § 204, 360).

É nesse sentido que Hegel irá dizer, já em sua abordagem estética da vida,
que o ser vivo representa esse sistema fechado em si, no qual os membros
convergem internamente em um processo ativo para efetivar sua finalidade, que é
justamente “[...] a manutenção de si do vivente através desse processo [...]” ( VAesth
I, 193). É assim que a manutenção da vida pelo vivente é uma finalidade que é
buscada e alcançada por ele mesmo em sua própria unidade interior ativa articulada.
Por isso mesmo, essa unidade do vivente consigo mesmo dá-se de tal modo que
cada uma de suas partes já é, em si mesma, um todo ativo.

Nas palavras do próprio Hegel (Enz I, § 217, 374), “o vivente é o silogismo
cujos momentos mesmos são sistemas e silogismos, os quais, porém, são
silogismos ativos, processos, e apenas um processo na unidade subjetiva do
vivente”. Portanto, diferentemente da teleologia externa, a consideração da vida é a
de uma teleologia na qual cada membro do todo orgânico é, ao mesmo tempo, meio
e fim que se ativa em função da manutenção e potencialização da totalidade do
vivente. Totalidade essa que, por sua vez, é o resultado da união entre a dimensão
subjetiva e objetiva. Burbidge resume isso da seguinte forma:

Onde os dois [subjetivo e objetivo] são completamente integrados,como eles são agora, os vários componentes não são mais objetosmecânicos independentes, mas se tornaram membros de um corposingular - um vivente individual. Governada pela “alma” subjetiva,esses membros interagem, cada um determinando os outros e, aomesmo tempo, determinado pelos outros. Eles fazem isso porestarem abertos, ou sensíveis ao outro; por reagirem aos outros emum processo que os biólogos contemporâneos chamavam deirritabilidade; e por integrarem tanto abertura quanto resistência e,portanto, reconstituir seu próprio funcionamento - o que foi chamadode reprodução (Burbidge, 2006, p. 99).
Esse mesmo comentador de Hegel destaca ainda que a referida interação

interna dos membros que constituem o vivente precisa ser ampliada, de modo a ser
adotada pelo vivente como uma totalidade em seu processo de integração ao meio
externo. Em suas palavras,



35
Uma vez que esta estrutura da interação mútua caracteriza a vida,ela se aplica não apenas a esta dinâmica recíproca, na qual osmembros de um corpo singular interagem um com o outro, mastambém ao modo como aquele indivíduo integrado interage com oambiente. Sensível, o indivíduo é aberto a, e capaz de alcançar esseoutro estranho, mesmo que este último tenha seu próprio propósito.Ao mesmo tempo, o indivíduo vivo resiste a intrusões do ambientequando sua própria integridade é ameaçada. E ele combina ambosos momentos ao se apropriar daquele outro e transformar suairritabilidade independente em um componente de sua própria vida(Burbidge, 2006, p. 100).

Por outro lado, é importante ressaltar, por fim, que, em sua atividade
finalística, o vivente enquanto tal não alcança uma unidade plena, a não ser do
ponto de vista de uma interioridade unilateral, pois, enquanto unidade subjetiva, ele
faz parte de um gênero que não é para si. Embora o vivente, enquanto indivíduo,
seja atravessado pela fluidez universal da vida, seu destino é sempre a morte, e a
vida que o atravessa e que permanece além dele é a vida do gênero. Assim, “a dor
do vivo é não ser uma unidade plena, pois o todo real que é, enquanto indivíduo,
somente encontra sua identidade na universalidade do gênero, que ele não é”
(Zebina, 2018, p.189).

É só propriamente no espírito que o gênero é em si e para si vida
autoconsciente que coincide consigo mesma em sua singularidade. Nesse patamar
de desenvolvimento da ideia, a vida mostra toda sua potência, “mas não a vida que
teme a morte e meramente se preserva da destruição, mas a que a enfrenta e nela
[na morte] se ganha, esta é a vida do espírito. Ele conquistou sua verdade, apenas
na medida em que encontrou a si mesmo na absoluta dilaceração” (PhG, 36). O ser
humano como ser natural espiritualizado é, ele mesmo, uma forma de vida singular,
conhecendo-se a si mesma como pensamento que se desenvolveu organicamente
na história. Mas o conhecimento de si mesmo não se dá sem o trabalho que
pressupõe, em última instância, o esforço de um ser vivo (o ser humano como
vivente) que se mantém ativo e consciente de sua própria atividade. Isso nos
permite sair de uma dimensão desencarnada, por assim dizer, do conceito de
trabalho, para sua incorporação por um ator no palco da história.

No entanto, toda essa discussão já extrapola o escopo da Lógica e nos lança
para um tratamento da filosofia do real. Com a tematização explícita da questão
desse ponto de vista, parece-nos que não só o trabalho ganhará maior concretude,



36
como essa maior concretude aparece mais bem articulada a um contributo
importante para a explicitação da autoconstituição do espírito. Isso porque o
movimento do pensamento de Hegel vai ganhando maior determinação na medida
em que progride para os conceitos que já estão implicitamente postos de saída,
pois, na ordem da exposição cíclica do seu pensamento, o resultado a que se chega
como conteúdo explícito já está implicitamente na base daquilo de que se parte.
1.3 A dimensão intersubjetiva do trabalho em sua abordagem fenomenológica

O caminho que passamos a percorrer agora no território conceitual ao qual
podemos denominar de dimensão intersubjetiva do trabalho busca explicitar a partir
da Fenomenologia do Espírito o encontro da autoconsciência consigo mesma
através do seu outro no contexto da constituição do espírito. De fato, a abordagem
que agora iniciamos remete para a estrutura lógica descrita anteriormente, na
medida em que a explicitação fenomenológica da autoconsciência mobiliza a
teleologia (Berger, 2012, p. 25). Porém, se o trabalho é entendido como atividade de
articulação artificial de meios a fins cujo termo é a satisfação das carências , essa
atividade, porém, deve ser discutida agora do ponto de vista da filosofia do real, que
foca no pressuposto explícito de que o trabalho exige que seja estabelecido um fim
humano no seio do mundo natural e que essa atividade produza um ambiente
espiritual compartilhado16. Esse ambiente espiritual compartilhado implica o processo
de formação (Bildung) da autoconsciência que se vincula à efetivação do
reconhecimento (Anerkennung), na medida em que esse se dá de forma simétrica17.

Do ponto de vista metodológico, quando o trabalho é discutido na Lógica,
Hegel assim o faz em função do posicionamento do conceito em seu vir a ser ideia.
Nesse contexto de abordagem, o autor toma a objetividade em conformidade com o
sistema de categorias do pensar, o qual é aplicado para tornar possível a
explicitação do seu modo de funcionamento (Burbidge, 2006, p. 96). O trabalho,
então, é apresentado como um modelo de explicação da relação prática entre sujeito
e objeto. Contudo, embora as duas dimensões sejam referidas uma à outra, essa
16 Isso não significa dizer, é claro, que há uma ruptura total com a natureza e que esta ésimplesmente deixada de lado pelo espírito. Como nos lembra Márcia Zebina (2022, p. 138), “emHegel não há uma separação absoluta entre natureza e espírito, mas continuidade entre ambos”.17 Ou seja, essa forma de reconhecimento ocorre em um contexto de igualdade e vem a ser pormeio do trabalho e não por meio da luta (Santos, 1993), como vamos discutir mais abaixo.



37
referência mútua é como que externa a ambas, pois tal modelo de explicação ocorre
pela via da teleologia finita, externa ou do entendimento, que antecede a
consideração da ideia da vida e, que, de uma certa forma, abstrai dessa ideia.

Na Fenomenologia do Espírito, por sua vez, em que pese a persistência inicial
da finitude da teleologia do trabalho, é possível dizer, por outro lado, que, nessa
abordagem, a objetividade é atravessada agora por uma autoconsciência que é
considerada a partir do modo como ela se estrutura diante de uma outra
autoconsciência, no interior da experiência que ela negativamente faz sobre si
mesma. E essa autoconsciência em sua negatividade é imediatamente apresentada,
por assim dizer, como vida que se põe efetivamente para si como naturalidade
suprassumida, ao mesmo tempo em que inicialmente se contrapõe a si. Enquanto
tal, ela se cindiu em si mesma pelo desejo e, a partir desse mesmo desejo, buscou
superar essa cisão no outro de si mesma. E é justamente pela mediação do trabalho
que a autoconsciência consegue superar essa cisão, objetivando-se como vida
espiritual em suas obras.

Ademais, assim como é na Lógica, na Fenomenologia do Espírito, o trabalho
como atividade orientada a fins não apenas é considerado como completamente
indissociável do instrumento que é utilizado para a sua realização, como também
tem o instrumento como algo mais universal que o fim que justifica o seu uso.
Porém, uma vez que na Fenomenologia do Espírito a consideração do trabalho não
se dá, por assim dizer, no contexto de uma relação de via de mão única entre sujeito
e objeto tal, como na Lógica, há aqui uma diferença importante a ser considerada. O
sujeito que se bifurcou frente à objetividade se reencontra unificado consigo nessa
objetividade apenas depois de superar o jogo de dominação e reconhecimento
desigual com seu duplo; de tal modo que o instrumento sem vida da Ciência da
Lógica é, na Fenomenologia do Espírito, em um primeiro momento, também
consciência viva que progride na guinada dialética do trabalho para fazer-se fim para
si mesma, no contexto do reconhecimento simétrico (como espírito propriamente).

Nesse sentido, na ordem da explicação, a própria relação entre trabalho e
vida parece ser redefinida em um contexto no qual ambos os conceitos não estão
apenas como que antepostos um ao outro, como parecia ser a partir de uma
perspectiva lógica, mas encontram-se propriamente imbricados entre si, de forma



38
que o conceito de vida perpassa o espírito, cuja formação começa a ser explicitada a
partir do conceito de trabalho.

A vida como “puro fluir ou a infinidade que suprime todas as diferenças e, no
entanto, é subsistência que descansa nessa absoluta inquietação” (Vaz, 1981, p. 15)
será agora considerada em nossa abordagem não mais como vida lógica, mas
estando incorporada direta e explicitamente na explicação do vivente natural. Nesse
contexto, o conceito de vida é, em boa medida, mobilizado em função da discussão
sobre a negatividade da autoconsciência frente ao objeto do desejo, na medida em
que “o objeto do desejo imediato é um vivente” (PhG, 139), e na medida em que a
própria autoconsciência é desejo (PhG, 143). Com isso, temos o ponto de partida do
processo de constituição da vida espiritual.

Ora, o ser humano sendo um ser vivo desejante que trabalha, dirige-se às
coisas do mundo organizando-se a si mesmo como atividade negativa. No entanto,
não é certo dizer que o seu desejo se limita apenas a negar a vida em sua imediatez
natural, pois, em verdade, esse desejo autoconsciente busca, sobretudo, afirmar-se
a si mesmo frente a um outro desejo autoconsciente que, por sua vez, faz o mesmo
que ele. A negatividade do desejo, assim, está no impulso de anulação daquilo que
é externo à autoconsciência e mostra-se no esforço de provar a si mesma e
estabelecer a sua própria independência diante da coisidade em geral da vida, mas,
principalmente, ao fazer frente a outro desejo vivo autoconsciente. Assim sendo, a
consciência duplicada que deseja o desejo da outra está disposta a arriscar a vida
para fazer com que a outra lhe reconheça como unidade essencial independente. De
acordo com a leitura de Kojève (2014, p.14):

O homem se confirma como humano ao arriscar a vida parasatisfazer seu desejo humano, isto é, seu desejo que busca outrodesejo [...]. Desejar o desejo do outro é, em última análise, desejarque o valor que eu sou ou que represento seja o valor desejado poresse outro: quero que ele reconheça meu valor como seu valor,quero que me reconheça como um valor autônomo. Isto é, tododesejo humano, antropogênico, gerador de consciência de si, darealidade humana, é, afinal, função do desejo de reconhecimento. Eo risco de vida pelo qual se confirma a realidade humana é um riscoem função desse desejo. Falar da origem da consciência de si é,pois, necessariamente falar de uma luta de morte em vista doreconhecimento.



39
Não por acaso, ser reconhecido vem a ser o grande objeto do desejo de um

eu que sentiu em si a carência primordial da outra autoconsciência desejante. Isso
porque, como tal, o reconhecimento é a condição de possibilidade para a
autoconsciência tornar-se efetiva. Sem que a verdade da essência da
autoconsciência seja confirmada por outra autoconsciência, ela não aparece em sua
existência para si. Ou seja, ela não consegue avançar para além de uma certeza
solipsista e acaba por implodir-se a si mesma ao tentar implementar-se nos limites
estreitos de sua própria interioridade. Em suma, sem reconhecer e ser reconhecida,
a consciência é externa e abstrata não apenas à outra, mas a si mesma, não
chegando ao seu ser em si e para si como espírito. É nesse sentido que Hegel
afirma que “a autoconsciência é em si e para si enquanto e na medida em que é
para um outro em si e para si; ou seja, ela é apenas como um reconhecido” ( PhG,
145).

O reconhecimento, portanto, não é pressuposto como um fato consumado ou
algo dado desde sempre, mas sim uma conquista em vista da qual o desejo é
projetado. Como tal, essa conquista não pode se dar, senão como resultado de uma
luta entre as duas consciências que põem em risco, cada uma, o ser aí da vida em
nome da valorização e validação objetiva do seu ser para si. Contudo, uma vez que
a morte não se consuma nesta disputa entre as duas consciências, pois com ela não
faria sentido se falar em reconhecimento, o que ocorre, a princípio, é um
reconhecimento desigual em favor da consciência que não recuou diante do medo
da morte. Assim sendo, das duas consciências em conflito, uma é reconhecida
enquanto a outra reconhece: “[…] uma, a independente, para a qual o ser para si é a
essência, a outra, a dependente, para a qual a vida ou o ser para outro é a essência;
aquela é o senhor, esta, o escravo” (PhG, 150). Em resumo, não vindo as
consciências a sucumbirem, o que aconteceu foi que a consciência que colocou o
prestígio e a independência acima da vida submeteu a outra que abraçou a vida
diante do medo da morte.

A “parábola” utilizada por Hegel (Vaz, 1981, p. 7) para explicar a duplicação
da consciência desejante por reconhecimento em um contexto de desigualdade tem
o seu desdobramento no trabalho como atividade capaz de iniciar negativamente
uma mediação do si mesmo, da autoconsciência e do seu ser outro (Renault, 2016,
p. 221). Assim sendo, no nível fenomenológico, em última instância, o que está em



40
jogo no trabalho é a sua contribuição no sentido de explicitar o processo de
autoconstituição do espírito. Como um “eu que é nós, e nós que é eu” (PhG, 145), o
espírito é atividade sobre si mesmo que põe para si a reconciliação das
contraposições que envolvem a consciência, fazendo com que a mais íntima
individualidade subjetiva que se volta para si, ao mesmo tempo, seja um retorno a si
da universalidade humana que lhe é imanente. De tal modo que cada indivíduo em
um ambiente espiritual compartilhado tem refletido no outro a si mesmo e reflete em
si mesmo o outro como sujeito livre (PhG, 266). E é isso que está pressuposto no
contexto do reconhecimento simétrico que se estabelecerá para além da figura que
se constituiu na relação de dominação. O percurso para chegar até aí, porém, é
longo e não se dá sem oscilações e reviravoltas.

Ora, uma vez que, depois da luta pelo reconhecimento, a autoconsciência
experimentou que “[...] para ela a vida é tão essencial quanto a pura
autoconsciência” (PhG, 150), o lado servil foi posto entre o desejo animal do lado
dominador e as coisas naturais que satisfazem esse desejo na manutenção da vida.
Assim, a desigualdade no reconhecimento se reflete na desigualdade que se dá na
distribuição do trabalho e do gozo. Ou seja, no lugar de a consciência senhora
desgastar-se no esforço da labuta, ela se serve do trabalho da consciência
escravizada como que de um instrumento vivo para a satisfação de suas carências
naturais. Por sua vez, a consciência servil que teve toda sua estrutura interna
dissolvida diante do medo da morte não apenas reconhece no senhor o seu si e o
seu valor, mas, nesse reconhecimento, disciplina-se a si mesma no serviço que
dispensa a esse senhor (PhG, 153).

A partir disso, algo de extrema importância vem à luz: a consciência que
recuou na luta apresenta agora toda a sua potência transformadora, pois “[...] no
servir, ela [a consciência trabalhadora] a consuma [a dissolução] efetivamente; ela
anula assim em todos os momentos singulares sua dependência ao ser aí natural e
trabalha o mesmo, ultrapassando-o” (PhG, 153). É o trabalho formador da
consciência servil – cuja atividade ultrapassa a natureza, na medida em que a
transforma e conforma o propriamente humano – que revela agora o oposto do que
parecia ser antes no contexto da conquista do reconhecimento pela luta. Como diz
Hegel (PhG, 154), “ela [consciência servil] torna-se, portanto, sentido próprio através
deste reencontro de si através de si mesma, justamente no trabalho, no qual ela



41
parecia ser apenas sentido alheio”. Ou seja, com o seu trabalho, a consciência
servil, mesmo que inconscientemente, revela as implicações envolvidas no
reconhecimento desigual e cria as condições para superá-lo. Hegel sintetiza as
bases dessa virada evidenciada pelo trabalho acentuando o caráter formador18
dessa atividade da seguinte forma:

No momento que diz respeito ao desejo na consciência do senhor,parecia ser concernente à consciência servil o lado da relaçãoinessencial com a coisa, na medida em que a coisa conserva nelasua independência. O desejo dedicou-se ao puro negar do objeto e,através disso, do sentimento de si sem mistura. No entanto, essasatisfação é, por isso mesmo, apenas um desaparecer, pois falta aela o lado objetivo ou o persistir. O trabalho, pelo contrário, é desejocontido, desaparecer interrompido ou, ainda, ele forma. A relaçãonegativa com o objeto torna-se a forma mesma e o que permanece,pois o objeto tem independência precisamente em relação a quemtrabalha. Esse meio-termo negativo ou ação que forma é, ao mesmotempo, a singularidade ou o puro ser para si da consciência, queagora fora, no trabalho, ocorre no elemento do permanecer; aconsciência que trabalha chega, dessa forma, à intuição do serindependente como de si mesma (HEGEL, PhG, 153-154).
À medida que a consciência servil revela a independência da coisa trabalhada

e intui nela a sua própria independência, fica igualmente patente que a consciência
dominadora se tornou totalmente dependente não apenas 1) do reconhecimento de
um servo que não tem para ela essencialidade e consistência como consciência de
si19; 2) mas também da posse do fruto do trabalho do servo que a mantém viva na
estagnação animalesca do gozo20. Neste último caso, prova-se a contradição das
pretensões da consciência que se tornou senhora; pois ela, arriscando a vida pela
18 Hegel tem em vista certamente toda a complexidade e polissemia que o termo "bilden” comportaem sua língua vernacular. Como registra o Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache (2024,s/n), o verbo bilden tem como sinônimos os seguintes termos: formen (formar ou dar forma),gestalten (moldar, modelar, configurar ou figurar), hervorbringen (produzir, extrair ou trazer paradiante), darstellen (constituir, representar ou apresentar) (DWDS, 2024, s/n). Ainda segundo essedicionário, o termo bilden remete, sobretudo, ao ato de “educar, desenvolver as capacidadesespirituais” (DWDS, 2024, s/n). Podemos dizer que Hegel faz uso do termo bilden e Bildung noseu mais amplo espectro, ou seja, tanto no sentido objetivo de dar forma às coisas quanto nosentido de formação da estrutura subjetiva para uma atuação propriamente humana no mundo.19 Lembremos que esse servo inicialmente abriu mão na luta da dignidade de seu ser para si e seapegou à coisidade da vida.20 Animalesco aqui no sentido de que o senhor passa a se ocupar apenas do imediatismo doconsumo. Nesse sentido, o senhor representa um retrocesso no processo de humanização. Emum certo sentido, isso nos faz remeter à passagem da Enciclopédia das Ciências Filosóficas, naqual Hegel compara o ser humano com o animal: “o animal encontra imediatamente o que precisapara a satisfação de suas carências; o ser humano, pelo contrário, refere-se aos meios desatisfação de suas carências como sendo produzidos e formados através dele” (Enz I, Z. 3, p. 89).



42
independência do seu ser para si, acabou ficando presa justamente na dependência
da coisidade trabalhada pela consciência servil. Ademais, prova-se em geral o
fracasso do reconhecimento que foi conquistado pela luta que, por si mesma, não
poderá progredir para um reconhecimento recíproco (Renault, 2016, p. 211).

Assim, enquanto a consciência do senhor se identifica passivamente com a
posse de um produto que evanesce no consumo, a consciência que trabalha vem a
apresentar-se na forma que ela dá à objetividade por meio de seu trabalho. Desse
modo, o reconhecimento simétrico e, portanto, a possibilidade da inauguração da
liberdade no mundo humano não poderá se radicar no solo daquele que se limitou a
afirmar a si mesmo como desejo independente que anula a coisa no consumo ou
que anula o valor do outro que trabalha. Toda atividade negativa dessa consciência
não passa de um esforço alienado para reduzir a alteridade à simplicidade do si
mesmo na assimilação.

Essa possibilidade de inauguração da liberdade radica-se, isso sim, no solo
daquele que foi capaz de suprassumir o desejo, ou seja, de recuar em seus instintos
animais para favorecer a produção de uma obra que permanece, pois como diz
Jarczyk (1985, p. 25) “trabalhar, então, é inscrever a verdade de um desejo na
continuidade do mundo”. É essa negatividade da consciência que trabalha que extrai
as coisas de sua radical alteridade, ao mesmo tempo em que redime os sujeitos de
seu desencontro com relação a si mesmos e ao mundo objetivo. Essa atividade
negativa é a mediação transformadora que contribuirá para instaurar a liberdade
através da qual o ser humano consegue ver refletido o seu autêntico ser para si.

Sendo que entre a consciência e o seu próprio gozo na coisa está
entremeada a necessidade do gozo de uma outra consciência, a qual se impõe
inicialmente pela luta frente à primeira, a consciência, que diante do medo da morte
aprendeu que o ser aí da vida é tão importante quanto o seu próprio ser para si,
precisou aprender também a desenvolver no trabalho o autocontrole sobre seu
desejo e a tornar-se capaz de adiar a sua própria satisfação. O que para ela, a
princípio, se deu por imposição de um outro, porém, irá se desenvolver a partir de si
mesma, uma vez que a consciência trabalhadora não apenas se assenhoreou da
natureza diante de si, mas tornou-se senhora também de sua própria natureza
interna. A autoconsciência, assim, educa-se a si mesma na disciplina da dominação
de seus impulsos, criando para si uma segunda natureza (Santos, 1993, p. 40) e, ao



43
transformar as coisas a partir de sua atividade, ao mesmo tempo, ela consegue ir
além de si enquanto individualidade imediata natural em direção a sua própria
formação como sujeito social.

A Bildung, como obra da alienação do ser natural, é a formaçãoefetiva do indivíduo, sendo, então, a meta do indivíduo, a mediaçãonecessária da consciência para a realização enquanto ser ético elivre, detentor de poder e efetividade. Eis a efetivação da Bildung e asuprassunção do espírito-alienado-de-si. Assim, conclui-se ser aBildung na Fenomenologia a efetiva conciliação entre a vontadeuniversal e a singular, na qual o espírito encontra-se a si mesmo. Oprocesso de formação da consciência deve conduzir ao espíritoconsciente-de-si e livre: o espírito ético, que se desdobrará na vidaética (Nicolau, 2019, p. 75)21.
Por meio da formação que o trabalho proporciona, progredimos, portanto, de

um mundo puramente natural que, para o desejo, evanesce no gozo, mas que em si
mesmo se repete em sua independência indiferente22, para um mundo produzido
pelas mãos e bocas humanas, que, enquanto tal, permanece objetivamente como
obra coletiva, contribuindo, por sua vez, para o próprio processo de constituição da
subjetividade do indivíduo (Rosenfield, 1989, p. 53). Nesse sentido, o trabalho
envolve uma saída de si do espírito no objeto produzido, mas pressupõe também
uma produção autoconsciente de si em seu retorno a si. Sendo assim, o ser humano
dá uma forma cultural ao mundo dado e transforma a si em conformação com esse
mundo que, por sua vez, reflete, na exterioridade, o conteúdo interior daquele que
lhe deu forma.

Nisso está a importância da formação, educação, cultura ou cultivo (Bildung)
no desdobramento do reconhecimento que não mais se funda sobre as bases da
luta. Ao formar-se a si mesma na mediação da universalidade da forma que ela
estabeleceu objetivamente, a consciência trabalhadora inaugura um novo modo de
reconhecimento. Assim, por meio do trabalho, a autoconsciência experimentará a
liberdade efetiva que permanece na esfera socialmente compartilhada e
espiritualizar-se-á na medida em que é um ser que se cultiva “[...] e só se cultiva

21 Obviamente que o conceito de formação, não se restringe a esse aspecto acima citado, mascompreende a totalidade do próprio movimento do espírito que se revelou como absoluto naconstituição da ciência, como Hegel indica na introdução da Fenomenologia do Espírito (PhG,33).22 Isso porque há uma impossibilidade de reduzir a alteridade da coisa em sua independência ao sida consciência no consumo.



44
transformando a natureza e os produtos envelhecidos do seu próprio trabalho”
(D’Hondt, 1965, p. 28).

Essa dinâmica de formação que se apresenta no trabalho tem o seu correlato
na linguagem, na medida em que esta última também exige que o indivíduo isolado
ultrapasse a si mesmo em um movimento de mediação intersubjetiva e de processos
de socialização. De acordo com Hegel: “linguagem e trabalho são exteriorizações,
nas quais o indivíduo não mais se conserva nem se possui nele mesmo, senão que
o interior deixa-se vir totalmente para fora e revela o mesmo a outrem” (PhG, 235).
Por um lado, essas duas instâncias estão imbricadas na configuração da cultura,
tanto como preparação para a inserção na vida em comunidade quanto como
regulação dos sistemas de valores e práticas capazes de tornar possível essa
inserção. Por outro, elas tornam possível um espaço de cooperação entre sujeitos
na medida em que suas obras comunicam sentido no horizonte histórico de uma
comunidade humana.

Que o trabalho seja uma linguagem, uma maneira de revelar; queinversamente também a linguagem seja um trabalho, um trabalho dalíngua e sobre a língua, e, portanto, uma obra de comunicação;significa que nestas duas figuras, as quais são de igual peso efunção, pode-se operar uma certa conjunção entre o homem e elemesmo, entre ele mesmo e seu mundo, ele mesmo e o tecido socialno qual ele se inscreve. Isso porque privar o homem do trabalho,tanto quanto privá-lo da fala, é aliená-lo do lugar destereconhecimento que ordena a consciência de sua identidade e aexpressão de sua liberdade […]” (Jarczyk, 1985, p. 23).
Em resumo, já não estamos mais estagnados no contexto do reconhecimento

desigual, mas trilhando o caminho da liberdade do reconhecimento simétrico. Como
nos lembra José Henrique Santos (1993, p. 12), do ponto de vista da Fenomenologia
do Espírito, já saímos de uma dialética do senhor e do escravo, que é
exaustivamente discutida no âmbito do capítulo IV, e entramos naquilo que o
comentador denomina de dialética da cultura, que se encontra, sobretudo, no interior
do capítulo V dessa obra (em especial na consideração da razão ativa). Nas
palavras desse comentador:

Na dialética do senhor e do escravo, só o escravo trabalha e esta ésua cadeia; o fazer de um não encontra simetria no fazer de outro,mas apenas simetria no consumo de outro. Na dialética da cultura,



45
ao contrário, há uma simetria perfeita, da qual está teoricamenteausente o trabalho escravo. Mas se, de fato, ao definir nestapassagem o trabalho como o “fazer de todos”, Hegel esboça a suaconcepção de sociedade civil como “reino da necessidade” ou“sistema das carências”, ao mesmo tempo a igualdade teórica e ointercâmbio dos papéis entre produtores e consumidores no mercadopermitem-lhe realizar a passagem para o Estado ético ou “reino daliberdade realizada”, pois a igualdade dos produtores e consumidoressuprime dialeticamente a figura da dominação e servidão (Santos,1993, p. 12).

Se a formação exige um trabalho que o espírito exerce sobre si mesmo e que
se desdobra para conferir uma configuração durável à exterioridade imediata de
acordo com uma finalidade idealizada, então podemos dizer que isso se constitui na
medida em que é estabelecida na exterioridade uma forma, tanto como estrutura
objetiva quanto como modo constante de lidar com essa estrutura. Isso porque o
trabalho não gera apenas obras singulares, mas também enseja um modo universal
de proceder com relação à produção, bem como com a apropriação dos frutos dessa
produção.

No que diz respeito à produção, podemos dizer que é exigido o
estabelecimento de uma normatividade aplicada aos modos de procedimento com o
objeto trabalhado e ao manejo de recursos e instrumentos, de acordo com uma
habilidade passível de ser aprendida e tornada hábito (GPhR, §197, 352). No que diz
respeito à apropriação, podemos dizer que ela se dá em conformidade com um
ordenamento humano capaz de mediar as trocas, tendo, pelo menos em parte,
como parâmetro, o próprio trabalho.

Nessa normatividade e ordenamento constituído a partir do trabalho, o
espírito é cada ponto singular consciente e ativo no qual ele se diferenciou e, ao
mesmo tempo, a universalidade desses pontos entrelaçados em uma rede que se
retroalimenta econômica e socialmente no fazer dos singulares em prol da
totalidade. De sua parte, ao se inserir nessa rede, o indivíduo estará situado em um
conjunto complexo de relações em que a satisfação de suas necessidades exigirá a
sua contribuição ativa no trabalho de produção universal da riqueza que, por sua
vez, satisfará as necessidades de outros indivíduos (PhG, 265).

Nesse âmbito, o trabalho de cada um está entremeado pelo trabalho de
todos; de tal modo que, para o indivíduo, “o todo torna-se, como todo, sua obra, pela
qual ele se sacrifica e, precisamente através disso, tem-se a si de volta” (PhG, 265).



46
O indivíduo formado pelo trabalho e que goza do direito de um reconhecimento
simétrico encontra-se em reciprocidade com os demais, e sua própria vontade se
orienta em conformidade com a vontade da comunidade na qual ele está inserido, e
“esta unidade do ser para outros ou do fazer-se coisa e do ser para si, esta
substância universal fala sua linguagem universal nos costumes e nas leis de um
povo [...]” (PhG, 266) que, por sua vez, são a expressão da interioridade individual.

De acordo com o que discutimos até aqui, podemos dizer que a passagem da
mera independência para a liberdade, mesmo que ainda aqui a liberdade do
entendimento, é, portanto, a obra da consciência trabalhadora, que, se não teve
imediata e diretamente o seu ser para si reconhecido pelo senhor, foi capaz, no
entanto, de criar, mesmo que inconscientemente, as condições para que o espírito
comece a estabelecer propriamente o seu reinado no qual o reconhecimento
simétrico possa se dar23. É bem verdade que o espírito começa a aparecer aqui
como estando externo a si naquilo que ele mesmo criou em torno do trabalho e dos
produtos do trabalho; mas nele identificamos já, desde o início de sua aparição, o
fundamento e o resultado da unidade da autoconsciência e da sua existência como
eticidade, ou seja, a de “uma práxis do reconhecer e do tornar-se reconhecido em
uma vida institucionalizada” (Pippin apud Vieweg, 2012, p. 230).
1.4 O trabalho no contexto da sociedade civil burguesa nas linhas
fundamentais da Filosofia do Direito

A discussão em torno do trabalho nas Linhas Fundamentais da Filosofia do
Direito parte, em larga medida, desse cenário da reciprocidade, do reconhecimento

23 E é, em boa medida, isso que Hegel vai discutir a partir da sessão intitulada A EFETIVAÇÃO DAAUTOCONSCIÊNCIA RACIONAL ATRAVÉS DE SI MESMA (Capítulo V-B), quando ele analisa aatividade da autoconsciência diante da objetividade com a qual ela se reencontra. Pode-se dizerque essa discussão se sustenta, em larga medida, na assunção de que a dimensão objetiva, quese contrapõe à subjetividade, não lhe é irreconciliável, uma vez que ela é um produto concreto deuma atividade teórica e prática que pode ser largamente explicada a partir da recorrência aoconceito de trabalho. O conceito de trabalho teria assim uma função importante, no sentido decontribuir para a compreensão do vínculo que uma dimensão teria com a outra. Nessaperspectiva, a objetividade estaria, portanto, em unidade com a dimensão subjetiva, pois ela, porassim dizer, seria a subjetividade mesma trabalhada como saber efetivado na ação e comovontade conhecida pelo pensar na unidade do espírito. Parece-nos ser isso que Hegel quer dizerda razão ativa, quando afirma que a autoconsciência veio a ser coisa na mesma medida em que acoisa se tornou autoconsciente (PhG, 263).



47
simétrico24 e da formação25 pelo trabalho que foi delineado na Fenomenologia do
Espírito. Podemos dizer que o que vai ocorrer na obra escrita por Hegel durante sua
vida madura em Berlim, nesse sentido, é, ao mesmo tempo, um reforço das
questões mais gerais que aparecem na Fenomenologia do Espírito a partir de um
tratamento mais preciso, bem como a ampliação dessa discussão (Jarczyk, 1985, p.
26) em uma linguagem mais lapidada e capaz de abranger com maiores nuances as
questões de seu tempo. Para o nosso propósito, o que é de interesse na Filosofia do
Direito na abordagem sobre o trabalho é o modo como Hegel vem a mobilizar esse
conceito na descrição do funcionamento da eticidade no interior de um fenômeno
tipicamente moderno: a sociedade civil burguesa (burgerliche Gesellschaft).

De forma geral, isso a que Hegel denomina de sociedade civil burguesa diz
respeito, nas palavras de Timothy Luther (2009, p. 165), “[...] ao moderno
reconhecimento da liberdade subjetiva, especificamente encontrada no trabalho e na
propriedade”. Ainda em relação à caracterização geral da sociedade civil burguesa,
Klaus Vieweg (2012, p. 269) comenta que, através dela, “[...] a eticidade entra na
esfera da particularidade, no reino da diferença, no nível da separação, na
determinação do particular”. Não por acaso, Hegel denomina esse momento da
24 Nesse sentido, as Linhas Fundamentais da Filosofia do Direito é uma obra que se constitui sobreo terreno já aplainado pela Fenomenologia do Espírito; de modo que toda discussão que eladesenvolve pressupõe a efetividade de instituições estatais, nas quais haja a mínimareciprocidade de reconhecimento e, portanto, a superação da escravidão, pelo menos do ponto devista ideal (GPhR, § 57, Z., 124).25 Com isso retomamos a discussão desenvolvida no tópico anterior. Isso porque somos uma vezmais remetidos ao caráter formativo do trabalho. Nesse sentido, a formação que capacita o sujeitoindividual a desenvolver as suas habilidades teóricas e práticas de modo a inserir-se no contextoda sociedade civil burguesa, e mesmo nas instituições estatais por meio do seu trabalho, é já umtrabalho de formação do próprio espírito sobre si mesmo, no sentido de tornar-se autoconscientena singularidade. A formação reaparece aqui para explicitar o processo de libertação do espíritopor meio do qual ele suprime a adesão imediata à natureza bruta, ao mesmo tempo em que sereencontra consigo mesmo na natureza transformada. Nesse esforço, o espírito faz com queaquilo que se apresentava como exterior seja preenchido pela “racionalidade” (Vernünftigkeit) epela “forma da universalidade” (Form der Allgemeinheit) (GPhR, § 187, 344) que lhe são próprias eele mesmo se autoproduz no trabalho de formação como liberdade realizada através de cadasubjetividade singular, que, por seu turno, se universaliza. Hegel aqui expressa-se da seguinteforma: “Apenas dessa forma o espírito é autóctone nesta exterioridade enquanto tal e está consigomesmo. Assim sua liberdade tem nela um ser aí, e ele, nesta sua determinação para liberdade,torna para si o elemento em si estranho; ele tem a ver apenas com o que tem estampado o seuselo e com o que foi produzido por ele [...]. A formação, em sua determinação absoluta, é, porisso, a libertação e o trabalho de elevada libertação, isto é, o ponto de passagem absoluto para onão mais imediato, natural, mas sim espiritual, assim como para a figura da universalidadeelevada à substancialidade infinitamente subjetiva da eticidade. Essa libertação é no sujeito o durotrabalho contra a mera subjetividade do comportamento, contra a imediaticidade do desejo,também contra a vaidade subjetiva do sentimento e o arbítrio do bel-prazer. Que este trabalho sejaduro, constitui uma parte do desfavor que recai sobre ela. É através desse trabalho de formação,porém, que a vontade subjetiva mesma adquire em si a objetividade, na qual ele [o espírito], porsua vez, é por si só digno e capaz de ser a efetividade da ideia” (GPhR, § 187, 344-345).



48
eticidade de Estado do entendimento, Estado externo ou Estado da necessidade
(GPhR, § 183, 340). É nesse sentido que, situada entre os laços que se efetivam
naturalmente no interior da família e da coletividade universal do Estado racional (ou
Estado propriamente dito), a sociedade civil burguesa pressupõe uma certa
reciprocidade entre os agentes sociais e uma validação social da dignidade do
indivíduo, ao mesmo tempo em que se caracteriza pela pulverização das
particularidades dos interesses.

Nesse sentido, a sociedade civil burguesa é regida por dois princípios
básicos. Um dos princípios é “[...] a pessoa concreta, que é fim para si como
particular, como um todo de carências e uma mescla de necessidade natural e
arbítrio[...]” (GPhR, § 183, 339). Já o outro princípio se constitui como “[...]a pessoa
particular enquanto essencialmente em relação a outra particularidade” (GPhR, §
183, 339), na medida em que cada uma dessas particularidades satisfaz suas
necessidades por meio da outra e por meio da “Forma da universalidade” (GPhR, §
183,339) que se constitui como acúmulo geral das riquezas que são apropriadas nas
trocas tornadas possíveis pelo trabalho de cada um.

Temos com isso que cada um dos particulares se toma a si como finalidade
para si mesmo, ao mesmo tempo em que o seu trabalho é tomado como meio para
realização dos propósitos de um outro particular em um “sistema de dependência
multilateral” (GPhR, § 183, 340). E isso nos remete logo de início para o sistema das
carências. O sistema das carências como o primeiro dos três momentos daquilo a
que Hegel denomina de sociedade civil burguesa refere-se, sobretudo, a uma
existência de caráter econômico26.
26 Em sua estrutura interna, a sociedade civil burguesa acaba sendo dividida em três grandesmomentos. O primeiro desses momentos é o assim chamado sistema das carências, o qual serátratado de forma mais detida. O segundo deles é a manutenção do direito (Rechtspflege). Por fim,o terceiro momento subdivide-se em dois: a polícia e a corporação. O segundo desses momentosdiz respeito aos modos como se constituem as instâncias jurídicas que surgem para decidir sobreos litígios entre os sujeitos de direito. Sua atuação visa, sobretudo, estabelecer a proteção dapersonalidade e da propriedade privada (GPhR, § 218, 371). Por conta disso, em um certosentido, a atividade laboral é tratada aqui de forma indireta, ou seja, não mais da perspectiva dosprocessos do fazer-se de si obra, mas sim da perspectiva da exterioridade do direito que incidesobre os frutos do trabalho que, por sua vez, são apropriados nas mais diferentes relações que osindivíduos estabelecem entre si. Assim, vemos despontar nesse momento, de forma mais nítida, adimensão da burocracia do Estado no interior mesmo da sociedade civil, de modo a mediar osinteresses em disputa. No que diz respeito à polícia, ela é responsável tanto pela regulação econtrole do fluxo e oferta dos frutos do trabalho (mercadorias ou serviços) quanto peloplanejamento e ordenação dos modos como devem ser direcionadas as forças produtivas paraatender às demandas coletivas (GPhR, §235-§236, 384-385). A corporação, por sua vez, constitui-se como uma forma de organização social e política daqueles que efetivamente produzem e comotal cumpre um papel tipicamente moderno ao se centrar no estamento da indústria (GPhR, §251,



49
O que constitui esse momento é justamente “a mediação das carências e a

satisfação do indivíduo através do seu trabalho e do trabalho e satisfação das
carências dos demais” (GPhR, §188, 346). Nesse contexto, é trazido à tona o modo
como os sujeitos particulares buscam objetivar-se a si mesmos imersos na
sociedade de mercado. Nessa dimensão, cada sujeito virtualmente considerado é
capaz de gerar riqueza a partir do seu trabalho, podendo, em tese, intercambiar
parte do que foi produzido por ele com os produtos gerados por outros sujeitos,
suprindo as suas necessidades por alimentos, vestimentas etc. na medida em que
supre as necessidades de terceiros.

Enquanto tal, o que Hegel denomina de sistema das carências é o ponto
fulcral de interesse da nascente Economia Política que teve, sobretudo nas figuras
de Adam Smith e David Ricardo, os seus maiores expoentes (GPhR, §189, 346 -
347). É nessa tradição de pensamento que a concepção econômica de Hegel, em
boa medida, está embebida desde sua juventude (Lukács, 2018, p. 258 - 261). No
entanto, embora, de uma forma geral, esteja de acordo com os elementos básicos
da Economia Política e com as formulações dos filósofos ingleses que lhe deram
sustentação teórica, Hegel avança em direção a uma proposta que valoriza a
liberdade individual (como arbítrio ou liberdade do entendimento) que atravessa a
esfera do trabalho, ao mesmo tempo que busca uma justificação racional do Estado
que faz convergir os diversos interesses individuais na perspectiva da eticidade.

Nesse contexto, podemos mencionar três pontos que valem a pena aqui
considerar, de modo a caracterizar o posicionamento de Hegel a respeito do
conceito de trabalho e os seus desdobramentos no contexto da eticidade moderna.
a) O primeiro deles diz respeito ao que pode estar em jogo com a falta de uma
discussão por parte do autor a respeito da relação entre o trabalho e o preço
atribuído ao produto do trabalho. b) O segundo ponto a ser considerado é a ideia de
que a radicalização da liberdade individual do trabalhador pressupõe uma abertura
para a totalidade ética das relações sociais. c) O terceiro e último ponto diz respeito
à divisão social do trabalho e as multiplicações das carências com as implicações a
elas vinculadas, bem como a justificação da presença do Estado no interior mesmo
da sociedade civil burguesa.

394). A corporação é a sociedade civil indicando suas limitações e se ultrapassando em direçãoao Estado.



50
a) Ora, cumprindo o papel de mediador entre as carências e suas satisfações,

ou ainda entre as carências e satisfações de uns pelas carências e satisfações de
outros, seria de se esperar que, para Hegel, o trabalho tornar-se-ia aquilo que, em
última instância, contribui para conferir o preço dos bens que são intercambiados no
mercado. Porém, não é isso que acontece em seu pensamento, por mais atento que
Hegel estivesse à discussão da Economia Política de seu tempo. A tese do valor-
trabalho que, de diferentes maneiras, é aventada por Adam Smith27 e defendida por
David Ricardo antes de Hegel28 e depois desenvolvida criticamente por Karl Marx
(Herzog, 2016, p. 88) é simplesmente desconsiderada na Filosofia do Direito.

Lisa Herzog (2016) argumenta que a ausência dessa discussão ocorre
justamente em favor da defesa hegeliana da liberdade particular do arbítrio que
contribui de forma significativa para caracterizar a assim chamada sociedade civil
burguesa tal como Hegel a entende. Comparando o pensamento de Hegel com um
dos seus mais importantes herdeiros intelectuais, a autora afirma que:

[...] Uma forma na qual a liberdade subjetiva é exercida é a livreescolha do consumo e do investimento. Isto implica que os preços domercado são resultado da concorrência de duas (ou mais) vontadeslivres, não limitadas por quaisquer características inerentes dos bensou serviços ou por qualquer tendência de longo-termo do mercado.[...] Isto marca um forte contraste entre Hegel e Marx: para Marx, ospreços do mercado são determinados pela relação dos valores dosbens, que derivam da quantidade de trabalho que eles incorporam -esta é a famosa, ou a infame, teoria do valor-trabalho que forma abase da teoria da exploração. Para Hegel, ao contrário, os preçosresultam exclusivamente da vontade livre dos participantes domercado; não de um “dado” inerente às coisas que poderiamdeterminar seu valor (Herzog, 2016, p. 88-89).
Poder-se-ia objetar que, ao perder de vista os desdobramentos

microeconômicos relacionados à discussão em torno do trabalho, esse conceito
27 “O valor de qualquer mercadoria, portanto, para a pessoa que a possui, e que não pretende usá-laou consumi-la ela mesma, mas trocá-la por outras mercadorias, é igual à quantidade de trabalhoque possibilita a ela adquirir ou demandar. Trabalho, portanto, é a real medida do valor de troca detodas as mercadorias” (Smith, 1981, p. 47).28 Lisa Herzog chega a mencionar que Hegel teria feito uma leitura descuidada de David Ricardo,deixando de discutir não apenas o conceito do valor-trabalho, mas também de alguns outrosconceitos importantes do economista: “Quanto a Ricardo, não há nenhum vestígio de umadiscussão detalhada acerca de qualquer dos conteúdos tratados nos Princípios de EconomiaPolítica e Tributação (1817), cuja leitura é notoriamente árdua: não há, em Hegel, nenhum sinal desua teoria do valor-trabalho, pouco sobre a acumulação de capital, e nada sobre a teoria da rendada terra e os efeitos de diferentes tipos de tributação, talvez as contribuições mais importantes deRicardo. O julgamento de Marx, de que Hegel estava à altura das teorias econômicas de seutempo, tem, portanto, de ser considerado com cautela” (Herzog, 2019, p. 28-29).



51
perderia parte de sua importância na consideração da sociedade civil burguesa,
acarretando prejuízo para uma abordagem estritamente econômica da realidade
social. Porém, mais do que não ter se aprofundado na discussão ou tê-la
considerado irrelevante, talvez o que conte aqui para Hegel seja outra coisa. Seria
talvez possível defender que, para Hegel, o valor-trabalho pode até ser uma das
variáveis no tratamento dessa questão, embora não seja a determinante, ou que
simplesmente não caberia à filosofia especulativa ocupar-se desses pormenores
quantitativos, deixando-os para a ciência moderna da Economia Política etc.29.

Seja como for, parece-nos realmente que o destaque dado pelo autor alemão
à consideração do espaço da contingencialidade da liberdade de escolha individual
é, de fato, reforçado pela não referência explícita dessa abordagem do valor-
trabalho. Isso, evidentemente, está longe de uma possível defesa de que, para o
filósofo alemão, o mercado moderno não seria movido, em última instância, pelo
trabalho. Significa simplesmente que todos os fenômenos da sociedade moderna –
incluindo a atividade laborativa e aquilo que ela torna possível – precisam ser
considerados sob o prisma da liberdade subjetiva do indivíduo como valor em si
mesmo.

Referindo-se ao direito da particularidade ou direito da liberdade subjetiva30
ainda em sua formulação na sessão da moralidade, Hegel afirma o seguinte:

O direito de particularidade do sujeito encontra-se satisfeito ou, o queé o mesmo, o direito da liberdade subjetiva constitui o ponto devirada ou o ponto central na diferença da antiguidade e dos temposmodernos. Esse direito em sua infinitude foi pronunciado nocristianismo e foi feito princípio geral efetivo de uma nova forma de
29 Poderíamos dizer que isso remete a uma preocupação mais geral do filósofo alemão no sentidode circunscrever aquilo que diz respeito propriamente à filosofia em contraste com a ocupação dasciências particulares. Assim, seria possível afirmar que há aqui pressuposto alguns dos elementosque contribuem para a defesa de que “o conceito de autodeterminação ou de trabalhoautodeterminado em Hegel não está limitado a uma questão econômica ou política de acordo coma função e o valor do trabalho, mas, é um conceito que deve ser estabelecido no âmbito de seuprograma filosófico” (Berger, 2012, p. 18).30 Isso acaba se relacionando com uma disposição espiritual que está sedimentada nos maisdiferentes elementos da cultura. Mas são sobretudo os princípios básicos da concepção de mundocristã que dá forma a essa disposição, na medida em que a liberdade do espírito, tal como foiinaugurado por essa religião, efetivou-se em um contexto que passa a valorizar o sujeito e aparticularidade de seus interesses como aspecto de grande importância. Nesse sentido, de acordocom David James (2009, p. 62), “o momento da particularidade encontrada na abordagem deHegel sobre ambos personalidade e conceito de vontade pode igualmente ser relacionado a essadoutrina religiosa, desta vez por interpretá-la enquanto significando que todos os indivíduos nãosão valorados por Deus simplesmente como uma massa anônima, mas também em virtude de suaindividualidade particular, contingente”.



52
mundo. A essas figuras pertencem mais precisamente o amor, oromântico, a finalidade da eterna bem-aventurança do indivíduo eassim por diante, - em seguida, a moralidade e a conscienciosidade,além das outras formas subsequentes, que, em parte, sobressaem-se como princípio da sociedade civil burguesa e como momentos daconstituição política, em parte, porém, ocorre em geral na história,em especial na história da arte, das ciências e da filosofia (GPhR, §124, 233).

Nas Preleções sobre a Filosofia da História, Hegel é ainda mais abrangente
no que diz respeito ao direito da particularidade subjetiva, associando-a a liberdade
do indivíduo que trabalha como vetor que legitima esse princípio que tanto contribui
para caracterizar a modernidade.

Uma finalidade para a qual eu deva ser ativo deve, de alguma forma,ser também minha finalidade; eu devo, com isso, ao mesmo tempo,satisfazer minha finalidade, mesmo se a finalidade para a qual eusou ativo também tenha muitos outros lados que não me digamrespeito. Este é o infinito direito do sujeito, que ele mesmo seencontra satisfeito em sua atividade e trabalho. Se os homens devemse interessar por alguma coisa, eles precisam ter a si mesmosenvolvidos nela e aí encontrar satisfeito seu próprio sentimento de si[...]. Por isso, nada acontece, nada é realizado sem que osindivíduos, que participam ativamente, também se satisfaçam; elessão homens particulares, quer dizer, eles têm carências específicas,a eles peculiares, inclinações, interesses em geral: […] isto é, emparticular, um momento essencial de nosso tempo, no qual oshomens cada vez menos são atraídos para algo pela confiança eautoridade, mas querem [isso sim] dedicar parte de sua atividade aum assunto por meio de seu próprio entendimento, convicçãoautônoma e opinião (VPhG I, 36-37).
De forma geral, podemos dizer que o que está em jogo aqui é que a relação

que o indivíduo estabelece com as instituições ético-político-religiosas não é mais de
adesão automática e imediata aos valores e normas dessas instituições, como na
antiguidade, mas essa relação é, em larga medida, sancionada pelos interesses e
necessidades do próprio indivíduo que persegue por si mesmo o que quer e que
sabe decidir-se pelos meios a serem empregados para alcançar aquilo que quer.
Isso significa dizer que o indivíduo é infinitamente livre em sua individualidade por
dois motivos: 1) não apenas encontra a sua própria vontade (Will) incorporada no
conjunto das instituições que orientam o seu agir em sociedade; 2) mas também
tem, nessas instituições, reconhecido o direito de expressar sua personalidade,
mesmo no arbítrio (Willkür) e na contingência de suas escolhas particulares (Vieweg,
2009).



53
Nessa perspectiva, cada indivíduo31 na modernidade tem igualmente a

garantia de exercer sua liberdade enquanto pessoa humana frente a outras pessoas
humanas; de modo a alcançar seus próprios interesses e finalidades. Ou seja,
teoricamente o indivíduo não é limitado a agir enquanto membro de um certo
contexto sociocultural com a marca do seu nascimento, que, por sua vez, define o
modo como ele deveria atuar e o que ele deveria perseguir no mundo.

Isso, é claro, tem um impacto direto sobre o trabalho no contexto da
sociedade moderna, que, por sua vez, retroalimenta essa forma de liberdade. Sendo
esse contexto marcado justamente por uma ressignificação do lugar do trabalho32 no
âmbito social, esse direito de particularidade vai incidir nas mais diversas formas de
manifestação da atividade laboral. A ampla gama de possibilidades de escolha do
indivíduo moderno com relação à atividade profissional que pretende exercer e ao
estamento a que pode aderir (GPhR, § 206, 358)33 é um indicativo de que a própria
capacidade de trabalhar nesse contexto, apesar da implementação dos mais
dramáticos mecanismos de exploração, é considerada como um componente
constituinte da liberdade do indivíduo. É nesse sentido que se diz que, para Hegel,
em tese, “todo o homem é livre na sociedade civil enquanto possui ‘liberdade do
trabalho’” (Silva Filho, 2008, p. 159).

Nesse sentido, muito mais do que contribuir para estabelecer o preço das
mercadorias, o trabalho, para Hegel, está relacionado à efetivação da liberdade do
sujeito socialmente ativo. Isso ocorre não só porque, por meio do trabalho, o
indivíduo encontra justificada a sua propriedade como “esfera exterior da sua
31 Como é sabido, Hegel está preso aos preconceitos de seu tempo e lamentavelmente pressupõeque esse direito é exercido por indivíduos adultos, brancos e do sexo masculino.32 Para Hegel, a atividade laboral no contexto moderno assume um papel que não é isento deambiguidade. Mas o fato é que, ao mesmo tempo em que aponta para a alienação e a degradaçãono interior da complexa divisão laboral e da ampliação colossal da indústria e do comércio, ele nãodeixa de enfatizar que o trabalho passa a ser valorizado como expressão do indivíduo e de suaspotencialidades. E, nesse sentido, Hegel não destoaria muito de uma interpretaçãocontemporânea, como a de Hannah Arendt, por exemplo, que, embora não mencione essefilósofo, afirma que os pensadores modernos invertem muitos dos pressupostos antigos emedievais no que diz respeito à valoração do trabalho. Nas palavras da autora: “A repentina eespetacular afirmação do trabalho, desde a mais baixa e desprezada posição ao nível supremo eà mais apreciada entre as atividades humanas, começou quando Locke descobriu que o trabalhoé a fonte de toda propriedade. Continuou quando Adam Smith afirmou que o trabalho era a fontede toda riqueza e encontrou sua culminância no ‘sistema do trabalho’ de Marx, onde o trabalhotornou-se a fonte de toda produtividade e a expressão da verdadeira humanidade do homem”(Arendt, 1995, p. 113).33 A questão da escolha da ocupação que o indivíduo pretende desempenhar é um sinal importantede que em uma sociedade há uma boa consolidação em termos legais do reconhecimento mútuoentre sujeitos de direito (James, 2009, p. 63).



54
liberdade” (GPhR, § 41, 102)34, mas, sobretudo, porque, ao trabalhar, e não tanto
mais limitando-se ao ócio, o sujeito encontra as possibilidades de participação livre
nos assuntos públicos (Losurdo, 2019, p. 207), como no caso das corporações, por
exemplo. Portanto, do ponto de vista de uma consideração política, o que está em
jogo, sobretudo nesse contexto, é que “com uma radical inversão de posições em
relação à tradição, a liberdade é aqui concebida como resultado do processo
produtivo, não como atributo da separação da necessidade de trabalhar e produzir”
(Losurdo, 2019, p. 207).

b) Podemos dizer que Hegel entende que a dimensão do trabalho não permite
que o sujeito fique circunscrito ao individualismo puro e simples no que se poderia
chamar hoje de uma sociedade das cotoveladas (Ellenbogengesellschaft), mas a
atividade produtiva exige, em algum nível, reciprocidade nas relações. Sua
perspectiva do trabalho pressupõe que operar com algo do ponto de vista laboral é
sempre cooperar com alguém. É nesse sentido que Honneth (2008, p. 55) afirma
que “[...] a primeira realização integradora da nova forma da economia consiste em
transformar o ‘egoísmo subjetivo’ do indivíduo na disposição individual de atuar ‘para
a satisfação das necessidades’ de todos os outros” [...].

Essa integração constitui-se, entre outras coisas, através de círculos de
atividades, intercâmbio e constituição do patrimônio que são estruturados nas
relações entre os sujeitos responsáveis por esferas de geração, manutenção e
distribuição das riquezas. A essas esferas, Hegel denomina de estamentos. Cada
estamento organiza-se em torno de um conjunto de ocupações interligadas que são
desempenhadas pelos indivíduos em um setor da economia e da sociedade, a partir
do qual eles se posicionam como seres coletivos. No contexto do estamento, “o
universal gerado, mas não conhecido pela atividade coletiva, toma a forma de
articulação entre sujeitos que se reconhecem, são solidários entre si e contribuem
para a fruição uns dos outros baseados na similitude patrimonial” (Morais, 2017, p.
43). Em sua constituição, os estamentos estão distribuídos em três momentos:
34 Essa concepção tipicamente burguesa tem ancoragem no liberalismo de Locke. Em uma fraseque se tornou bastante célebre, Locke (1988, p. 288) afirma que, “embora a terra e todas ascriaturas inferiores sejam comuns a todos os homens, ainda assim cada homem tem uma‘propriedade’ em sua própria ‘pessoa’. Nisso ninguém tem qualquer direito, a não ser ele mesmo.O ‘labor’ de seu corpo e o ‘trabalho’ de suas mãos, nós podemos dizer, são propriamente dele.Portanto, seja o que for que ele remova do estado que a natureza porventura haja proporcionado enela assim deixado, ele tem misturado seu labor nela e juntou a ela alguma coisa que lhe épróprio, e, portanto, fez dele sua propriedade”.



55
estamento substancial ou imediato, estamento reflexivo ou formal e estamento
universal (GPhR, §202, 355).

Os indivíduos que fazem parte do assim chamado estamento substancial ou
imediato têm sua subsistência assegurada pelas atividades econômicas que são
desenvolvidas no campo. O ethos compartilhado desse estamento instaura-se a
partir da confiança depositada nos ciclos da natureza e no vínculo que é
estabelecido com o solo. Como tal, sua esfera de atuação ocorre, sobretudo, a partir
do modelo dos círculos estreitos das relações familiares (GPhR, §203, 355).

O estamento reflexivo ou formal, por sua vez, é tipicamente citadino e
estrutura-se em torno da industriosidade (tanto na esfera artesanal quanto na da
produção nas fábricas) e do comércio, tendo uma grande importância econômica e
social para caracterização da sociedade civil burguesa (GPhR, §204, 357). Os
indivíduos que deles participam se colocam direta e autonomamente em contato
com diversos outros indivíduos, em uma esfera mais ampla de atuação e
convivência. Nesse estamento, a dependência direta da natureza foi suprimida e o
trabalho do indivíduo depende mais de sua própria formação e habilidades, de tal
modo que “o que ele produz e desfruta, ele tem principalmente por causa de si
mesmo, de sua própria atividade” (GPhR, § 204, 357).

É preciso dizer que a integração entre os indivíduos se dá de forma ainda
mais concreta no interior do estamento da industriosidade que tem nas corporações,
como o último momento da sociedade civil burguesa, a possibilidade de restabelecer
o equilíbrio entre os interesses particulares entre si e com relação ao bem público
(GPhR, §189, 346). Isso porque, na medida em que o trabalho não é apenas um
motor de geração de riqueza na esfera da sociedade civil burguesa, mas é também
aquilo que estabelece as bases para o indivíduo mediar-se a si mesmo na eticidade
das instituições sociais e expressar-se como ser político, a corporação aparece
como instância que abre passagem para a realização plena do indivíduo no interior
do Estado. Como tal, a corporação é associação de indivíduos economicamente
ativos que cooperam entre si como uma “segunda família” (GPhR, § 252, 394) e que
tem como finalidade a defesa dos interesses de um coletivo de trabalhadores que
compartilham certos hábitos e habilidades vinculados ao exercício de sua profissão.

Por fim, temos o estamento universal, que é constituído pelos burocratas e
funcionários do Estado que já não estão mais ocupados de um trabalho



56
propriamente produtivo. Os indivíduos desse estamento têm uma visão mais
abrangente do todo e são marcados por uma ocupação voltada para a generalidade
dos interesses, pautando suas ações, em tese, pelo cuidado com a coisa pública
(GPhR, §205, 357). Na medida em que busca articular os diversos interesses no
interior de um Estado constituído, esse estamento é o responsável pela intersecção
entre Estado e sociedade civil.

Por essas características, os estamentos contribuem para os processos de
integração dos indivíduos em um todo coletivo, ainda que esse todo seja ele mesmo
particularizado. Assim, o estamento acaba por orientar o agir dos indivíduos a partir
de certos valores que são inerentes a cada estamento e que se constituem na sua
ampla esfera de atuação. “Em suma, os estamentos representarão a consciência
universal que emana da atividade econômica da sociedade civil capaz de superar as
limitações atomísticas dos interesses e vocalizar seus interesses reais, traduzindo-
os para a universalidade estatal” (Morais, 2017, p. 45).

c) Por fim, pode-se dizer que a divisão do trabalho no contexto da
modernidade está vinculada ao aumento e à diversificação das carências, seja
funcionando retrospectivamente para atender às demandas já existentes de
consumo, seja prospectivamente para gerá-las. Não sendo apenas naturais, mas
sobretudo artificiais, uma vez que estão atreladas principalmente à “opinião”
(Meinung) ou “ao arbítrio” (Willkür) (GPhR, § 194, 350), as carências complexificam-
se como resultado da busca dos indivíduos por uma certa diferenciação que
paradoxalmente segue uma determinada tendência em voga.

Para satisfazer da forma mais rápida e ampla possível as carências que se
multiplicam, Hegel afirma – novamente seguindo Smith (1981), ao mesmo tempo
que dá alguns passos adiante – que será exigida do mercado uma divisão do
trabalho cada vez maior. Tanto na dimensão do consumo quanto da produção para
suprir esse consumo, Hegel vê, embora com certas ressalvas, uma chance positiva
em termos de ampliação da formação para liberdade e ampliação das possibilidades
de atuação do indivíduo no mundo (GPhR, §194, 350). Para ele, a diversificação das
carências que são geradas e supridas pelo trabalho é um sinal que aponta para a
atividade tipicamente espiritual que suprassume a imediatez da necessidade natural.



57
Um ponto importante que se destaca logo de início do lado do trabalho para

atender essas carências crescentes é o aprofundamento da formação teórica e
prática do trabalhador.

A formação teórica desenvolve-se diante da multiplicidade dasdeterminações e dos objetos que despertam o interesse; não apenasuma multiplicidade de representações e conhecimentos, mastambém uma agilidade e ligeireza do representar e do passar de umarepresentação para outra, do apreender de relações intrincadas euniversais etc. – a formação do entendimento em geral, e, com isso,também da linguagem. – A formação prática através do trabalhoconsiste na carência que se produz a si e no hábito da ocupação emgeral, depois na restrição do seu fazer [que se constitui], em partesegundo a natureza do material, em parte, porém, principalmentesegundo o arbítrio de outros, e de um hábito de uma atividadeobjetiva adquirida através deste cultivo assim como de umahabilidade universalmente válida (HEGEL, GPhR § 197, 352).
É nesse contexto de multiplicação e diversificação das carências que se

estabelece uma profunda divisão do trabalho. Considerada por si mesma, essa
divisão torna as tarefas cada vez mais simplificadas, exigindo habilidades mais
específicas e articuladas às habilidades de terceiros, à medida em que se poupa
tempo e esforço, aumentando a produção e disponibilização de bens (Hegel, 1989b).
Mas é justamente a partir daí que Hegel aponta para os riscos que se constituem
nesse círculo mediado pelo trabalho, mostrando sua preocupação no que diz
respeito aos impactos sociais a ele relacionados.

O autor sinaliza o fato de que a divisão do trabalho e a crescente e
diferenciada produção representam riscos permanentes para aqueles profissionais
que ainda se mantêm ocupados. Ao exercer tarefas sempre mais parceladas e
mecanizadas, o trabalhador da nascente indústria moderna paga um preço muito
elevado, que vai desde o seu total embotamento e alienação, até a sua substituição
como parte desnecessária do processo produtivo em favor dos aparatos técnicos
modernos.

Ao mesmo tempo, essa abstração da habilidade e do meiocompletam a dependência e a interação dos seres-humanos para asatisfação das demais carências até uma necessidade total. Aabstração do produzir faz do trabalho algo ainda mais mecânico, e,com isso, por fim, em condições de dispensar dele o ser-humano e



58
em seu lugar deixar entrar a máquina (HEGEL, GPhR, § 198, 352-353).

Evidentemente que a divisão do trabalho está associada ao espírito moderno
e a seu processo de libertação, mas ela também revela o aspecto sombrio dessa
multiplicação e diversificação das carências e o lado da contradição entre
superabundância de uma pequena minoria de proprietários e a pauperização
extrema de extensas camadas sociais que têm, até mesmo, o seu direito ao trabalho
negado. Por isso que Hegel entende que:

Esta libertação é formal, na medida em que, na particularidade dosfins, permanece o conteúdo subjacente. A tendência da situaçãosocial para a reprodução indeterminada e a especificação dasnecessidades, meios e satisfações [...] é igualmente um aumentoinfinito da dependência e da miséria [...] (HEGEL, GPhR, § 195, 350-351).
Hegel entende que as imperfeições inerentes à sociedade civil lançam

continuamente nas ruas uma multidão de pessoas em situação de indigência,
criando, assim, um impasse para essa instância que no seu “excesso de riqueza”
(Obermaße des Reichtums) acaba mostrando que “não é rica o suficiente” (GPhR, §
245, 390) para resolver os problemas gerados em seu interior. Por sua vez,
incapazes de suprir suas próprias necessidades, os indivíduos nessa multidão não
podem contar com a benevolência da sociedade civil para garantir sua subsistência.

Por um lado, se a sociedade civil agisse em prol dessas pessoas, “[...] assim
estaria garantida a subsistência dos necessitados, sem ser mediada pelo trabalho, o
que seria contra o princípio da sociedade civil burguesa e do sentimento de
autonomia e honra de seus indivíduos [...]” (GPhR, § 245, 390). Por outro, se a
sociedade civil criasse artificialmente as condições para que esse contingente de
mão de obra ociosa pudesse ganhar a vida por meio de seu próprio trabalho, “assim
aumentaria o volume de produção” (GPhR, § 245, 390) de tal modo que não haveria
consumidores suficientes para dar conta de uma oferta ainda maior de bens,
prejudicando, assim, a própria dinâmica da sociedade de mercado.

De uma perspectiva hegeliana, não há que se esperar que essas e outras
contradições, nas quais a sociedade civil encontra-se enredada, venham a ser
resolvidas pela “mão invisível” do mercado. Ao contrário do que defendem os



59
filósofos liberais apologistas do “fundamentalismo de mercado” (Vieweg, 2012, p.
271), para Hegel, a sociedade civil sequer conseguiria sozinha manter-se
autorregulada e em harmonia consigo mesma; de tal modo que ela tenderia a um
descontrole generalizado que ameaça a sua própria existência. A racionalidade do
Estado precisa intervir já a partir do interior mesmo da sociedade civil para
restabelecer a integridade da eticidade que permeia essa esfera, resolvendo ou,
pelo menos, mitigando os prejuízos sociais que podem ser causados pelo
desdobramento da liberdade subjetiva que se efetiva na sociedade civil, sem, no
entanto, neutralizar as potencialidades dessa liberdade35.

O Estado hegeliano respeita o ordenamento do mercado capitalista epermite-o atuar em determinados limites, porém, essa esfera [oEstado] deve, ao mesmo tempo, protegê-lo [o mercado] do seu poderimanente de autodestruição. Sua tarefa [a do Estado] consiste emregulá-lo [o mercado], em organizá-lo racionalmente, monitorá-lo econferir-lhe um regime regulamentado. Ele tem a obrigação derestaurar a “eticidade perdida em seu extremo” e trazer oentendimento à razão. O Estado, porém, em essência, não édeterminado pelo princípio do mercado (Vieweg, 2012, p. 271).
Como dissemos anteriormente, a sociedade civil é denominada por Hegel de

Estado do entendimento e, como tal, é apenas um momento do Estado racional ou
Estado propriamente dito. Este, por sua vez, apresenta-se como a verdade daquele
na medida em que é “esta unidade substancial” (GPhR, § 258, 399), para o qual
converge a efetividade universal da vontade e as particularidades autoconscientes e
“[...] opera e age, por isso, de acordo com fins sabidos [...]” (GPhR, § 270, 415).
Nesse sentido, podemos dizer que o Estado, propriamente dito, existe para fazer
convergir as disposições, capacidades e interesses dos seus cidadãos (citoyen), que
se radicam, em última instância, nas relações que eles, mediados pelo trabalho,
estabelecem entre si como agentes privados (bourgeois); de tal modo que no interior
do Estado a esfera pública da política se deixa atravessar pela dimensão econômica
e social, sem, no entanto, ser determinada pelos interesses mercadológicos.

Tendo considerado esses três pontos, podemos dizer que, da perspectiva das
Linhas Fundamentais da Filosofia do Direito, o trabalho empreendido por um certo
sujeito social seria assim um processo de configuração disso que está aí
35 Aqui vale o que afirma Vieweg (2012, p. 41): “Na situação de direito, a liberdade não deve serlimitada, tampouco sacrificada, mas sim apenas o arbítrio e o natural. Não a sociedade e o Estado,mas sim o injusto e a arbitrariedade limitam o direito”.



60
imediatamente dado, com a finalidade de satisfazer necessidades humanas à
medida em que gera riquezas e contribui para a subsistência e manutenção da vida
em sociedade.

Mas, dessa perspectiva, é também possível vincular ao trabalho a capacidade
de satisfazer necessidades com implicações políticas que se referem mais
propriamente às carências de reconhecimento, ordenamento social, normas jurídicas
e de criação de laços de cidadania que são efetivadas no âmbito do Estado. Não
sendo agora, tal como não era antes no início de nossas discussões, um fim em si
mesmo, o trabalho cumpre a função de abrir e pavimentar o caminho desse auto fim
que é o Estado, assim como abriu e pavimentou o caminho do conceito até a ideia
no contexto da Lógica; bem como da consciência até a autoconsciência espiritual na
Fenomenologia do Espírito.
1.5 A especificidade da discussão do trabalho nas preleções sobre a estética

Assumimos no início deste capítulo que o conceito de trabalho na filosofia de
Hegel é tratado em suas diferentes nuances e dinâmicas em conformidade com os
interesses específicos de suas obras, ao mesmo tempo que mantém o compromisso
sistemático com uma perspectiva mais geral perseguida ao longo do desdobramento
do pensamento do autor. No caso da abordagem do trabalho sob o prisma de seu
significado no contexto da estética, não poderia ser diferente. É possível afirmar que
o tratamento estético do trabalho do ponto de vista hegeliano, em alguma medida,
acolhe em si e retoma aspectos centrais presentes nas diferentes abordagens que
tratamos anteriormente, mas, ao lado disso, esse tratamento exige uma
consideração que lhe é própria, já que a atividade artística orientada pela fantasia
cumpre uma finalidade que se situa no âmbito do espírito absoluto.

Portanto, com a abordagem estética do trabalho, que a nosso ver tem sua
expressão máxima nas Preleções sobre a Estética, não estamos, por um lado,
“restritos” ao escopo de uma consideração puramente lógica; por outro, já
ultrapassamos a esfera do espírito objetivo com a qual nos ocupamos na sessão
anterior.

A estrutura teleológica, que é do nosso interesse aqui, já não se restringe à
estrutura formal do movimento do conceito, pois esse já se completou com sua



61
existência enquanto ideia autoconsciente de si que se manifestou no palco da
história, ou seja, como espírito. Mas também esse espírito em sua potência negativa
já superou o momento da finitude por ele mesmo posto e, como diz Hegel (VAesth I,
130), “através disso ele faz-se em seu mais elevado domínio a si mesmo em objeto
do seu saber e do seu querer”. Isso significa dizer que o produto resultante da
atividade finalística do artista, bem como essa própria atividade, deve se inserir
nessa dimensão do espírito absoluto que se manifesta na história como uma
unidade viva, ativa e autoconsciente.

Este é o ponto a partir do qual nós temos que começar na filosofia daarte, pois a arte bela não é a ideia lógica, o pensamento absoluto, talcomo ele se desenvolve no puro elemento do pensar, tampouco, poroutro lado, a ideia natural, mas ele pertence ao domínio do espírito,sem, entretanto, permanecer nos conhecimentos e ações do espíritofinito. O reino da bela arte é o reino do espírito absoluto (HEGEL,VAesth I, 130).
Neste contexto de abordagem em torno da consideração do espírito absoluto,

faz-se necessário determinar, do ponto de vista da estética, a natureza específica do
trabalho do artista no que diz respeito à sua finalidade, visto que a obra resultante
desse trabalho tem uma finalidade em si mesma. Nesse sentido, a pergunta que se
coloca é: a atividade de produção artística estaria enredada nas limitações da
teleologia externa ou essa atividade superaria essas limitações? Ou ainda: qual é o
estatuto do trabalho artístico, tendo em vista seu aspecto teleológico?

Antes de respondermos a essas perguntas, gostaríamos de apontar, mesmo
que de forma bastante resumida, o modo como as Preleções sobre a Estética
acolhem os elementos centrais da discussão sobre o trabalho de cada uma das
obras até aqui considerada por nós, de modo a tornar mais clara a forma como nós
consideramos a contribuição específica dessa obra frente às demais.

Em primeiro lugar, podemos dizer que a consideração do trabalho do ponto
de vista das Preleções sobre a Estética acolhe em seu interior importantes
elementos que vemos se desenvolver também no âmbito das Linhas Fundamentais
da Filosofia do Direito. A nossa discussão sobre a liberdade do artista na
modernidade, por exemplo, a qual se dá no terceiro capítulo desta tese, exige de
nós que estejamos de posse do conceito de liberdade subjetiva expressa no âmbito
do direito da particularidade, tal como foi discutida acima, de modo a compreender



62
de que forma a atividade do artista romântico se diferencia do clássico. Com isso,
está pressuposta, é claro, uma compreensão geral do funcionamento da sociedade
civil burguesa, que é tratada de forma exaustiva naquela obra como o solo onde
ocorrem as relações sociais no contexto da modernidade, mediadas, em última
instância, pelo trabalho.

É bem verdade que Hegel em suas Preleções sobre a Estética não explora
uma importante discussão que aparece delineada, grosso modo, nas Linhas
Fundamentais da Filosofia do Direito, qual seja, os problemas relacionados à arte e
ao artista inseridos no contexto da sociedade de mercado36. De fato, essa discussão,
de um ponto de vista estritamente estético, nos ofereceria nuances relacionadas não
apenas ao papel do artista, mas também à natureza da arte no interior da sociedade
na qual a obra resultante do trabalho artístico toma lugar. Porém, é importante
salientar que o filósofo alemão é coerente com sua proposta de considerar a estética
desde a esfera do espírito absoluto e busca aprofundar os problemas relacionados a
essa esfera mais abrangente.

Para Hegel, o mais importante em termos estéticos é considerar o papel e o
lugar da arte diante da filosofia e da religião na satisfação das carências infinitas do
ser-humano; ou seja, naquela busca relacionada ao saber de si do espírito, bem
como o modo com que isso se desdobra historicamente do ponto de vista do círculo
das formas da arte. Evidentemente que o solo histórico, com suas condicionantes
socioeconômicas, não deve ser desprezado, mas a sua mobilização em termos
filosóficos só faz sentido ser efetuada na medida em que isso possa contribuir para
aquela questão mais abrangente.

Em seguida, podemos dizer que, mais do que as Linhas Fundamentais da
Filosofia do Direito, as Preleções sobre a Estética relacionam-se diretamente com as
preocupações que são abrangidas pela Fenomenologia do Espírito. Nesta última
obra, é possível identificar importantes aspectos da discussão que apontam para
atividade laboral e o seu desdobramento na descrição do itinerário do espírito que
parte da consciência, passa pela consideração do processo prático de formação
social da autoconsciência e de seu desabrochar intersubjetivo, até a sua culminância
no saber absoluto e sua expressão na filosofia. Podemos dizer que, pouco antes
36 Hebing (2015) é um dos comentadores de Hegel que busca desenvolver uma problematização daarte no contexto da sociedade de mercado a partir da leitura das Linhas Fundamentais da Filosofiado Direito. Alguns dos seus contributos serão discutidos por nós nos capítulos posteriores.



63
deste último estágio do espírito, ou seja, na filosofia, Hegel já situa o trabalho do
artista de uma forma relativamente próxima às Preleções sobre a Estética.

Assim é o caso, por exemplo, quando Hegel discute a religião da arte a partir
da perspectiva da passagem da figura do trabalhador como artesão para o artista.
Ali, ele explicita que “o espírito é artista” (PhG, 512), o que indica que o artista, ao
contrário do artesão que ainda está enredado plenamente no finito, testemunha, a
partir de si mesmo, a “unidade consigo mesmo do espírito autoconsciente” (PhG,
512) e a unidade do espírito produtor com o resultado de sua própria produção como
absoluto, “na medida em que ele é figura e objeto de sua consciência” ( PhG, 512).
Nessa linha de abordagem, Hegel vai nos fornecer importantes elementos que são
retomados, de forma ampliada, no âmbito das Preleções sobre a Estética na
passagem do simbólico para o clássico e de seus desenvolvimentos no romântico.

Precisamos lembrar, no entanto, que, na Fenomenologia do Espírito, Hegel
ainda não havia desenvolvido grande parte de suas discussões sobre a arte, como,
por exemplo, uma consideração que acolhesse uma maior autonomia entre arte e
religião; a tese do fim da arte e suas consequências para a produção artística; os
elementos constituintes do trabalho como pano de fundo da representação
artística37; bem como o próprio trabalho do artista e sua relação com a obra.

Por último, porém o mais importante da perspectiva desta tese: o modo como
a Estética dialoga com a Lógica no que diz respeito à questão do trabalho. Podemos
dizer que as Preleções sobre a Estética exigem, tal como a Ciência da Lógica, uma
abordagem teleológica do trabalho, na medida em que a obra de arte é efetivada
pelo espírito artístico para satisfazer uma falta. É nesse sentido que Hegel, ao se
referir ao conteúdo como finalidade a ser realizada na obra por um sujeito no
contexto das Preleções sobre a Estética, afirma o seguinte:
37 Um deles se refere à dimensão geral das relações propiciadas pelo trabalho como algo que servecomo plano de fundo do componente narrativo da ação no contexto daquilo que Hegel denominade “o concordar do ideal concreto com sua realidade exterior” (VAesth I, 327). Nesse sentido, ofilósofo alemão explicita o modo como na representação artística a dimensão subjetiva do agenteestabelece diferentes relações com o conjunto do ser aí em sua objetividade, mediando-se pelasformas correspondentes de trabalho. Neste tópico, aparecem elementos importantes relacionadosao modo como, para Hegel, a figuração imagética indica, pelo menos em parte, as diferentesrelações que, ao longo da história, o espírito estabelece com o meio externo para alcançar nosensível o seu conceito através da apropriação e transformação desse meio externo. Assim, apartir dos conceitos de estado idílico (idyllischer Zustand), estado heroico (Heroenzustande) eformação universal (allgemeine Bildung), é discutido o modo como o ambiente em que a narrativaocorre já está atravessado pelas transformações promovidas pelo trabalho humano e quais assuas implicações.



64

Em primeiro lugar, esta é apenas uma carência não satisfeita e comoalgo deficiente no sujeito que se esforça para se superar e progredirpara a satisfação. Nós podemos, nesse sentido, dizer que oconteúdo é primeiro subjetivo, algo apenas interior, diante do qual oobjetivo se coloca, de modo que assim redunda na exigência deobjetivar este subjetivo. Um tal antagonismo do subjetivo e daobjetividade contraposta, assim como o dever de suprassumí-lo, é adeterminação geral por excelência que a tudo perpassa. Já nossavitalidade física e, mais ainda, o mundo de nossas finalidades einteresses espirituais baseiam-se na exigência de realizar, através daobjetividade, o que está aí inicialmente apenas subjetiva einteriormente e depois então encontrar-se satisfeito na plenitudedeste ser aí. [...]. E, na verdade, não no sentido de que o subjetivo,em geral, apenas prescinde do outro lado, o objetivo, mas nocontexto mais determinado de que essa falta é no próprio subjetivouma deficiência para si e uma negação nele mesmo que ele, por suavez, se esforça por negar. Em si mesmo, a saber, segundo o seupróprio conceito, o sujeito é a totalidade, não o interior apenas, mastambém a realização desse interior na exterioridade e nela mesma(VAesth I, 133).
Esse ponto de partida da abordagem teleológica, porém, parece se

desenvolver na estética de modo a ampliar aquela que se dá na abordagem lógica,
pelo menos se considerada do ponto de vista do trabalho, que é realizada aqui
especificamente pelo artista. Com isso, nas Preleções sobre a Estética, Hegel
aponta para um tratamento ao mesmo tempo mais abrangente e com características
específicas do conceito de trabalho, como ocorre, mutatis mutandi, com a discussão
da astúcia da razão nas Preleções sobre Filosofia da História à diferença da Ciência
da Lógica (Zebina, 2022, p. 138)38.

Dessa maneira, se a abordagem estética hegeliana considera de forma mais
geral o trabalho que vincula na idealidade da obra a intenção subjetiva e a sua
efetivação, de modo a satisfazer uma carência absoluta, e não finita, então o
38 Em resumo, Zebina (2022, p. 138) argumenta nesses termos: “assim, embora Hegel use o mesmotermo, astúcia da razão, e a mesma ideia de instrumentalização, tanto da natureza quanto daspaixões, não podemos aplicar o modelo da Lógica à História e nem dizer que há estrita homologiaentre ambas, porque o fim subjetivo da lógica é o conceito que atua sobre a objetividadepressuposta (WdL II, 447) para produzir um objeto, ao passo que o fim da história não é uma obra[Werk] ou produto [Herstellen], mas atividade [Tätigkeit] (VG, 36, RH, 37) de conhecer-se e realizaro saber de si no mundo”. É importante salientar que, no nosso caso, não pretendemos, com essadiscussão, apresentar a astúcia da razão de um ponto de vista estético. Queremos apenas utilizaresse exemplo para apontar para a necessidade de ressignificação dos conceitos em função doseu deslocamento para um novo contexto de abordagem. No mais, é preciso lembrar também que,no caso do espírito absoluto, o que conta é a atividade de um artista que produz conhecimento apartir de si mesmo; já no caso da história universal, o que está em jogo é a atividade do herói,cujos resultados ocorrem, em larga medida, alheia a esse mesmo “herói” (VAesth III, 259).



65
trabalho para produzir a obra, que é fim em si mesma, parece não poder ser
considerado meramente da perspectiva da teleologia externa. Ora, do mesmo modo
que a astúcia da razão no âmbito da Filosofia da História não pode ser reduzida aos
termos da astúcia da razão na Lógica (Zebina, 2022, p. 135), parece também que o
trabalho, bem como a especificidade de sua finalidade na estética, precisa ser
ampliado para dar conta da manifestação do absoluto no sensível; de modo que a
atividade possa honrar a obra dela resultante.

Como, para Hegel (VAesth I, 52), “a carência universal da arte, portanto, é a
racional em que o ser humano tem de elevar o mundo interno e externo a uma
consciência espiritual enquanto um objeto, no qual ele reconhece o seu si mesmo”,
então, pode-se dizer também que, assim como não se pode confundir o produto da
atividade artística com outros produtos, é legítimo também exigir que não se
confunda o tipo de trabalho realizado pelo artista com outras formas de trabalho. É
nesse sentido, que Hegel vai dizer da poesia o seguinte:

A obra de arte poética não tem outra coisa em vista a não ser oproduzir e a satisfação do belo; aqui finalidade e realizaçãoencontram-se imediatamente na obra finalizada em si mesma, assimde modo autônomo, e a atividade artística não é um meio para umresultado a ela externo, mas sim uma finalidade que se une em suaexecução imediatamente consigo mesma (HEGEL, VAesth III, 265).
Ora, se a arte, de forma geral, e a poesia, de forma específica, têm que ter

nelas mesmas a marca da infinitude livre e existir para satisfazer necessidades
espirituais absolutas, então o trabalho para sua produção parece ter uma
característica sui generis devido à finalidade que ele cumpre. O trabalho do artista
não pode ser reduzido ao mesmo modelo explicativo que o das outras formas de
trabalho com a finitude, uma vez que o artista, ao trabalhar essa finitude, a reconduz
intencionalmente para sua conexão com o infinito, sendo que ele mesmo é finitude
que está em plena comunhão com a infinitude espiritual que vincula a execução com
o finalidade para a qual está voltada. Toda essa discussão tem implicações
importantes relacionadas à caracterização do artista como trabalhador e à questão
histórica do trabalho de produção da arte.



66
2 FINALIDADE ABSOLUTA E FANTASIA: PARA UMA CARACTERIZAÇÃO DO
TRABALHO DO ARTISTA

2.1 Observações Iniciais
No capítulo anterior, apresentamos o conceito hegeliano de trabalho em

seus diferentes momentos, de acordo com os interesses das obras consideradas,
estabelecendo, por fim, a especificidade desse conceito no âmbito das Preleções
sobre a Estética. Ao tratar essa especificidade, nosso foco voltou-se para a
problemática da consideração teleológica, na medida em que ela aponta para a
tarefa que o espírito a si mesmo se impõe na arte, de modo a realizar a sua maior
ambição e satisfazer a sua carência última. Nosso propósito agora é explicitar o
modo como essa finalidade é efetividade por meio da atividade do artista, e como
essa finalidade está atrelada à fantasia. A partir disso, iremos confrontar a atividade
do artista em relação à do filósofo e à do artesão, estabelecendo o seu estatuto
próprio.

Toda essa discussão exigirá que partamos de uma descrição do esforço do
espírito no sentido de autoconhecer-se no produto de sua atividade que se constitui
a partir da interioridade singular do artista, com a qual o espírito, em sua
universalidade, identifica-se em sua mediação consigo mesmo. Ora, uma vez que o
espírito expressa a si mesmo no sensível “a partir do interior da subjetividade
artística para fora” (VAesth I, 380), então a discussão em torno da natureza do
trabalho artístico terá o seu ponto de partida na consideração da subjetividade
daquele que cria a obra. Nesse sentido, buscaremos explicitar, desde uma
abordagem expressivista, a perspectiva de Hegel a respeito daquilo a que ele
denomina de “atividade subjetiva produtora” (VAesth I, 362), em seu tratamento que
tem como ponto fulcral o modo de operação da fantasia do artista.

Nessa abordagem expressivista, não deixaremos de indicar a contraparte da
dimensão subjetiva, qual seja, o resultado da execução na objetividade da exposição
e da originalidade, mostrando que o trabalho desenvolvido pelo artista é uma
atividade que ocorre como um continuum que parte da interioridade da
representação (Vorstellung) e se expressa na exposição (Darstellung). Isso não
apenas porque o conteúdo e suas determinações formais que vêm a ser na fantasia



67
in abstracto são os mesmos que o artista apresenta na concretude da obra, mas
também porque, para o artista, a elaboração interior na fantasia é acompanhada
pela habilidade imanente, técnica e/ou poética, para executar a finalidade a que se
propôs39.

O processo produtivo, que parte da fantasia e que por ela é orientado
juntamente com a estrutura teleológica que lhe diz respeito, faz com que o trabalho
do artista assuma um estatuto distinto das demais atividades que se realizam na
esfera finita, vinculando-se, por sua vez, ao espírito absoluto. Porém, por outro lado,
o trabalho artístico, embora a arte decorra de interesses mais elevados do espírito e
realize a sua finalidade de modo a manifestar o absoluto, ela, porém, assim o faz
sempre em alguma medida no âmbito sensível, situando-se, portanto, na “[...] região
do absoluto na fronteira com o contingente” (Hindrichs, 2018, p. 33).

No trabalho de concepção e execução da obra, o artista precisa partir do
núcleo híbrido da subjetividade artística, a fantasia, que torna possível o trabalho
com a imediaticidade sensível, mas, ao mesmo tempo, nessa imediaticidade, ele faz
manifestar para o espírito a totalidade infinita da ideia, de modo que o espírito se
conheça a si mesmo em sua unidade com a finitude sensível. Dessa forma, ao
mesmo tempo em que se estabelece em seu próprio território, por assim dizer, a
atividade artística está, em um certo sentido, situada em um meio termo entre a
atividade filosófica e a atividade artesanal. Em uma passagem emblemática de sua
estética, o filósofo alemão busca situar essa atividade com relação às outras duas
da seguinte forma:

Este tipo de produção contém em si, como atividade subjetiva,exatamente as mesmas determinações que nós encontramosobjetivamente na obra de arte; ele deve ser atividade objetiva que,porém, ao mesmo tempo, tem em si o momento da sensibilidade eda imediaticidade. Entretanto, ele não é, por um lado, apenastrabalho mecânico, como mera destreza sem consciência no manejosensível ou atividade formal segundo regras fixas aprendidas;tampouco é, por outro lado, uma produção científica que passa dosensível para representações abstratas e pensamentos ou que operatotalmente no elemento do puro pensar; mas o lado do espiritual e do

39 Hegel expressa isso de diferentes formas. Quando, por exemplo, ele discute o modo como seconstitui a inspiração do artista para produzir arte como um dom, ele nos diz que: “E este dom deconfiguração ele possui não apenas enquanto representação, imaginação e sentimento teóricos,mas também imediatamente enquanto sentimento prático, ou seja, enquanto dom de execuçãoefetiva. Ambos estão conectados no autêntico artista” (VAesth I, 370).



68
sensível deve estar na produção artística unificado (HEGEL, VAesthI, 62).

Tendo isso em vista, ocupamo-nos em comparar a atividade artesanal com a
arte, apontando os seus pontos em comum e, uma vez tendo indicado que a arte é
artesanato suprassumido, mobilizamos conceitos mais gerais para diferenciar as
duas atividades, com base tanto na discussão sobre a fantasia quanto sobre a
finalidade absoluta que é posta pela subjetividade produtora. Já no que diz respeito
à comparação entre a atividade filosófica com respeito à atividade artística,
mostraremos que ambas não se distinguem em termos de conteúdo ou finalidade. A
diferença da atividade artística com relação à filosófica vai se verificar sobretudo no
modo de lidar com esse conteúdo: o artista assim o faz por meio da fantasia, ao
passo que o filósofo por meio do pensamento puro.

Com isso, esperamos satisfazer o propósito de discutir qual é especificamente
a natureza do trabalho artístico e como ele se constitui frente aos demais.
2.2 Enquadramento geral da estrutura teleológica da atividade artística

A discussão que desenvolvemos até aqui indicou que o trabalho do artista
em sua totalidade não está meramente circunscrito ao espectro da teleologia
externa. Do nosso ponto de vista, alguns aspectos relacionados à discussão em
torno da intenção subjetiva do artista, do meio (como atividade e instrumento) e da
obra como finalidade efetivada ajudam-nos a compreender melhor como esse
trabalho está associado à teleologia interna. Cabe a presente seção, portanto, tratar
desses três pontos (intenção subjetiva, meio e fim realizado) e analisar mais de
perto os seus desdobramentos.

Para apontar para a intenção subjetiva do artista, precisamos remeter a uma
discussão sobre as carências mais amplas que movem o próprio espírito. Para
Hegel, considerando que “[...] a obra de arte como produto do espírito é feita pelo
ser-humano [...]” (VAesth I, 50) de modo a elevar os frutos de sua atividade a um
patamar superior, é preciso indicar “[…] qual a necessidade do ser humano em
produzir obra de arte [...]” (VAesth I, p. 50). Ora, essa necessidade inarredável diz
respeito ao impulso do espírito que se volta para compreender a si próprio enquanto
totalidade e que se dispõe a agir para dar forma objetiva a essa compreensão, por



69
meio de sua atividade no mundo. Ou seja, essa necessidade está plenamente
vinculada ao impulso geral humano de estabelecer e alcançar por si e para si 40 a
finalidade de expressar-se e de conhecer-se a si naquilo que se lhe apresentava
inicialmente como imediato.

A carência universal e absoluta da qual a arte nasce (segundo seulado formal) encontra sua origem no fato de que o ser-humano é umaconsciência pensante, isto é, que ele faz para si, a partir de si, o queele é e o que, em geral, é. [...] Essa consciência de si o ser-humanoalcança de dois modos: em primeiro lugar, teoricamente, na medidaem que, no interior, ele deve trazer à consciência o que semovimenta no seio humano, o que nele mexe e impulsiona e, emgeral, visualizar e representar o que o pensamento encontra comoessência, bem como fixar e reconhecer somente a partir de si o quenele foi suscitado por meio dele mesmo e do que foi recebido desdefora. Em segundo lugar, o ser humano torna-se para si através daatividade prática, na medida em que ele tem o impulso de produzir-sea si mesmo e igualmente se reconhecer a si mesmo naquilo que aele é dado imediatamente, que está disponível externamente paraele. Esse objetivo ele realiza através da alteração das coisasexternas, nas quais ele imprime o selo de seu interior e nelasreencontra então suas próprias determinações. O ser-humano fazisso para retirar, como sujeito livre, a frágil estranheza do mundoexterior e usufruir na figura das coisas apenas uma realidade externade si mesmo (HEGEL, VAesth I, 50-51).
De uma forma geral, é possível dizer que a necessidade de produzir obras de

arte parte do interior de uma intencionalidade espiritual que quer externar-se,
transformando as coisas e conferindo um rosto humano ao mundo; de modo que o
sujeito possa se sentir em casa na dimensão da realidade objetiva por ele
trabalhada. De fato, podemos dizer que, em alguma medida, isso está presente nas
diversas atividades humanas, pois, em seu conjunto, elas promovem o reencontro
do espírito consigo mesmo, nisso que foi produzido por ele. Porém, esse reencontro
ocorre de forma parcial e é como um efeito colateral dessas atividades produtivas,
no sentido de que não é exatamente o conhecimento de si que o ser humano está
buscando quando ele se propõe a satisfazer as suas carências corriqueiras.

Na arte, por seu turno, o artista busca intencionalmente, como propósito
específico de seu trabalho, satisfazer carências mais complexas e elevadas que
remetem o agente autoconsciente a si mesmo como sujeito objetivado. Sendo
40 E aqui temos em mente o duplo sentido do termo alemão für sich, cuja tradução para nossovernáculo (para si ou por si) permite compreender uma ação em que o agente age e sabe pormeio de si e tem a si mesmo como fim dessa ação e desse saber.



70
assim, se fôssemos considerar o artista em sua atividade como estando totalmente
inconsciente dos propósitos últimos do espírito absoluto, teríamos razão em tomar o
seu trabalho como algo externo e finito, portanto, como identificado com qualquer
outra forma de trabalho realizado sobre a imediatez do real. Porém, se partirmos da
ideia de que o artista, através da fantasia, está em comunhão com o espírito e que
ele mesmo é espírito individualizado que tornou possível a unidade indivisa da
dimensão subjetiva e objetiva na arte, então precisamos assumir outra perspectiva.

Nesse sentido, o que podemos chamar de intenção subjetiva que move a
atividade de produção da obra de arte precisa ser considerada pelo prisma da
fantasia como uma espécie de razão imagética, tal como vamos mostrar de forma
mais detida na próxima seção. Por ora, cabe indicar resumidamente que a fantasia
do artista, enquanto centro da “atividade subjetiva produtora” (VAesth I, p. 362), não
só opera em função da finalidade espiritual, como também é a autoconsciência viva
e autorrealizadora dessa finalidade. Nesse sentido, ela é a faculdade do artista que
contribui para silogizar a subjetividade e a objetividade no ato mesmo de produção
da obra, “pois ele [o artista] enquanto sujeito concluiu-se totalmente com o objeto e
criou a incorporação artística a partir da vitalidade interna de seu ânimo e fantasia”
(VAesth I, p. 376).

No que diz respeito aos instrumentos e à própria atividade no contexto do
processo de produção artística, não podemos nos eximir de fazer algumas ressalvas
importantes antes de apontar para o que nos interessa considerar. Por um lado, é
bem verdade que, na produção da obra, a atividade do artista e o instrumento
utilizado não se apresentam sempre como se já tivessem superado de forma
definitiva a cisão que os situa em lados distintos. Basta, então, dirigir nossos olhares
para o escultor no exercício do seu ofício, por exemplo, para podermos constatar
que esse trabalhador não apenas faz uso de instrumentos que se colocam de forma
independente com relação às suas atividades, mas também que esses instrumentos
se apresentam como objetos completamente estranhos aos fins almejados.

Por outro lado, porém, pode-se dizer que, na produção da arte, não faz mais
sentido pressupor, como era na abordagem lógica, que o instrumento utilizado pelo
artista venha a se elevar acima da sua própria obra. De fato, parece-nos legítimo
afirmar que o instrumento só é mais importante e elevado do que a finalidade
alcançada, na medida em que o objetivo da atividade é colocado como um bem que



71
se esgota com seu consumo. Porém, na arte ocorre algo completamente diferente,
pois o que nela se alcança como obra é a finalidade racional última do espírito que
se faz absoluto em sua realização. Sendo assim, seria absurdo afirmar que o cinzel
teria mais importância, valor e significado do que a estátua que o escultor esculpe
por meio desse instrumento.

Podemos somar a isso outra observação que parece pertinente no contexto
dessa discussão. Essa observação diz respeito à necessidade de considerar o fato
de que a cisão entre atividade e instrumento anteriormente mencionada pode
aparecer, em alguns casos, como superada, pelo menos em alguma medida. Esse
parece ser justamente o caso das artes particulares representativas do romântico,
em especial, em seu aspecto performático, ou seja, na vivacidade da execução para
um público. Assim acontece, por exemplo, com a atividade do ator, do cantor ou
mesmo do poeta, os quais fazem uso de suas vozes e dos seus corpos (gestos,
fisionomias, movimentos etc.) para produzir arte. Nesse caso, podemos dizer que a
voz e o corpo são, ao mesmo tempo, instrumento e parte intrínseca da própria obra
que se faz viva com o atuar do ser-humano em sua inteireza como ser-humano
(VAesth II, 262).

Já no que diz respeito à finalidade executada, devemos lembrar mais uma vez
que, para Hegel, as obras do Espírito Absoluto existem para satisfazer uma carência
absoluta e sua finalidade, uma vez alcançada, não se converte em um meio para se
alcançar outro fim. A arte é, em última instância, produto do trabalho do espírito que
busca conhecer a si mesmo em suas próprias obras. Em outras palavras, a
finalidade da arte não está fora dela, mas nela mesma. Por conseguinte, sua
finalidade não é a do tipo que permanece enquanto meio que nunca chega
propriamente ao fim último, tal como expomos anteriormente a respeito da finalidade
parcialmente alcançada no âmbito da teleologia externa.

Contra isso deve-se afirmar que a arte é chamada a revelar averdade na forma da figuração artística sensível, a expor aquelacontraposição reconciliada e, com isso, tem seu fim último em si,nesta exposição e revelação mesmas. Pois outros fins, comoinstrução, purificação, aperfeiçoamento, aquisição de dinheiro, buscade glória e honra não dizem respeito à obra de arte como tal e nãodeterminam o conceito da mesma (HEGEL, VAesth I, 82).



72
Se anteriormente, portanto, as carências que eram satisfeitas por meio do

trabalho eram finitas, agora, as carências humanas que são satisfeitas por meio do
trabalho do artista são absolutas. O trabalho artístico, então, situa-se no amplo
conjunto das esferas das atividades humanas, mas em um sistema no qual cada
círculo mais baixo se lança para além de si mesmo no amplo reino das atividades
humanas. Nesse contexto, o trabalho artístico não se inscreve no mesmo patamar
que as demais atividades, na esfera finita, “[…] na medida em que em um círculo
existem modos mais elevadas do que outros [...]” (VAesth I, 131) e a arte, como algo
vinculada ao espírito absoluto, situa-se, em termos de conteúdo, na mesma
dimensão que a religião e a filosofia. Muito embora, claro, a filosofia tenha
prevalência máxima em relação à arte (assim como em relação à religião), como
será discutido na seção 2.4, o fato é que a finalidade que a arte torna efetiva é uma
finalidade absoluta, como é absoluta a carência que lhe deu ocasião.

Lancemos um olhar geral sobre o conteúdo total de nosso ser aí,assim nós já encontramos em nossa consciência comum a maiordiversidade de interesses e suas satisfações. Em primeiro lugar, oamplo sistema das necessidades físicas, para o qual trabalham ogrande círculo da indústria em seu vasto funcionamento e conexões,comércio, navegações e as artes técnicas; mais elevado que isso, omundo do direito, as leis, a vida na família, a particularização nosestamentos, o domínio englobante do Estado; em seguida, anecessidade da religião, que se encontra em si em cada ânimo eobtém sua satisfação na vida eclesial; finalmente, a atividade muitasvezes dividida e entrelaçada na ciência, que em si tudo abarca, natotalidade do conhecimento e reconhecimento. Dentro desse círculo,destaca-se então a atividade na arte, o interesse pela beleza e asatisfação espiritual em suas criações (HEGEL, VAesth I, 131).
Ora, nas esferas dos interesses mais elementares do ser-humano, que vai da

busca e obtenção de comida até o fazer-se cidadão de um estado particular, o
espírito encontra-se dilacerado pela finitude dos fins mediados por suas atividades.
A fome e a sede, uma vez satisfeitas, em pouco tempo tornam-se novas carências, e
a vida no interior do Estado está limitada a este ou àquele Estado específico
(einzelne Staat) e sempre se busca uma ampliação dessa participação (VAesth I).
Dessa forma, abre-se uma lacuna entre a carência e a satisfação dessa carência, na
qual os momentos se apresentam novamente como momentos distintos. Assim,
esses momentos aparecem como não estando definitivamente conciliados, de modo



73
que uma finalidade alcançada sempre dá lugar a uma nova carência na busca de
uma outra satisfação até o infinito41. E é isso que Hegel procura deixar claro, quando
diz que “onde, porém, está a finitude, aí irrompe também a oposição e a contradição
sempre renovadas e a satisfação não sai do relativo” (VAesth I, 137). Nessa
dimensão da finitude, portanto, o ser humano não se encontra plenamente consigo
mesmo, por isso, o que ele busca é a “[...] região de uma verdade mais elevada,
mais substancial, na qual todas as oposições e contradições do finito possam
encontrar a sua última solução e a liberdade sua plena satisfação” (VAesth I, 137).

Essa verdade mais elevada é alcançada primeiramente no âmbito da arte
como expressão do espírito absoluto, como já indicado. E, uma vez tomado como
finalidade plenamente realizada no contexto específico da bela arte, o objeto
transfigurado pela atividade do artista alcança o seu ponto máximo, ou seja, ele não
comporta um além de si. Ele é presença absoluta do verdadeiro infinito que se
manifesta na finitude sensível em conexão total com essa finitude.

Esse desdobramento dos interesses infinitos do ser humano, que surge a
partir de sua necessidade de produzir arte, está atrelado à própria verdade que é
buscada e manifestada na obra de arte, portanto, àquilo que se alcança de forma
definitiva no objeto enquanto belo, ou seja, na manifestação do espírito no sensível
enquanto ideal. Em sua discussão sobre o belo, o filósofo alemão insiste justamente
na defesa de que ele precisa ser considerado nessa sua liberdade. Isso porque, uma
vez produzido e tornado obra, a arte assim cumpre a sua destinação última e não se
rebaixa a outros fins finitos. Por isso mesmo, o que está em jogo nessa
consideração não pode ser abarcado nos limites do mero entendimento, uma vez
que ele “[...] permanece sempre no finito, unilateral e não-verdadeiro. O belo, ao
contrário, é em si mesmo infinito e livre” (VAesth I, 152). A liberdade ou infinitude do
belo artístico, em sendo ideia, só poderia ser tomado por Hegel também aqui da
perspectiva da razão, tanto em seu caráter teórico quanto prático.

Do ponto de vista teórico da consideração do belo, Hegel defende que o lado
subjetivo não pode assumir um caráter passivo diante “[…] das coisas, cuja
autonomia é pressuposta” (VAesth I, 153), ou seja, na esfera de uma objetividade
que repousaria em si mesma, independentemente de um sujeito. Se assim o fosse,
41 Infinito aqui no sentido de mau infinito, claro, ou seja, que permanece sempre como um dever quenão se cumpre ou, o que é o mesmo, como uma progressão que nunca se alcança a si mesma, eque se mostra, portanto, como um outro finito.



74
o conceito ocorreria como algo alheio a essa esfera que, por sua vez, se
apresentaria como um além e uma barreira para esse conceito. Assumir tal
perspectiva pressupõe aceitar que o sujeito estaria limitado a pôr-se, na melhor das
hipóteses, na recepção de um objeto dado e disponível fora dele, que tanto poderia
quanto não poderia oferecer-se a sua intuição ou representação.

Nessa recepção, o sujeito não se apresentaria tal como deveria ser, ou seja,
como “autodeterminação em seu outro” (VAesth I, 149) e, por conseguinte, “com
esta liberdade unilateral do objeto é posta imediatamente a apreensão não-livre do
sujeito” (VAesth I, 153). Assim sendo, não se poderia falar propriamente de belo,
pois, para ocorrer propriamente de forma imagética no mundo, “[...] o objeto belo
deixa aparecer em sua existência o seu próprio conceito realizado e mostra nele
mesmo a unidade e vitalidade subjetivas” (VAesth I, 155), ao mesmo tempo em que
“ele [sujeito] se torna concreto em si mesmo neste objeto” (VAesth I, 155). Mas é
justamente essa articulação orgânica entre objetivo e subjetivo que não ocorre
nesse caso em tela.

Do ponto de vista prático, inversamente, Hegel afirma que o objeto belo não
pode sofrer a violência de um sujeito desejante que o manipula ao seu bel-prazer
para satisfação de fins estranhos a esse objeto. Essa tirânica disposição do sujeito
“[...] contra o ser e as propriedades da coisa” (VAesth I, 153), só poderia
verdadeiramente estabelecer-se “[...] na medida em que ele aniquila os objetos ou
mesmo os transforma, processa, forma, suprassume suas qualidades ou os deixa
atuar uns sobre os outros, água, por exemplo, sobre fogo, fogo sobre ferro, ferro
sobre madeira etc.” (VAesth I, 153). Ora, isso pressuporia uma relação desigual e
violenta que colocaria a dimensão objetiva a serviço dos desejos subjetivos. Dessa
vez, portanto, seria o sujeito na sua liberdade unilateral que faria do objeto algo não
livre, e o objeto belo perderia a sua própria essência enquanto tal.

Contra isso, Hegel esclarece que a exigência que se coloca diante do objeto
belo é a de que o sujeito supere sua disposição em impor “[...] seu fim contra o
objeto e considere o mesmo como independente em si, como fim em si mesmo”
(VAesth I, 155). Com isso, o próprio sujeito ganha, em termos de uma liberdade
propriamente racional. Isso porque, enquanto o objeto se torna livre, por não estar
mais submetido a fins externos, ocorre que:



75
Ao mesmo tempo, a relação não-livre do sujeito prático desapareceu,pois ela não mais se diferencia a si em intenções subjetivas etc. e emseu material e meio e na relação finita do mero dever ao permanecerna implementação de intenções subjetivas, mas tem diante de si oconceito e a finalidade plenamente realizados (HEGEL, VAesth I,155).

Podemos dizer, portanto, que a consideração específica da bela obra, uma
vez que ela se apresenta como algo acabado diante do público, exige que os dois
lados, o subjetivo e o objetivo, sejam considerados plenamente unificados como
ideia que aparece no sensível. Assim, o que temos propriamente em termos da
exigência livre do belo, do ponto de vista teórico e prático, é uma relação
desinteressada, porém ativa, entre a dimensão subjetiva e a dimensão objetiva que
estão em jogo no âmbito da estética. Nessa relação, nenhum dos dois lados em
questão fica submetido ao outro, mas, na verdade, convergem em uma unidade
propriamente livre em que cada lado se conserva em sua totalidade. Ou seja, do
ponto de vista do verdadeiro interesse da arte, essa unidade ideal é alcançada, e,
portanto, o sujeito se encontrou, no interior de sua própria atividade, plenamente
com o objeto.

Essa unidade do subjetivo e do objetivo alcançado na bela arte como
finalidade última da atividade artística está relacionada a uma espécie de vitalidade
espiritual que tem paralelo com a vitalidade da natureza. Ora, como sabemos, o
organismo natural não se constitui como unidade simples, mas como unidade
concreta de diferentes determinações articuladas pela sua atividade finalística como
vivente. É assim que a “vitalidade da natureza orgânica contém tais diferenças da
existência real dos membros assim como da alma neles existindo simplesmente
para si e, no entanto, [contendo] igualmente esta diferença como unidade mediada”
(VAesth I, 161). Da mesma forma, a obra de arte é, pelo menos virtualmente, uma
totalidade orgânica em que a alma se diferencia, como conceito simples, do corpo,
enquanto objeto existente com múltiplas partes independentes entre si, ao mesmo
tempo em que esta alma, em sua atividade, unifica essas partes em um todo
complexo. Nesse sentido, a “necessidade da bela arte” assim como “a tarefa da
mesma”, como diz Hegel (VAesth I, 202), está relacionada com a sua vocação em
“expor o fenômeno da vitalidade e especialmente da animação espiritual também
externamente em sua liberdade e fazer o exterior adequado a seu conceito”.



76
Poder-se-ia objetar, porém, que, para se ter atingido esse nec plus ultra do

objeto trabalhado enquanto obra de arte bela, foi antes necessário que o artista em
seu processo produtivo interviesse contra o ser da matéria a ser configurado
artisticamente. Ou seja, o artista teria que atuar para transformar as qualidades
originais dos objetos, submetendo-os a relações estranhas a esses mesmos objetos,
utilizando-os para criar obras de arte. Porém, essa objeção pode ser considerada
legítima apenas de um ponto vista unilateral.

De fato, se voltarmos nossa atenção, em especial, ao processo de produção
das artes plásticas, poderemos constatar facilmente que esse processo está
vinculado à manipulação mecânica, e mesmo química, dos objetos; de modo que
eles sejam dobrados tecnicamente aos propósitos do artista. Porém, esses
propósitos são puramente estéticos e orientados por uma finalidade espiritual que
configuram artisticamente a imediatez natural para uma satisfação, não diretamente
na superfície material do objeto, mas em sua idealidade mediada. Portanto, não está
em jogo aqui uma relação interessada no sentido de que esses objetos venham a
ser submetidos pelo desejo particular (VAesth I, 58), de modo a dispô-los como
coisas a serem utilizadas como meios ou objetos imediatamente disponíveis para o
consumo.

Além disso, há que se dizer que esse aspecto técnico de manipulação do
objeto não se sobressai na totalidade do fazer artístico. O progresso das formas de
arte e das artes particulares a elas atreladas vai mostrar que essa prevalência do
aspecto técnico da atividade artística vai dando cada vez mais lugar ao gesto
predominante poético enquanto atividade criativa. Esse gesto é o voltar-se do
espírito sobre si mesmo no interior da fantasia; tal como analisaremos no âmbito da
poesia no contexto de discussão do trabalho do artista na modernidade.
2.3 Abordagem expressivista da subjetividade produtora e seus
desdobramentos

Podemos dizer que a atividade subjetiva produtora pode ser entendida como
algo que remete a uma autoconsciência fantasiadora singularizada que se põe e se
expressa por meio de sua atividade em identidade com o espírito em seu sentido
mais amplo. Assim, no âmbito da arte, é a fantasia que torna explícita não só a



77
unidade do subjetivo e do objetivo, mas também é nela que se estabelece o vínculo
indissociável entre a finitude do artista em sua subjetividade e a infinitude do espírito
no trabalho de produção da arte.

Assim sendo, por um lado, a autorrealização da subjetividade do artista não é
a dele apenas, mas da totalidade do sistema de cultura da qual ele faz parte, e que,
por sua vez, remete para o próprio espírito como absoluto. Por outro lado, como
subjetividade que se desdobra no agir produtivo de seu trabalho, o artista não é um
mero meio através do qual o espírito vem agir, mas ele mesmo é espírito
mediatizado pela fantasia enquanto singularidade viva e autoconsciente42 que atua
no sensível. Dessa forma, essa subjetividade faz ver, por meio do resultado de sua
atividade, essa unidade que se concretiza no objeto artístico como expressão do
conteúdo que foi apropriado e transformado pela fantasia.

A constituição ativa da subjetividade produtora, portanto, aponta justamente
para o esforço empreendido por parte do espírito no sentido de transformar de forma
autoconsciente para si aquilo que existe como algo dado e, inversamente, tornar
esse para si em uma exterioridade por meio de suas produções. Isso ocorre de tal
modo que, nessa exterioridade, o espírito possa “ao mesmo tempo imprimir o selo
de sua própria infinitude e de seu livre retorno sobre si mesmo” (VAesth I, p. 204).
Nesse contexto, o espírito não pode relacionar-se consigo mesmo no seu outro, a
não ser de forma ativa. Como afirma Hegel (Enz III, § 378, Z., 12), “o espírito não é
um que repousa, mas antes o absolutamente diligente, a pura atividade [...] - não o
abstratamente simples, mas em sua simplicidade, ao mesmo tempo, um diferenciar-
se-de-si-mesmo [...]”. O espírito nos diferentes momentos desse diferenciar-se é
uma só atividade na qual o outro de si apresenta-se como resultado da
exteriorização do seu si mesmo.

Na medida em que o espírito é ativo, porém, nisto reside o fato deque ele se exterioriza. Tem-se, por isso, que considerar o espíritonão como um ens sem processo, tal como ocorreu na metafísicaantiga, que separava a interioridade sem processo do espírito de suaexterioridade. É de se considerar o espírito essencialmente em suaconcreta efetividade, em sua energia, e de tal modo que as

42 Obviamente que vale para a subjetividade do artista o que vale para a subjetividade em geral. Naspalavras de Pinkard, “ser uma vida aperceptiva – um sujeito – é saber que ela é esta forma de vidaexatamente por estar sob o conceito, e ela está sob aquele conceito por submeter-se a si mesmaàquele conceito” (Pinkard, 2015, p. 3).



78
exteriorizações mesmas sejam reconhecidas como determinadaspela sua interioridade (HEGEL, Enz I, § 34, Z., 101).

Em resumo, o espírito, na medida em que é essa atividade que se exterioriza,
pressupõe um diferenciar-se de si a partir da sua subjetividade para expressar-se a
si mesmo nos seus produtos. Mas igualmente ele exige um retorno sobre si diante
desses produtos de modo a identificar-se autoconscientemente consigo mesmo na
sua exteriorização, na medida em que ele é a atividade e o resultado dessa
atividade. Portanto, ele é essa atividade circular sobre si mesmo na medida em que
ele se autoproduz e se autoconhece nessa autoprodução.

Por isso que é como efetividade (Wirklichkeit) concreta, e, portanto, como
energia (Energie)43, como citado acima, que o espírito em sua atividade deve ser
considerado. E como nada no efetivo vem de fora dele e como sua própria
exteriorização não permanece alheio a ele (Enz I, § 142, 279), então essa
efetividade é um operar (werken) para produzir (wirken) um efeito (Wirkung) sobre si
que faz de si mesmo obra (Werk) que, por sua vez, tem eficácia ( Wirksamkeit) sobre
si em seu exteriorizar.

Desse ponto de vista, o termo “expressivismo” parece-nos o mais adequado
para indicar os contornos dados por Hegel ao modo de operação espiritual. Com
isso, temos em vista o que Taylor (2005, p. 13) entende por esse termo ao se referir
à totalidade da vida e da atividade humana, de uma forma geral, e à produção
artística, de forma específica44. De acordo com o autor, esse conceito comporta dois
43 Como tal, energia remete a Energéia que é um termo generalíssimo que, em linhas gerais, dizrespeito à atividade que culmina em uma obra (Ergon) em função da qual a atividade se processa(Bellintani, 2019, p. 59). Nesse mesmo sentido, Hegel, ao discutir as concepções de Platão eAristóteles sobre a ideia como identidade entre o interior e o exterior, usa o termo Wirklichkeitcomo tradução para Energéia (Enz I, § 142, 281). Nesses termos, faz sentido, do ponto de vistahegeliano, entender que o espírito realiza um trabalho sobre si mesmo e que o produto dessetrabalho seja esse mesmo espírito como obra. No esforço de diferenciar o seu método deabordagem do método hegeliano, Marx (2013, p. 129) defende que “meu método dialético, emseus fundamentos, não é apenas diferente do método hegeliano, mas exatamente seu oposto.Para Hegel, o processo de pensamento, que ele, sob o nome de Ideia, chega mesmo atransformar num sujeito autônomo, é o demiurgo do processo efetivo, o qual constitui apenas amanifestação externa do primeiro. Para mim, ao contrário, o ideal não é mais do que o material,transposto e traduzido na cabeça do homem”. Aqui Marx parece deturpar deliberadamente opensamento de Hegel, ao tentar estabelecer que a ideia ou processo de pensamento semanifesta, mas meramente em algo externo. Hegel, no entanto, não defende que o pensamentoseja uma potência abstrata que exerceria desde fora um domínio sobre a efetividade. Opensamento e a efetividade não são opostos, mas uma só e mesma atividade (Enz I, § 142, Z.,278). Além disso, o pensamento ou ideia a que Hegel se refere não é o que está na cabeça desteou daquele homem, mas sim o que racionalmente está presente no mundo, regendo-o de formaimanente como aquilo que nele vigora.44 Ao apontar para o caminho da discussão em torno do expressivismo de Hegel, que remete àherança deixada pela filosofia de Herder, Taylor nos ensina que essa discussão tem nas



79
compromissos básicos originários que subjazem ao sentido da autorrealização
humana no mundo. No primeiro deles, pressupõe-se que “[…] realizar a forma
humana envolve uma força interna impondo-se a si mesma na realidade externa [...]”
(Taylor, 2005, p. 15). A essa disposição autorrealizadora do sujeito associa-se uma
segunda, que é “[...] a noção de que a realização de uma forma clarifica ou
determina o que essa forma é [...]” (Taylor, 2005, p. 16), de modo que o sujeito se
compreende a si naquilo que ele expressa.

Ainda de acordo com Taylor (2005), esse duplo movimento, que acolhe em
parte a tradição aristotélica e em parte a corrente de pensamento que foi inaugurado
por Herder, procura oferecer uma resposta aos dualismos, nos quais acabou se
enredando a filosofia moderna. Nas palavras deste intérprete,

a teoria expressivista, como um matrimônio do hilemorfismo e danova visão da expressão, é radicalmente antidualista. E assim era ateoria do sujeito de Hegel. Foi um princípio básico do pensamento deHegel que o sujeito e todas suas funções, embora espirituais, fosseminescapavelmente incorporadas; e isso em duas dimensõesrelacionadas: como um ‘animal racional’, isto é, um ser vivente quepensa; e como um ser expressivo, isto é, um ser cujo pensar sempree necessariamente expressa a si mesmo em um meio (Taylor, 2005,p. 82-83).
Trazendo essa discussão para o âmbito da produção artística, fica indicado

logo de início que a filosofia de Hegel não se limita a uma visão que assume que a
subjetividade se esgotaria em si mesma em uma dimensão meramente interior, ou
mesmo que ela ocuparia por si só uma posição central no tratamento da estética 45.
De fato, se assim o fosse, não se poderia falar de forma legítima em liberdade,
tampouco de uma atividade de produção propriamente dita. Falar sobre liberdade
em termos hegelianos exige de nós que assumamos que o aspecto subjetivo esteja
em plena união com o aspecto objetivo, de forma a não subsistir um além ao lado de
um sujeito que se ocuparia apenas de seus próprios conteúdos internos (VAesth I,

pretensões de uma revalorização moderna da arte um de seus principais nascedouros. Ocomentador ressalta que essa questão em torno da arte terá implicações importantes para ocomportamento estético subsequente: “Uma vez que a arte foi vista como expressivista neste novosentido, o artista foi visto como um criador, e um novo ímpeto foi dado ao tema do gênio no séculodezoito, um poder para o qual nenhuma fórmula poderia ser dada de antemão, mas que poderiaapenas ser revelada em seu desdobramento” (Taylor, 2005, p. 20-21).45 Quanto à questão da centralidade, Werle nos lembra que “[...] a subjetividade, tomada em suaunilateralidade e abstração, não constitui, na estética de Hegel, uma determinação central, cabefrisar, ‘exclusiva’ para a verdade da obra de arte” (Werle, 2008, p. 176).



80
134). Do mesmo modo, discutir a noção do produzir (Hervorbringen ou Produzieren),
como o próprio termo indica46, implica admitir que haja um ato que conduz, diante da
própria consciência daquele que produz e da consciência de um outro, à efetivação
de um objeto artisticamente configurado.

Ora, no que diz respeito à subjetividade do artista, devemos dizer que este é
um tópico que está inscrito como parte de uma discussão mais ampla em torno da
ideia e da manifestação de sua verdade no sensível. Com efeito, é o belo artístico,
como sabemos, em última instância, o núcleo de abordagem da filosofia da arte
hegeliana. Enquanto tal, essa abordagem estética de Hegel é dedicada tanto ao
conceito mais geral do belo, quanto ao modo como ele aparece historicamente na
imediaticidade sensível (VAesth I, 362). Mas, nem por isso, essa questão da
subjetividade do artista, que tem na fantasia o seu ponto fulcral, deixa de ser de
grande interesse para a estética de Hegel47, “[...] visto que a obra de arte brota do
espírito, é necessário, com isso, uma atividade subjetiva produtora, a partir da qual
ela provém e é, como produto da mesma, para outro, para a intuição e sensibilidade
do público. Essa atividade é a fantasia do artista” (VAesth I, 362).

Werle (2009), em seu artigo intitulado Subjetividade Artística em Goethe e
Hegel, adverte-nos para o fato de que determinar em que consiste especificamente
para Hegel o modo como se constitui a subjetividade do artista é uma tarefa árdua.
A dificuldade da tarefa parece ser agravada pelo fato de as Preleções sobre a
Estética considerarem, por vezes, como Werle indica, a subjetividade do artista
como tema de pouca relevância, tal como ocorre em alguns momentos das
exposições de Hegel48. Ademais, do ponto de vista de Werle, a abordagem de Hegel
46 Tanto no latim quanto no alemão, o termo “produzir” guarda o sentido de conduzir ou trazer paradiante. Com isso, é estabelecida uma relação semântica com uma atividade que se constitui comoum esforço em que se inaugura uma presença objetiva que se coloca necessariamente frente aum sujeito com o qual dialoga. Isso se coaduna perfeitamente com a necessidade da arte.Lembremos o que Hegel diz: “A primeira, a originária necessidade da arte é que umarepresentação, um pensamento é produzido (hervorgebracht) provenientemente do espírito,produzido (produziert) através do ser humano como sua obra e posta a partir dele, assim comosão as representações na linguagem, as quais o ser humano comunica e faz compreensíveis paraoutros” (VAesth II, p. 272).47 Lembremos mais uma vez o que já foi dito em nota na introdução, ou seja, que Hegel em suaestética não se ocupa tanto com a questão do juízo de gosto e temas correlatos, mas, sobretudo,com “[...] a obra de arte como alguma coisa objetiva e a atividade produtiva do artista[...]”(Speight, 2015, p. 111).48 Aqui Werle aponta para os cadernos de Von der Pfordten referentes às lições de estéticaministradas por Hegel em 1826, nos quais se encontra a seguinte fala: “esse lado subjetivoapenas tem de ser mencionado porque não tem interesse para a nossa abordagem, pois existemsomente poucas determinações sobre o assunto” (Hegel apud Werle, 2009, p. 15). Parece-nos,porém, que o subcapítulo o Artista, das Preleções sobre a Estética, editada por Hotho, permite-nos



81
não apresentaria algo de inovador sobre o processo criativo do artista, já que,
segundo ele, o filósofo alemão apenas “se limita a articular noções sobre o processo
criativo que, desde o século XVIII, são demasiadamente conhecidos” (Werle, 2009,
p. 178).

Como forma de superação das dificuldades mencionadas, Werle propõe que
seja feita uma análise das considerações de Hegel em torno de Goethe como uma
espécie de caso modelo que oferece os contornos particulares para uma
consideração mais geral daquilo que consiste a perspectiva hegeliana sobre a
natureza da subjetividade do artista.

Há, porém, um modo mais produtivo de interpretar esse subcapítulo[O Artista], caso procuremos localizar tanto o interlocutor implícito deHegel quanto o modelo de subjetividade disso decorrente. Nos doiscasos, percebe-se que Hegel estabelece, mais uma vez em suaestética, um diálogo com Goethe e o toma como referência central(Werle, 2009, p. 178).
Em que pese o fato de essa abordagem ser bastante cuidadosa e de contar

com resultados fecundos, não seria incorreto também afirmar que, ao fim e ao cabo,
o próprio caso de Goethe, como paradigma de estudo da subjetividade do artista,
pode ser entendido, em última instância, como a atualização histórica de uma ideia
normatizadora do que, em geral, vem a ser um artista.

Sendo assim, entendemos que se faz necessário insistir na abordagem que
parta, digamos, de uma consideração ideal das determinações da subjetividade do
artista, levando em consideração a sua atividade interna. Com efeito, tentar
descrever a subjetividade do artista voltada para a atividade que lhe é própria –
mesmo que fiquemos menos com o seu o quê (a sua natureza) do que com o seu
como (seu modo de operação) – pode nos ajudar a compreender o que é
estabelecido como estrutura formal daquilo sobre o qual nos debruçamos, mas
também aquilo que se configura como desdobramento histórico dessa estrutura.

De acordo com o nosso ponto de vista, essa compreensão do artista em sua
subjetividade pode ser construída, em larga medida, a partir daquilo mesmo que
Hegel nos oferece no mencionado subcapítulo o Artista (Der Künstler), presente nas
Preleções sobre a Estética, tal como se encontra na edição de Hotho. Embora não

essa análise da subjetividade do artista, desde que ela não seja limitada a algo idiossincrático,relativo ou particular como o adjetivo subjetivo muitas vezes dá a entender.



82
se deva desconsiderar os diversos pontos que merecem justificadas objeções, o fato
é que é a partir deste subcapítulo que temos indicado os elementos fundamentais
que apontam para a subjetividade do artista naquilo que nos limitamos a abordar, ou
seja, sua capacidade produtora que tem sua centralidade na fantasia.

Ora, a nosso ver, é justamente em torno dessa centralidade da fantasia no
âmbito da subjetividade produtora espiritualizada que devemos situar a nossa
discussão.

A propósito da fantasia, podemos afirmar de forma um pouco mais ampla que
ela é a fonte espiritual que indica o vínculo que o artista experimenta em seu próprio
interior entre a dimensão racional do espírito e o fenômeno sensível. É também a
partir dela que o artista é capaz de plasmar na singularidade o modo como o espírito
se autodetermina em sua liberdade no seu percurso de autoconhecimento, mesmo
que a própria arte deixe de ser a instância privilegiada de acesso às verdades mais
profundas. Enquanto tal, a fantasia constitui-se, portanto, como a própria estrutura
movente das aptidões do artista em sua tarefa de conferir forma ao conteúdo
absoluto, de modo a articular, na unidade individual da obra, a racionalidade que
atravessa e preenche a sua própria interioridade.

Dissemos anteriormente que a fantasia para o artista é uma espécie de razão
imagética49, na medida em que ela confere uma corporalidade sensível singular a um
sentido universal. O próprio Hegel vai sempre reforçar a ideia de que a fantasia tem
que ver com a razão, mesmo que em um sentido formal. De forma geral, na
Enciclopédia das Ciências Filosóficas, ele afirma que

A fantasia é o ponto central, no qual o universal e o ser, o próprio e oser encontrado, o interno e o externo são fundidos completamenteem um [...]. Enquanto atividade dessa unificação, a fantasia é razão,porém apenas razão formal; na medida em que o conteúdo dafantasia como tal é indiferente, a razão como tal igualmente, contudo,determina o conteúdo da verdade (HEGEL, Enz III, § 457, 268).
Esse aspecto racional da fantasia vai sempre estar presente nas Preleções

sobre a Estética, mas, de forma específica, o que vai interessar nessa obra é a
fantasia em sua racionalidade como “[…] a faculdade geral para a produção
artística[...]” (VAesth I, 363). E pelo fato de que, para Hegel (VAesth I, 363), “a
49 Aqui transpomos para Hegel as palavras inspiradas em Diderot quando este diz que "ojulgamento é a qualidade dominante do filósofo; a imaginação, a qualidade dominante do poeta"(Diderot apud Gilman, 1952, p. 208).



83
fantasia é criadora”, devemos cuidar para “não confundir a fantasia com a mera
imaginação passiva” (VAesth I, 363), muito embora esta última pertença à primeira e
constitua-se em função dela, já que a fantasia, como o lado ativo ou espontâneo,
guarda em si mesma o momento receptivo da imaginação. Nesse sentido, ela
apreende a efetividade em seu lado interior e exterior por meio de imagens, mas, ao
mesmo tempo, avança para além desse momento ao mediar de modo transformador
o racional e o sensível como significado configurado em imagem, mantendo o
compromisso com a estrutura essencial da totalidade da ideia.

Abordar a fantasia nesses termos implica assumir que a consideração do
processo de criação por parte do artista precisa estar atenta ao todo em suas
múltiplas determinações e configurar na obra o conteúdo absoluto, em unidade com
a singularidade do objeto exposto artisticamente. Embora o artista não seja
convocado a lidar com a racionalidade pura, ou seja, na sua universalidade e na
forma discursiva do pensar, como é o caso da filosofia, conforme veremos mais
adiante, tal exigência não é pouco significativa. Isso porque, a partir da fantasia,
apresenta-se o que há de mais substancial na atividade artística, qual seja, o tomar
posse em sua própria interioridade de uma imagem - como figura sensível individual
imediatamente intuível ou representável – e de sua significação universal, com vistas
a conduzi-la para a conformação com o objeto que lhe é adequado.

Porquanto, a tarefa da fantasia consiste apenas nisso, dar-se a siuma consciência daquela racionalidade interna, não na forma deenunciados e representações universais, mas na figura e naefetividade individual. Assim, o que nele vive e fermenta, o artistadeve expor nas formas e fenômenos, cuja imagem e figura eleacolheu em si, na medida em que ele, nesse contexto, sabe geri-lospara seus fins, de tal modo que eles também, por sua vez, sejamcapazes de acolher em si mesmos o verdadeiro e expressá-locompletamente (HEGEL, VAesth I, 365).
Saber lidar com o verdadeiro que foi acolhido em sua própria interioridade e

poder conduzi-lo para uma forma sensível de acordo com uma finalidade posta por
si é a tarefa espiritual do artista que tem na fantasia o seu ponto de partida. Mas
esse processo capitaneado pela fantasia, porém, não pode ser entendido, do ponto
de vista hegeliano, de forma monolítica, mas como unidade de diferentes
disposições particulares da subjetividade do artista. Enquanto tal, a fantasia no
âmbito da estética é uma atividade que se desdobra em três momentos, que vão do



84
mais interior e formal para uma maior explicitação objetiva. O primeiro desses
momentos é o gênio (Genie); o segundo, o talento (Talent); por fim, o entusiasmo ou
inspiração (Begeisterung) ocorre como aquilo que fecha esse círculo.

O conceito de gênio, como muitos dos conceitos hegelianos, é bastante
polissêmico. Na presente discussão, porém, Hegel usa gênio como um momento da
fantasia, muito embora também ele, muitas vezes, o confunda com o todo do
movimento daquela, pois é talvez aquilo que melhor a ilustra. Neste contexto
específico de discussão, o gênio é tratado por nosso filósofo como o primeiro
momento da fantasia e, enquanto tal, assume uma função importante na totalidade
do processo de produção artística. Esse primeiro momento é, em larga medida, algo
que podemos denominar de formal em seu impulso teleológico. Isso porque o gênio
é a forma mesma que organiza e ativa a fantasia orientada por sua intencionalidade,
tornando possível a produção artística com vista à exteriorização daquilo que está
presente na interioridade subjetiva. Nas palavras do próprio Hegel,

o gênio é a capacidade universal para a verdadeira produção da obrade arte, assim como a energia da formação e do desencadeamentoda mesma. Do mesmo modo, porém, essa energia e aptidão são, aomesmo tempo, exclusivamente subjetivas, pois produzirespiritualmente pode apenas um sujeito autoconsciente que se põecomo finalidade um tal produzir (HEGEL, VAesth I, 366).
O gênio, por assim dizer, é a fantasia que se encontrou consigo mesma na

subjetividade do artista que quer e que sabe fazer uso dela para alcançar a sua
finalidade: a criação da obra. Nesse sentido, ao remeter de forma explícita, ainda no
âmbito subjetivo, para a estrutura teleológica que acompanha toda atividade
artística, o gênio é responsável por colocar em ato aquilo que se encontra nele em
potência, digamos assim. Ou seja, cabe ao gênio elaborar para si o que se encontra
natural e imediatamente em si, “[...] na medida em que a imagem e a sensibilidade
essenciais da obra de arte estão subjetivamente disponíveis no artista como
disposição natural e impulso natural [...]” (VAesth I, 63) e, enquanto tais, precisam
emergir como autoconsciência espiritual que produz no sensível por meio de seu
próprio trabalho aquilo que concebe em sua interioridade.

Totalmente vinculado ao gênio está o talento, que é o segundo momento da
fantasia. Assim sendo, pode-se dizer que, se o gênio se vincula a uma aptidão mais



85
formal e abstrata a partir da qual a subjetividade artística se impulsiona em direção
ao seu centro de gravidade e dela extrai a força para o ato de criação artística, o
talento, por sua vez, diz respeito a aptidão específica que se efetiva na excelência
de uma habilidade em um certo campo artístico, como, por exemplo, tocar violino ou
cantar. Isso porque, segundo Hegel, a arte “[...] exige agora também para as
espécies particulares desta efetivação diferentes aptidões particulares [...]” ( VAesth
I, 367). O talento, nesse sentido, nada mais é do que a disposição subjetiva de
aplicar na multiplicidade da atividade da atividade artística, com extrema habilidade
em uma matéria específica de uma arte particular, essa capacidade formal do gênio.

Além desses dois momentos, para Hegel, o trabalho do artista é realizado
cumprindo um propósito que envolve esforço racional concentrado, o qual é dirigido
para a realização da obra. Por isso mesmo, o artista não pode ser tomado como um
sujeito possuído pela arbitrariedade fragmentária dos devaneios, arroubos oníricos,
vapores de vinho etc. (VAesth I, 271). Em sua atividade subjetiva produtora, o
verdadeiro artista assume minimamente um compromisso consciente com a
totalidade racional do conteúdo objetivo com o qual ele se ocupa; e o seu esforço
criativo está indissociavelmente conectado, pelo menos em alguma medida, com
essa totalidade que orienta os seus esforços e intenções particulares.

É próprio da fantasia envolver-se e comprometer-se com o conteúdo universal
da ideia e de fazê-la aparecer para intuição e representação do público como um
produto por ela trabalhado. A esse envolver-se e comprometer-se, Hegel chama de
entusiasmo ou inspiração. Em suas palavras, este terceiro momento da fantasia do
artista “[...] nada mais é do que tornar-se completamente preenchido pela coisa,
estar plenamente presente na coisa e não descansar até a figuração artística estar
expressada e em si mesma concluída [...]” (VAesth I, 372-373). Com o entusiasmo
enquanto o terceiro momento da fantasia, reforça-se a defesa de que a atividade da
subjetividade do artista não pode se limitar à consideração do seu lado interior
meramente formal.

É nesse sentido que Hegel dirá que a subjetividade produtora, como toda
subjetividade viva, esforça-se por encontrar-se consigo mesma externamente na
mediação efetivada com o seu outro (VAesth I, 133), qual seja, o objeto, que, por
sua vez, é o fim que satisfaz a busca empreendida por essa subjetividade. Nesse
sentido, o trabalho que o artista precisa empreender, uma vez que este é espírito



86
singular pulsante, exige o desenvolvimento de uma atividade sobre si mesmo com o
fito de externar sua subjetividade e reconhecer-se nessa externação. Assim, o
conteúdo elaborado internamente pela fantasia do artista põe para si o dever de
encontrar, por seus próprios meios, uma expressão adequada no seio do sensível.

Isso significa dizer que, na dimensão da fantasia, de fato, a estrutura da
objetividade e seu modo de elaboração já devem estar presentes como conceito,
mas evidentemente que, em si mesma e considerada separadamente, ela ainda não
tem desdobrado as suas determinações particulares a serem explicitadas na
existência adequada àquele conceito. A totalização efetiva desse processo, mesmo
que ainda em parte formal, fica estabelecida tanto pelo que Hegel, ainda nessa
discussão sobre o Artista, denomina de objetividade da exposição quanto pela assim
chamada originalidade50.

É possível dizer que a obra que se realizou como algo resultante de uma
atividade subjetiva do artista e que se coloca diante da intuição ou representação de
um público tem que ter assegurada a sua objetividade em dois sentidos: o primeiro
deles enquanto objeto que se faz presente no tempo e/ou no espaço (mesmo que
idealizados por e para a representação) no modo de uma figura sensível que serve
de suporte para o sentido apreendido pelo artista; o segundo, como objetividade da
exposição propriamente dita, que suprassumiu o primeiro e que nada mais é do que
a substância espiritual de um momento histórico e sua concepção de mundo que
preenche de sentido a obra51. Tal objetividade demanda uma dimensão subjetiva
que lhe é conforme.

Uma vez que, em si mesmos, a objetividade existente do real e a
subjetividade fechada em si mesma são unilaterais, o autêntico artista precisa, em
alguma medida, encontrar em seu trabalho de exposição o equilíbrio dinâmico entre
ambos os lados. Como o trabalho que o artista desenvolve, como já mencionado,
não se encontra dividido em dois lados distintos, sem relação entre si, mas “[...]
ambos os lados, a produção interna e sua realização, caminham sempre, de acordo
com o conceito da arte, de mãos dadas” (VAesth I, 370), então precisamos assumir
50 Como nossa intenção não é esgotar essa discussão do capítulo O Artista, mas apenas indicaralguns pontos de interesse para ampliar a nossa compreensão a respeito da subjetividade doartista e seu modo de expressão, não iremos considerar aqui, de forma direta, a maneira e oestilo.51 O modo como se dá essa relação no âmbito das formas de arte será explorado no próximocapítulo.



87
que todo o seu processo precisa ser entendido como um continuum. Nesse
continuum em que consiste a totalidade do processo de produção da obra de arte, o
trabalho mesmo ocorre como atividade interna e externa, teórica e prática. Nesse
trabalho, a mais profunda interioridade manifesta-se plena e fluidamente na
superfície da objetividade exterior sensível que incorpora em si mesma a
objetividade da exposição.

Nesta relação, nós podemos, de acordo com o conceito do ideal,constatar, também aqui da parte da externação subjetiva para averdadeira objetividade, que do autêntico conteúdo que entusiasma oartista, nada é retido no interior subjetivo, ao contrário, tudo deve serdesdobrado completamente de uma maneira tal que a alma e asubstância universais do objeto escolhido apareçam igualmenterealçadas enquanto sua figuração individual em si mesmacompletamente concluída e interpenetradas por aquelas alma esubstância em conformidade com o todo da exposição. Isso porque omais elevado e o mais excelente não é o indizível, mesmo que oartista em si mesmo fosse de uma profundidade maior do que amanifestada na obra, ao contrário, suas obras são o melhor do artistae o verdadeiro; o que ele é, isto ele é, o que, porém, permaneceapenas no interior, isto ele não é (HEGEL, VAesth I, 375-376).
Essa discussão que remonta ao entusiasmo ajuda-nos a encaminhar

diretamente para o conceito de originalidade, segundo o sentido que Hegel costuma
dar a esse conceito. Ora, originalidade, tal como Hegel a entende, não deve ser
confundida com a defesa arrogante de uma realização de feitos que seriam “[...]
peculiares apenas a este sujeito e não viesse à mente de nenhum outro” (VAesth I,
381). Em verdade, a originalidade (Originalität) é a marca do trabalho do artista na
obra de arte que, por sua vez, remete – e aqui mais uma vez Hegel é fiel à
etimologia da palavra – àquilo que é originário dessa obra, qual seja, o princípio de
unidade entre o subjetivo e o objetivo: em outras palavras, a ideia. Nesse sentido, o
artista original é aquele que se deixa atravessar pela infinitude universal do espírito e
põe-se em unidade com ele, criando, pelo esforço conjugado de suas habilidades,
as condições para conduzir o que lhe atravessa à expressão adequada na finitude
da imediaticidade sensível e validando conclusivamente, assim, o vínculo
indissociável entre a dimensão subjetiva e a objetiva na arte.

Por isso mesmo, a originalidade pressupõe do artista que ele “[...] enquanto
sujeito, uniu-se totalmente com o objeto e criou a corporificação da arte a partir da



88
vitalidade interior de seu ânimo e de sua fantasia” (VAesth I, 376). O
restabelecimento dessa unidade na dimensão da singularidade sensível, portanto, é
a satisfação a ser perseguida por meio do trabalho do autêntico artista; e a sua
realização plena consiste na originalidade da obra resultante desse trabalho. Ainda,
segundo o filósofo alemão, “a originalidade é, pois, idêntica com a verdadeira
objetividade e une o subjetivo e a coisidade da exposição de tal maneira que ambos
os lados não mantêm mais nada de estranho um diante do outro” (VAesth I, 380).

Com essa consideração que parte da fantasia e se conclui com a
originalidade, temos uma descrição do modo como o artista se constitui desde a sua
subjetividade produtora. A partir do que foi aqui desenvolvido por nós desde uma
perspectiva expressivista, foi possível indicar que a realidade posta para si da obra é
uma existência que deve, em alguma medida, expressar a interioridade mais íntima
do elemento subjetivo da fantasia que lhe deu ensejo. E que, assim, a obra é o
resultado de uma atividade espiritual que tem na existência exterior a confirmação
da unidade que precisa prevalecer desde o início entre a dimensão subjetiva e a
objetiva. Essa subjetividade que se expressa na obra pressupõe sempre uma
estrutura teleológica que a organiza enquanto dinâmica que se inicia na própria
interioridade viva e autoconsciente do artista.
2.4 Caracterização da atividade do artista frente a do artesão e a do filósofo52

2.4.1 Artista versus artesão

Como sabemos, uma leitura da filosofia de Hegel deve sempre se guardar de
assumir posições extremadas, e isso obviamente vale para a discussão específica
em torno da relação entre as atividades artística e artesanal. Um extremo em que se
pode enredar é considerar o trabalho artístico como uma atividade sem qualquer
vínculo com o artesanato. Outro extremo é simplesmente confundir as duas
atividades. Ambas as alternativas não podem se coadunar com o pensamento de
Hegel. Contra essas duas possibilidades de interpretação, parece-nos que o mais
52 Desenvolvemos essa discussão a partir de uma comparação apenas circunscrita à filosofia e aoartesanato e não estendemos a comparação com outras atividades humanas para evitar que adiscussão se torne demasiado longa e enfadonha. De todo modo, o fato é que, para nós, as duasatividades mencionadas acima nos oferecem melhores condições de abordagem devido a suascaracterísticas próprias e pela relação direta que guardam com a arte.



89
correto seria mesmo afirmar que a arte precisa carregar consigo algumas das
determinações do artesanato, ao mesmo tempo em que o supera e nessa superação
revela uma verdade mais elevada.

Se considerarmos o que é posto em tela do ponto de vista da Fenomenologia
do Espírito, temos que o artesão é a figura da experiência da consciência que marca
a transição para o espírito que busca o saber de si na arte (PhG). Nessa
perspectiva, a culminação na arte dessa transição não apaga aquilo que foi
superado, mas o guarda em si mesmo, uma vez que esse momento acumula
ganhos que o espírito conquistou para si. Sendo assim, embora o espírito tenha se
alçado a um patamar superior na arte, ele opera ainda, na maior parte das artes
particulares, com alguns dos procedimentos e materiais com os quais ele operava
em sua atividade de artesão. Por isso, antes de mostrar as diferenças, precisamos
considerar três pontos de convergência que podem ser identificados entre as
respectivas atividades do artesão e do artista.

O primeiro ponto que podemos mencionar refere-se ao fato mais geral de as
atividades do artista e do artesão, se comparadas a outras atividades laborais com a
matéria, gozarem de uma certa autonomia no produzir, que é decorrente da
formação espiritual, exigida em suas respectivas destrezas. Embora esse primeiro
ponto extrapola em alguma medida a proposta de abordagem que adotamos até
aqui53, entendemos que ela pode lançar uma luz que contribui para a
contextualização inicial da proximidade entre essas duas atividades.

Por um lado, as produções artesanal e artística não estão diretamente
submetidas aos ritmos das estações, às condições climáticas etc. e esses
trabalhadores não precisam confiar, como o camponês o faz, por exemplo, na
generosidade da natureza, nem se contentam com o que lhes é dado por ela. Pelo
contrário, tendo adquirido suas habilidades por meio da formação espiritual que
desenvolveram, transformam mediante sua própria atividade a matéria prima que
eles já encontram, em larga medida, desembaraçadas das arestas naturais, para

53 Não é nossa intenção defender, à revelia do próprio Hegel, que é possível situar o artista em umestamento tal como está expressamente situado o artesão. Nosso interesse em trazer parte dadiscussão que se encontra na Filosofia do Direito de Hegel para esse primeiro ponto é apenasutilizar, de modo o mais formal possível, algumas estruturas explicativas que nos ajudem acontextualizar a proximidade entre a atividade produtiva do artista e do artesão, no que se refere àautonomia garantida por suas habilidades.



90
que elas venham a ganhar a forma que lhes é conferida através das respectivas
habilidades (GPhR, § 204, 357).

Por outro lado, essa convergência em termos da autonomia no produzir
ocorre também na consideração do ponto de vista socioeconômico com implicações
históricas importantes. É nesse sentido que Honneth (2008) aponta algumas
determinações da consideração de autores pós-hegelianos que acabam por colocar
o artesanato mais próximo da arte do que talvez o próprio Hegel o faria. Mas, nesse
caso, o fato é que, a nosso ver, isso não chega a distorcer a perspectiva de Hegel e
nos ajuda a compreender essa proximidade; pois, de fato, o artesanato envolve um
certo “fechamento orgânico” (Honneth, 2008, p. 52) que permite ao artesão encetar
sua atividade, mantendo sempre um “autocontrole autônomo” (Honneth, 2008, p. 52)
sobre seu processo produtivo.

Assim como na arte, também o artesanato aponta para um arcabouço em que
“seu simples caráter, como uma ação individual orientada a fins, exige que ela
permaneça no controle mais amplo possível do sujeito executor” (Honneth, 2008, p.
52)54. Isso fica mais evidente se considerarmos que, no processo crescente de
abstração ou divisão do trabalho que tanto marcou a atividade produtiva no contexto
da intensificação da industrialização no capitalismo, como tratado anteriormente,
tanto o que restou do artesanato quanto da arte resistem minimamente à tendência
à desumanização da produção tornada mecânica, alienante, abstrata e altamente
especializada.

O segundo ponto a ser considerado por nós diz respeito à presença do
entendimento que, de uma forma ou de outra, se faz necessário no processo de
produção tanto da obra de artesanato quanto da obra de arte plástica. Nesse
sentido, podemos dizer que, se o trabalho do artista se encontra na esfera da
racionalidade da fantasia, na medida em que a dimensão finita e infinita do seu fazer
estão reconciliadas na expressão do absoluto, isso não pressupõe que ela exclua de
forma sumária o entendimento do processo produtivo. Pelo contrário, o
entendimento também se faz presente na atividade produtiva do artista, uma vez
que ele envolve a capacidade de estabelecer as determinações constitutivas da
realidade considerada e de fixá-las em sua abstração (Enz I, 169-170).
54 Honneth (2008, p.49) refere-se aqui a autores como Lichtenstein e Bloch, os quais estariamcomprometidos com um ideal normativo utópico que tem como modelo para todas as formas detrabalho a atividade produtiva artesanal que estaria em situação de igualdade com a artística.



91
O entendimento é indispensável, na verdade, para toda e qualquer atividade

humana. E não poderia ser diferente aqui com relação ao trabalho que o artista
desenvolve, pois, como nos diz Hegel: “é igualmente válido para cada profissão que
ela seja acompanhada pelo entendimento” (Enz I, 170). Embora o entendimento,
nesse sentido, não seja algo que diga respeito exclusivamente a essas duas
atividades, é importante ressaltá-lo para que ele não seja simplesmente
negligenciado na discussão da atividade artística. O trabalho de produção exige que
o artista também possa lidar com o objeto abstratamente, ou seja, em suas múltiplas
determinações internas e externas, e que suas partes e momentos separados sejam
também considerados como tais. Assim, em seu trabalho, o artista não só evoca a
fantasia, mas, “nesta atuação-um-no-outro do conteúdo racional e da figura real, o
artista tem o auxílio, por um lado, da prudência desperta do entendimento, por outro,
da profundeza do ânimo e do sentimento vivificante” (VAesth I, 365)

Por fim, resta dizer brevemente que a atividade do artesão, assim como boa
parte da atividade desenvolvida pelo artista, é trabalho produtivo que envolve a
transformação técnica da matéria, com vista a uma finalidade previamente
concebida. Referimo-nos aqui à transformação técnica da matéria como um
procedimento externo de intervenção manual na natureza que culmina em uma obra
que é o fim dessa atividade. Esse trabalho envolve reflexão e ponderação
cuidadosas, que é fruto de uma formação voltada aos modos de lidar com a matéria,
assim como a capacidade de aplicar as habilidades necessárias para executar o
processo de produção, adequando os meios utilizados aos fins a serem alcançados.
Tal trabalho exige, portanto, um conjunto de regras operacionais dos elementos
constituintes daquilo que culminará na obra, de forma quase tão complexa no
artesanato quanto na arte.

Não por acaso, na produção de muitas artes particulares é possível identificar
um modus operandi que está muito próximo daquele que é aplicado na atividade
produtiva do artesanato.

Pois, seja como for, um aspecto importante desta produção é umtrabalho exterior, na medida em que a obra de arte tem um ladopuramente técnico, que se estende até o artesanal, principalmentena arquitetura e escultura, menos na pintura e música, menos aindana poesia (HEGEL, VAesth I, 46).



92
Sendo assim, quanto mais a atividade artística faz uso de um trabalho manual

que manipula a materialidade exterior para adequá-la aos seus propósitos, mais ela
apresenta traços da atividade artesanal. E é nesse sentido que podemos dizer que,
pelo menos do ponto de vista dessa externalidade, o artesanato permanece em
larga medida ainda presente no modo do fazer artístico; de tal modo que, se
consideradas apenas do ponto de vista dessa externalidade, essas duas atividades
parecem em alguma medida se confundir, pelo menos em um primeiro momento.

Mas em que consiste especificamente a diferença entre as atividades do
artista e do artesão do ponto de vista hegeliano?

Ora devemos dizer que a atividade do artista, ao contrário da atividade do
artesão, está voltada para a satisfação de uma carência relacionada ao absoluto,
tendo, assim, como dissemos acima, o mesmo conteúdo que o da religião e da
filosofia, na medida em que o conteúdo do espírito absoluto é a verdade55. Além
disso, na atividade artística, essa verdade como beleza é a finalidade que o artista
busca de forma autoconsciente como seu propósito e que tem na fantasia o ponto
de partida para sua realização. E isso tem implicações importantes para a
consideração da arte como um trabalho elevado do espírito em contraposição ao
artesanato.

Pois na arte nós não lidamos com nenhum mero mecanismoagradável ou útil, mas sim com a libertação do espírito do conteúdo eda forma da finitude, com a presença e a reconciliação do absolutono sensível e no aparente, com o desdobramento da verdade quenão se esgota como história natural, mas se revela na históriamundial, da qual ela mesma constitui o lado mais belo e o melhorsalário para o duro trabalho no efetivo e os penosos esforços doconhecimento (HEGEL, VAesth III, 573).
É assim que, para Hegel, há uma grande distância entre o artista e o artesão,

por mais que existam algumas similitudes entre as atividades desses dois. Pois, se a
atividade do artista permite a superação da cisão na qual está enredado “[...] o
espírito exclusivamente finito, temporal, contraditório e, por conta disso, efêmero,
insatisfeito e não venturoso” (VAesth I, 129), a do artesão é ainda e sempre o reflexo
dessa cisão. Assim o é porque a atividade deste último se situa em um âmbito de
55 “Através da ocupação com o verdadeiro enquanto objeto absoluto da consciência, a arte tambémpertence à esfera absoluta do espírito e, por isso, finca pé, segundo o conteúdo, no mesmo soloda religião, no sentido específico do termo, assim como da filosofia” (VAesth I, 138).



93
manifestação naturalizada, interessada, meramente técnica e utilitária do espírito
(Speight, 2013, 207).

Recorrer aqui à figura do artesão na Fenomenologia do Espírito talvez nos
permita indicar isso em seus contornos mais gerais, ao mesmo tempo que de um
modo melhor nuançado, antes de prosseguirmos com essa discussão no âmbito das
Preleções sobre a Estética.

Na Fenomenologia do Espírito, o artesanato é tratado por Hegel de forma tão
vinculada a algo não muito consciente de si que o artesão é compreendido como
aquele que produz a si como objeto, sem que apreenda o próprio conteúdo que lhe
atravessa e que lhe pertence neste objeto por ele produzido (PhG, 508). Nesse
sentido, o filósofo alemão chega a afirmar56 que a atividade artesanal “é um trabalhar
de tipo instintivo, como as abelhas constroem seus alvéolos” ( PhG, 508). Da
perspectiva fenomenológica, isso ocorre porque o espírito nessa figura encontra-se
cindido em momentos que permanecem aqui como irreconciliáveis.

A separação, da qual o espírito trabalhador parte, do ser em si quese tornou na matéria que ele elaborou e do ser para si, que é o ladoda autoconsciência trabalhadora, tornou-se nele objetiva em suaobra. [...] O artesão mesmo, o espírito inteiro, ainda não apareceu,mas é ainda a essência interna oculta, que como inteireza, estápresente apenas dividido na autoconsciência ativa e em seu objetoproduzido (HEGEL, PhG, 509).
Desse ponto de vista mais geral, o que está em jogo é que o artesanato

permanece sempre preso à cisão entre a atividade meramente técnica de produção
e o produto dele resultante, reverberando as dicotomias entre interior e exterior,
sujeito e objeto, fim subjetivo e fim realizado etc. Para nós, isso indica, ademais,
uma cisão ainda mais profunda que se dá na constituição mesma do próprio espírito
que não foi capaz ainda de reconciliar a sua infinitude, enquanto potência
autoconsciente universal, com a finitude daquele que produz efetivamente a obra.
Na atividade artística, pelo contrário, o espírito superou essas cisões e, a partir da
fantasia, reconheceu-se na sua verdadeira infinitude.

Pois, se a atividade artística envolve a unidade do espírito em sua
universalidade que se media consigo mesmo a partir da subjetividade individual do
56 Essa visão de Hegel sobre a atividade do artesão em alguns momentos não deixa de ser um tantopejorativa, mesmo que ele esteja tomando o artesão aqui como uma figura do espírito.



94
artista com a sua obra, na medida em que ele está em condições de “[...] contemplar
a própria individualidade em sua obra como a criação específica própria” (VAesth III,
453), o equivalente não acontece com a atividade artesanal. O artesão como figura
universal do espírito e a subjetividade do artesão em sua existência finita não
alcançam esse momento da unidade em que a finitude trabalhadora toma
consciência de si em sua interioridade e manifesta essa autoconsciência espiritual
infinita na obra como seu próprio conteúdo. Essa unidade viva autoconsciente que
se dá em dois níveis - ou seja, unidade do finito e do infinito no interior do próprio
espírito e unidade desse espírito com a sua própria obra - é aqui um privilégio da
arte, e não do artesanato, uma vez que “nessa obra cessa o trabalho de tipo
instintivo, que, em oposição à autoconsciência, produzia a obra inconsciente [...]”
(PhG, 511).

Ainda para Hegel,
Nesta unidade consigo mesmo do espírito autoconsciente, na medidaem que ele é figura e objeto de sua consciência, depura-se, então,sua mistura com o modo inconsciente da figura natural imediata. Estemonstro na figura, na fala e no ato, dissolve-se na figuraçãoespiritual, - em um Exterior que caminhou para dentro de si, - em uminterior, que se externaliza a partir de si e em si; em um pensamentoque gera a si e que acolhe sua figura de acordo consigo e é claro seraí. O espírito é artista (HEGEL, PhG, 512).

Esse monstro a que se refere Hegel aqui na Fenomenologia do Espírito, mas
também nas discussões sobre o simbólico nas Preleções sobre a Estética, é essa
indeterminação no produzir que em tudo indica o ocultar-se do propriamente
humano (Speight, 2013, p. 210). Ele é a esfinge que esconde em sua aparência a
sua verdadeira essência e que na forma encobre o seu conteúdo. Ele é um mistério
simples e pueril, mas que custa a ser revelado. Essa esfinge erige-se exteriormente
como estridente pergunta que alcança a todos aqueles que veem e ouvem, mas que
só pode ser respondida ao ser atravessada pela interioridade subjetiva singular, que
é a que está em condições de mostrar que o espírito infinito que se reconciliou no
finito é o produto e o produtor de si mesmo.

E é essa resposta que vem da subjetividade produtora do artista que dissolve
o monstro e resgata nele o absoluto do espírito. Segundo as palavras de Speight: “o
artesão que se torna artista, o pensador que pode reconhecer na esfinge o ‘símbolo



95
do simbólico mesmo’ é, na rica iconografia de Hegel da emergência da arte, o
personagem Édipo” (Speight, 2013, p. 210). Por ser o personagem humano que, ao
decifrar o enigma da esfinge, encontra-se a si mesmo em sua humanidade, Édipo
marca a transição do artesanato para a arte - o que representaria nas Preleções
sobre a Estética a passagem da forma simbólica para a clássica.

Do ponto de vista das Preleções sobre a Estética, a afirmação de que há
elementos do artesanato na arte deve ser dita com ressalvas e a consideração dos
pontos em comum entre ambas não podem ser ampliados além de seus limites. De
fato, eles dizem respeito, sobretudo, ao uso do entendimento e ao trabalho técnico
de manipulação executado, tanto pelo artista quanto pelo artesão que estão
justamente mais próximos: 1) nos inícios das formas de arte, nas quais as
determinações artísticas ainda não se desenvolveram plenamente e o artista não é
ainda suficientemente livre ou 2) naquelas artes particulares que se ocupam mais
com a matéria pesada e com a incomensurabilidade da forma.

No primeiro caso, porque os ecos do trabalho do artesão se sobrepõem,
sobretudo, ali onde o artista ainda não soube articular a sua própria linguagem. Isso
ocorre do ponto de vista hegeliano justamente no contexto da produção daqueles
povos em que o espírito não se encontrou consigo mesmo na individualidade
subjetiva do artista. No segundo, porque o entendimento se faz valer de forma mais
constitutiva para a estruturação dos procedimentos técnicos, obediência às leis que
regulam a materialidade e para o estabelecimento dos modos como se organizam a
conformidade a fins da própria obra, como é o caso, sobretudo, da arquitetura, como
apontado acima.

Com isso, fica claro que o elemento da atividade artesanal que permanece
ainda presente na arte é um aspecto meramente exterior, como é o caso da
abordagem técnica do objeto trabalhado. E o próprio desdobramento histórico da
arte mostra, de forma cada vez mais abrangente, que mesmo esse aspecto acaba
sendo, em larga medida, superado. E assim o é porque, desde o início, o trabalho
que o artista precisa empreender consiste não apenas na ativação de uma
habilidade técnica de manipulação do exterior, mas, como espírito pulsante
autoconsciente, ele desenvolve, sobretudo, a partir da fantasia uma atividade criativa
sobre si mesmo, com a finalidade de expressar sua subjetividade ativa e
reconhecer-se nessa expressão como espírito.



96
Nas Preleções sobre a Estética, Hegel retoma essa discussão, afirmando que

são os gregos que realizaram esse feito e superaram o modo praticamente artesanal
de fazer arte dos egípcios, inaugurando, assim, o fazer artístico autêntico57.
Podemos dizer que o período clássico é marcado não só por um equilíbrio entre
forma e conteúdo, finitude e infinitude do espírito, mas também por um equilíbrio
entre o lado propriamente poético da atividade e o seu lado técnico, que não mais se
sobressai com relação ao primeiro como era no simbólico, mas se deixa agora guiar
pela criatividade e espontaneidade da fantasia do artista. Desse ponto de vista, para
o filósofo alemão, em tudo os gregos se contrapõem aos povos do antigo Egito,
como o artista se contrapõe ao artesão.

[...] No Egito, como se constata a partir de Heródoto (II, 167), osartistas gozavam apenas de pouca atenção e com seus filhos deviamficar abaixo de todos os outros cidadãos que não exerciam o ofícioartístico. Além disso, a arte aqui não é manejada por um impulsolivre, mas, no domínio das castas, o filho seguia o pai não apenasgeralmente em respeito ao seu estamento, mas também na forma daprática de seu ofício e de sua arte, e um punha o pé na pegada dooutro, de tal modo que, como Winckelmann expressou-se (Vol. III, 2.Livro, Cap. 1, p. 74), “ninguém pareceu ter deixado a marca de seuspés”. Consequentemente, a arte manteve-se nesta firme limitação doespírito, com a qual está afastada a agilidade do gênio livre, artístico,que não é o impulso da honra e recompensa externas, mas oimpulso elevado de ser artista, ou seja, não trabalhar como artesãode forma mecânica, abstrata e geral de acordo com formas e regrasprontas disponíveis, mas sim contemplar a própria individualidade emsua obra como a criação específica própria (HEGEL, VAesth II, 453).
Nesse momento em que a individualidade expressa a si na atividade e na

obra dela resultante, temos, ao mesmo tempo, a culminância da transição de uma
atividade que era orientada exclusivamente pelo entendimento e pela técnica para
uma que é orientada, sobretudo, pela racionalidade da fantasia e sua criatividade.
No artesanato, o entendimento e a técnica tornam-se a tônica da atividade produtiva
e são eles que comandam todo o processo. Mesmo as produções de caráter
artesanal que já apontam para o artístico na primeira forma de arte, como “os cristais
das pirâmides e obeliscos” (VAesth II, 508), por exemplo, estão presas à rigidez, às
relações simples, às formas superficiais e à linearidade do entendimento que se
afastam do espírito humano, não apenas em seu contorno externo, mas também em
57 Obviamente que as consequências que daí podem ser extraídas podem tornar essas afirmaçõesdifíceis de serem acolhidas nos dias de hoje.



97
sua interioridade. “A primeira figura, porque ela é o imediato, é ela o abstrato do
entendimento, e a obra não está ainda preenchida nela mesma de espírito” (VAesth
II, 508).

Por isso mesmo, o processo de produção artesanal é dominado pela
experiência do dilaceramento. A infinitude, que é conhecida aqui, é a má infinitude
que se expressa, por um lado, como repetição de procedimentos de acordo com
regras previamente estabelecidas e, por outro, como incapacidade de escapar dos
limites da finalidade externa.

Como já estamos discutindo desde o início deste capítulo, a fantasia em seu
processo criativo, pelo contrário, opera para reconciliar as contradições e elevá-las à
verdade enquanto obra consciente de si; na medida em que, a partir dela, o artista,
como espírito criador reconciliado consigo mesmo, realiza a finalidade de configurar
no sensível a unidade com a ideia infinita. Sendo assim, se a atividade artística
propriamente dita, de algum modo, faz uso do entendimento e da técnica no
processo de produção da obra, como anteriormente mencionado, ela não
permanece limitada a eles, mas avança para a esfera do propriamente espiritual,
pois a atividade artística não se satisfaz em meio à divisão, mas busca sempre a
unidade, inclusive daquele que produz e de sua própria obra.

Isso não significa que a atividade artística não possa vir a recair uma vez mais
no artesanal. Em verdade, esse é um risco que ela sempre corre. Embora isso seja
exceção, e não a regra, o fato é que, assim como a atividade artística progride,
tornando-se cada vez mais distante da atividade artesanal, ela pode também
regredir de forma a “rebaixar-se” e tornar-se cada vez mais parecida com essa
atividade. Para Hegel, isso tem, obviamente, repercussões muito desfavoráveis para
a atividade artística, na medida em que pressupõe a perda da força criativa, da
individualidade, da vivacidade espiritual, da inspiração e da originalidade inerente a
essa atividade.

Há dois exemplos colhidos da leitura das Preleções sobre a Estética que
ilustram bem essa possibilidade. O primeiro é trazido por Hegel a partir da
consideração do maneirismo, “na medida em que então, porém, um modo específico
de concepção e exposição generaliza um retorno sempre renovado ao habitual”
(VAesth I, 378), de tal modo que o artista se afasta de sua capacidade criadora e,
nesse contexto, “[...] a arte rebaixa-se em uma mera destreza manual e em um ofício



98
de artesão[...]” (VAesth I, 378). O segundo exemplo aplica-se à arte bizantina em
seu processo de degeneração, no que Hegel entende que “[...] a arte da pintura e do
mosaico rebaixaram-se frequentemente ao artesanato e tornou-se sem vida e sem
espírito [...], mesmo se o artesão, como o trabalhador de vasos antigos, tenha tido
diante de si modelos formidáveis” (VAesth III, 110).

Mas é importante salientar que recair, regredir e rebaixar-se só é possível
para aquela atividade que antes superou a outra, na qual se corre o risco de
recaída, regressão e rebaixamento. Isso só reforça novamente a defesa hegeliana
de que há uma superioridade do trabalho artístico diante do artesanato.

Com essas questões aqui discutidas, podemos ver que a arte é um
desdobramento do artesanato e, como tal, em sua constituição, ela o superou, e
essa superação é marcada, em regra, por um afastamento gradual em relação a ele.
Afastamento esse que reflete aquilo que já havíamos dito sobre a finalidade absoluta
da produção artística como atividade poética e do modo como a fantasia como
componente essencial dessa atividade opera subjetivamente para realização dessa
finalidade.
2.4.2 Artista versus filósofo

Resta-nos agora discutir o modo como se constitui a atividade do artista em
comparação com a do filósofo. Quanto a isso, a primeira coisa a se dizer é: do ponto
de vista hegeliano, de forma geral, o que vale para a atividade artística vale também
para a atividade filosófica, ou seja, ambas as atividades se constituem propriamente
como trabalho. Por mais teórica que a atividade filosófica seja, ela não se efetiva no
imobilismo da “assimilação imediata, natural e inconsciente” (Luciano, 2019, p. 118).
Pelo contrário, para Hegel, “o pensamento verdadeiro e a intuição científica há de se
obter apenas no trabalho do conceito” (PhG, 65). E essa afirmação não é uma mera
metáfora abstrata. A filosofia exige um esforço disciplinado com a finalidade de
produzir uma obra intelectualmente elaborada que traduz a estrutura movente da
totalidade efetiva apreendida em conceitos.

Em um sentido prático, Losurdo vai dizer que, para Hegel,



99
A atividade intelectual não é mais subsumida na categoria de otium,mas na categoria de trabalho: na verdade, fala-se em “trabalhointelectual” (V. Rph., III, p. 256), ou de “produção intelectual”, ou seja,“espiritual” (Rph., § 68 AL; V. Rph., II, p. 281), e o intelectual, oescritor, o filósofo, se tornou agora um “produtor espiritual” (Rph., §69 A) e até um “indivíduo que produz” (Rph., § 68 A) (Losurdo, 2019,p. 215).

Nossa intenção, porém, como já dito, não é abordar a questão do trabalho em
um contexto circunscrito aos aspectos socioeconômicos. O que domina a nossa
preocupação agora é algo bastante pontual. Ou seja, estabelecer uma distinção
fundamental entre o modo como se constitui a atividade do artista e a do filósofo, na
medida em que essas atividades dizem respeito à esfera do espírito absoluto.

Nesse sentido, podemos dizer, logo de início, que o fato de a arte ter como
finalidade o conhecimento do absoluto não pode justificar a exigência de que, para
alcançá-lo, o seu trabalho opere nos mesmos termos que o da filosofia. O ponto de
chegada, de fato, é o mesmo58, mas os pontos de partida e os caminhos são
distintos. Vimos acima também que o artista se ocupa, simultaneamente, com a
sensibilidade e com o elemento espiritual no processo de produção de sua obra.
Nesse sentido, reunir esses dois lados por meio da fantasia para apresentar sua
unidade imageticamente à intuição ou representação de um público é um aspecto
importante que determina o modo como se opera o trabalho do artista. E é
principalmente a partir disso que se pode diferenciar essa atividade da atividade
realizada pelo filósofo. Mas é também por estar encerrada nesse contexto limitado
da sensibilidade que essa atividade precisa ser superada pela filosofia.

A fantasia como núcleo da atividade subjetiva produtora do artista é a fonte a
partir da qual ele cria uma imagem que unifica a sensibilidade e a racionalidade
espiritual em uma totalidade harmônica e vivaz. Por conta disso, embora a arte deva
manter em muitos momentos o seu vínculo com o trabalho duro com a matéria, ela
não pode ser confundida, como vimos, com os demais trabalhos mecânicos no seio
da finitude. Ora, o trabalho realizado pelo artista tem pretensões absolutas. Mas, por
seu turno, a racionalidade que faz da arte expressão viva dessas pretensões
58 Como sabemos, para Hegel, a arte converge com a religião no contexto da Grécia antiga. Não poracaso, na Fenomenologia do Espírito (Hegel, 1989a), o autor denomina esse período de religiãoda arte. No contexto de uma religião revelada como é o caso do Cristianismo, essa separaçãoentre arte e religião torna-se nítida. Uma das marcas da religião cristã, e que a diferencia dagrega, é que a dimensão da intuição da expressão externa começa a perder força, e a relaçãocom o divino se volta especificamente à sua apreensão na representação e nos sentimentosinteriorizados (VGPh I, 24).



100
também não pode operar com o pensamento puro. Como ela precisa passar pelo
elemento imagético transfigurado pela atividade da fantasia, ela é intrinsecamente
uma combinação de duas dimensões que só aparentemente podem aparecer
desunidas. De fato, quanto a essa atividade da fantasia, Hegel diz que

Ela é o racional que, como espírito, apenas é na medida em que seimpulsiona ativamente para a consciência, entretanto, o que ela trazem si coloca-se diante de si, primeiramente na forma sensível. Essaatividade tem, portanto, figura espiritual, que ela, porém, configurousensivelmente, pois ela pode tornar-se a si mesma conscienteapenas nesta forma sensível mesma (HEGEL, VAesth I, 62).
Esse imbricamento do lado espiritual com o lado sensível implica dizer que

tanto o lado da autoconsciência racional está necessariamente presente na
sensibilidade exteriorizada, quanto o lado sensível é imanente à subjetividade
produtora do artista. Isso novamente é uma implicação importante derivada da
natureza da bela arte, pois “[...] o sensível está espiritualizado na arte, assim como o
espiritual aparece nela como sensibilizado” (VAesth I, 61). E como a dimensão
objetiva da obra reflete a dimensão subjetiva do espírito artístico, e vice-versa, há de
se esperar que haja uma presença natural importante na gênese e constituição da
fantasia.

Esse lado natural que se encontra na fantasia, portanto, amplia as diferenças
entre a atividade do artista daquela atividade desenvolvida pelo cientista/filósofo.

Disso decorre imediatamente que a fantasia, por um lado, tem porbase evidentemente um dom natural, um talento em geral, pois seuproduzir exige o sensível. Fala-se até mesmo de talentos científicos,mas as ciências pressupõem apenas a capacidade geral para opensar que, ao invés de comportar-se também de modo naturalcomo a fantasia, abstrai justamente de toda atividade natural, eassim pode-se dizer com mais precisão que não há um talentocientífico específico no sentido de um mero dom natural (HEGEL,VAesth I, 63).
De forma geral, o fato é que a atividade artística que é, em última instância,

desenvolvida à luz de finalidades espirituais, precisa lidar sempre, em alguma
medida, com a dimensão natural, de modo a recuperar o lado espiritual em meio a
essa dimensão. Nesse sentido, o que é produzido espiritualmente a partir da
subjetividade do artista não se manifesta sem a concorrência do sensível, que é por



101
ele negada, na medida em que o espírito suprassume, em um certo sentido, a
imediaticidade da existência exterior. É evidente, portanto, que, para Hegel, o artista
não produz a obra de arte sem contato com o seu outro no trato com a existência
externa natural.

A vinculação da dimensão natural à dimensão espiritual da objetividade da
obra e da subjetividade que a produz culmina em alguns resultados que cabem aqui
serem discutidos, pois eles muito bem contribuem para descrever o modo como
Hegel considera a atividade filosófica e sua diferença com relação à atividade
artística.

O primeiro deles diz respeito a um certo “déficit”, digamos assim, do trabalho
artístico, o qual, por mais que seja livre e infinito, está sempre enredado na
dimensão imediata. O artista, com efeito, em seu trabalho, resgata o espírito
mergulhado na natureza e o faz emergir como autoconsciência; porém, nessa
emersão, o espírito não se apresenta despido da roupagem do sensível. Em outras
palavras, embora seja livre, essa liberdade da subjetividade produtora do artista
ancora-se, em alguma medida, na natureza para expressar-se, e ela mesma tem em
si esse elemento natural, diferentemente da liberdade no âmbito da atividade
filosófica, que se articula puramente na linguagem do espírito.

No que diz respeito especificamente ao gênio e ao talento, essas disposições
naturais da fantasia, que se expressam como uma facilidade inata para operar tanto
com o conteúdo e a forma quanto com a matéria, vinculam o próprio exercício da
atividade artística àqueles que com eles nasceram59. Pelo contrário, para iniciar a
atividade filosófica, basta primeiramente dispor-se a fazê-lo, vez que, como dito
anteriormente: “[...] as ciências pressupõem apenas a capacidade geral para o
pensar que, ao invés de comportar-se também de modo natural como a fantasia,
abstrai justamente de toda atividade natural [...]” (VAesth I, 63). Em consequência
disso, o filosofar não é uma prerrogativa de uma elite de eleitos que, por meio de
uma intuição intelectual inata, alcançaria o absoluto, como defenderia Schelling60.
59 No caso do gênio, a própria etimologia da palavra aponta para a questão do nascimento, queremete, por sua vez à natureza.60 Em sua obra O Jovem Hegel e os Problemas da Sociedade Capitalista, Lukács aponta para essadiferença com relação a Schelling, afirmando que “a rejeição por Hegel dos gênios eleitos deSchelling quanto ao conhecimento do absoluto, todavia, significa apenas que a possibilidadedesse conhecimento está aberta a cada indivíduo, que cada indivíduo pode adquiri-lo para si. Paraadquiri-lo realmente, é preciso também, segundo o ponto de vista de Hegel, um trabalhointelectual considerável. Ao mesmo tempo, constitui uma das mais importantes tarefas da filosofiafacilitar aos homens esse trabalho mediante sua metodologia” (Lukács, 2018, p. 566). De fato,



102
Para Hegel, pelo contrário, essa atividade está em tese acessível a todos, não

obstante as dificuldades que um empreendimento dessa natureza possa apresentar.
Novamente contra Schelling (2001, p. 21) que, colocando a arte no mesmo

patamar que a filosofia, defendia ser aquela capaz de “percorrer todas as potências
que a filosofia percorre no ideal”, Hegel vai defender que a arte se mantém alguns

degraus abaixo da filosofia na apreensão do absoluto. O próprio ponto de vista
histórico do fim da arte no contexto da modernidade já aponta para a insuficiência da

arte em abranger em si mesma uma verdade mais elevada. E isso se dá por conta
mesmo dessa característica da arte em sempre manter seu vínculo com a imediatez
sensível, como já mencionado anteriormente.

Por isso mesmo que, se lidasse com o pensamento puro e não se limitasse a
cuidar apenas da transfiguração imagética a partir da fantasia, a arte extrapolaria
seu território, e a atividade do artista se encaminharia para a dimensão própria do
trabalho filosófico, pelo menos do ponto de vista formal. Em certo sentido, isso foi
buscado em parte por Schiller, por exemplo, pois, como relata Hegel “a
intencionalidade das reflexões abstratas, e mesmo o interesse nos conceitos
filosóficos, é notável em muitos dos seus poemas” (VAesth I, 90).

Para o filósofo alemão, porém, esse esforço da arte em ocupar-se com o
pensamento puro, mesmo que se dê por parte de grandes almas, como era o caso
de Schiller61, mostra-se "[...] mais até do que é benéfico para o desembaraço da
beleza da obra de arte” (VAesth I, 89). Isso porque o pensamento, considerado em
sua pureza lógica, é claro, não é o ambiente da arte, e sim da filosofia, na medida
em que “a filosofia é o saber que não pode ter nada outro como objeto, a não ser a
si mesmo na forma da ciência” (Lakebrink, 1962, p. 102).

É só na atividade filosófica que o conteúdo do pensar coincide plenamente
com a forma desse pensar, e é apenas a filosofia que se traduz a si mesma e
justifica racionalmente o seu próprio modo de operar com aquilo com o que se
ocupa. Isso se revela no fato de que é a filosofia que, em sua própria interioridade,
dá conta de uma consideração em torno da arte, e não o contrário. E essa é a tarefa

quanto à ciência, Hegel entende que, “em primeiro lugar, o que é completamente determinado é,ao mesmo tempo, exotérico, compreensível e capaz de ser aprendido e de ser propriedade detodos. A forma inteligível da ciência é a todos oferecida e o caminho a ela é feito do mesmo modopara todos [...]” (PhG, 20).61 O que está em jogo aqui é que, embora a própria arte no período moderno se tornasse reflexiva ehouvesse esforços, como o de Schiller, em escrever poemas filosóficos, ela não pode abrir mãototalmente do elemento sensível.



103
que cabe à estética, enquanto filosofia da arte, a qual trata em seus próprios termos
a arte, mesmo que esta se refira à aparência sensível. Em sua discussão sobre
fundamentação da estética, Hindrichs diz-nos sobre Hegel que

Ele situa a estética filosófica sob o requisito da aparência sensível daideia. Isto significa: tudo o que ela investiga tem de investigar comoum fator dessa aparência. Isso soa bastante abstrato, mas temconsequências no imenso trabalho com o material que distingue asPreleções sobre a Estética de Hegel. Na medida em que essetrabalho se realiza, ele apreende seu objeto de pesquisa comofenômeno, que, em sua obstinação, destaca-se tanto do mundo dosfatos finitos que mostra nele o espírito absoluto. Ou seja: na medidaem que o pensar científico se ocupa como a verdade da aparência,ele ocupa-se com o infinito na fronteira com o finito (Hindrichs, 2018,p. 33).
Vale lembrar que o discurso filosófico sobre o sensível da arte não é o

sensível mesmo e nem se dá no sensível, mas, tendo já superado esse elemento,
ele é mediação de si do pensamento puro e ocorre no ambiente do puro pensar. Por
sua vez, essa sobriedade incolor do pensamento discursivo (VAesth I. 18) que se
expressa na forma de enunciados universais e necessários concatenados
logicamente entre si é refratário à arte. Esta última opera de modo distinto da
dimensão teórica típica da forma científica (VAesth I, 58) e não é abstraindo da
singularidade do objeto sensível, que se situa no tempo e no espaço (real ou
idealizado), que o artista realizará sua obra. “Este interesse teórico, cuja satisfação é
o trabalho da ciência, a arte tampouco, porém, compartilha nesta forma científica[...]”
(VAesth I, p. 59).

Em seu trabalho, o artista não persegue a verdade em sua ossatura lógica,
que tem o conceito puro como forma e conteúdo de sua atividade; ao contrário, a
arte, ocupa-se, isso sim, de cores, formas, sons etc., que manifestam esta verdade
na materialidade pulsante do elemento sensível da obra.

Porque a beleza artística expõe-se ao sentido, ao sentimento,intuição, imaginação, ela tem outro domínio que o do pensamento ea apreensão de sua atividade e seus produtos exige um outro órgãoque o pensar científico. Ademais, é justamente a liberdade daprodução e da configuração que nós fruímos na beleza artística. Nósnos afastamos, assim parece, no produzir como no intuir de suascriações, de toda amarra das regras e do regrado; frente àseveridade da conformidade a leis e da sombria interioridade do



104
pensamento, buscamos a serenidade e o revigoramento nas figurasda arte; em contraposição ao reino das sombras da ideia, buscamosa efetividade jovial e vigorosa. Finalmente a fonte da obra de arte éa livre atividade da fantasia que, em suas imagens, é mais livre que anatureza (HEGEL, VAesth I, 18).

Nesse sentido, é reafirmado que aquilo que está em jogo não é que o artista
não saiba o que faz, tampouco que o seu fazer não seja orientado pela razão com
uma finalidade absoluta, mas sim que o seu modo de operar com o “órgão”
mobilizado para a produção artística, qual seja, a fantasia, está embebido do
elemento sensível.

Por outro lado, é preciso enfatizar que, em última instância, o artista na
realização de seu trabalho também lida com o conceito que se voltou para si, ou seja
como pensamento, mesmo que este ocorra “alienado” na sua manifestação
imagética, ou seja, misturado à intuição sensível e à representação interior. Além
disso, o artista, com efeito, tem em comum com o filósofo o compromisso com a
verdade e, por isso, aquilo que na arte é apresentado sensivelmente é igualmente
objeto para o conhecimento. A diferença é o modo como isso ocorre nas duas
atividades. É nesse sentido que Süssekind (2009, p. 35) chega a afirmar que

Na teoria hegeliana, parece haver um elogio da criação artísticacomo forma de pensamento e reflexão próprias, diferentes daquelasque caracterizam a filosofia. A separação entre a prática artística e ateoria filosófica contém assim, muito mais do que na teoria kantiana,um louvor desta especificidade: não se pode criar uma obra de artepela via abstrata do pensamento filosófico, no entanto, o produtoartístico é expressão de uma verdade e fruto de uma ponderação.
Nesse sentido, não explorar a possibilidade dialética de o trabalho artístico

levar à apresentação sensível o conteúdo conceitual que lhe dá base pode fazer
com que percamos de vista a contribuição de Hegel em termos da discussão em
torno do poder e do limite da figuração imagética em sua relação modeladora da
realidade e de seu estatuto como obra do conhecimento.

Ora, como se sabe, Kant, por exemplo, restringe a figuração imagética da arte
a uma mera forma da representação que vivifica as faculdades do conhecimento,
sem que esse conhecimento, no entanto, seja por ela produzido (KU, § 49, B198,
206). Com isso, Kant ainda estaria às voltas com uma abordagem estética
subjetivista e abstrata, na qual a imaginação e o entendimento se relacionam entre



105
si em um livre jogo sem que o conceito participe de fato como constitutivo da
representação. Para Hegel, pelo contrário, “as representações são antecipações de
um conceito a ser construído” (Vieweg, 2011, p. 98), e esse devir do conceito já é
determinado por ele próprio na exterioridade com vistas a redefinir a representação,
tornando-a função de sua expressão no trabalho artístico. Com a presença do
conceito, portanto, a figuração artística teria na própria atividade específica de
produção imagética a revelação de seus próprios contornos e alcance diante da
filosofia.

Atento à crítica feita por Hegel (VAesth I, 127) ao perigo de se deixar de fora o
conceito no tratamento da Estética, é importante enfatizar que: quando a obra de
arte, a partir da fantasia, permite estabelecer um contexto em que uma imagem de
mundo faça sentido e é, portanto, comunicada, então encontra-se aí no trabalho do
artista justamente o conceito que estabelece a conexão entre imagem, contexto
comunicativo e mundo na forma do conhecimento. Como já foi dito, embora no
âmbito da arte o conceito não se apresente de forma pura, a não ser para uma
consideração filosófica a respeito dela em uma abordagem estética, ele ainda assim
se faz presente. Como presença efetivada pelo trabalho figurativo, o conceito
emerge do e no elemento sensível da obra, porque “na arte o conceito não apenas
aparece: a arte mesma é aparição do conceito” (Hilmer, 2014, p. 22).

Há também de se enfatizar que, no trabalho artístico e na obra dele
resultante, o lado natural já se encontra totalmente penetrado e dominado pelo
espírito que preenche de sentido humano cada um dos seus momentos. E quanto a
isso deve-se sempre ressaltar dois aspectos. O primeiro é que o espírito aqui é o
espírito absoluto como atividade que se faz de si obra e que se reconhece a si
mesmo nessa sua obra, e a natureza não é algo absolutamente pressuposto a ele,
mas é o espírito que já está posto e que se põe a si mesmo moldando a natureza 62.
O segundo consiste em que o artista, como esse espírito vivo singularizado, trabalha
a finitude do sensível não para repetir nas suas configurações o que já está dado

62 “Diante do espírito absoluto, a natureza não se coloca como de igual valor, tampouco como limite,senão assume o lugar que é posto por meio dele, pelo qual torna-se um produto a que é retirado opoder de um limite e de uma barreira. Ao mesmo tempo, o espírito absoluto é apreendido apenascomo absoluta atividade e, com isso, como absoluta separação de si em si mesmo. O outro,então, enquanto o que ele separou de si mesmo, é, por um lado, justamente a natureza, e oespírito é a bondade de dar ao outro lado de si mesmo toda a plenitude de sua própria essência”(VAesth I, 128).



106
imediatamente63; antes, ele assim o faz para que sua obra possa expressar a
autoconsciência que o espírito, podemos dizer, forjou por meio desse trabalho.

Sendo assim, o espírito não se rebaixa em sua atividade com a matéria
natural, e sim eleva essa matéria à dimensão espiritual, ao mesmo tempo em que
ele próprio tem uma concreção física para expressar o seu conteúdo. Nesse sentido,
se o trabalho artístico direciona a sua negatividade para o sensível e sua finalidade
só pode ser levada a termo uma vez que o espírito já operou seu trânsito pelo
sensível, devemos considerar que a alteração que ele operou nas coisas externas
tem o seu valor porque nas coisas “ele imprime o selo de seu interior e nelas
reencontra então suas próprias determinações [...]” (VAesth I, 51).

Ademais, embora estejam vinculados à natureza e nela estejam mergulhados,
já que em parte certas disposições são algo com o qual o artista nasce, no que diz
respeito ao gênio e ao talento, por exemplo, pode-se dizer, em termos hegelianos,
que eles só podem se desenvolver propriamente graças ao aprendizado, ao esforço
e à disciplina do trabalho sobre si mesmo, bem como da reflexão e estudo (VAesth
I), em suma, através do processo de formação64. Nesse sentido, é pressuposto aqui
um amadurecimento espiritual do sujeito singular e uma mediação da cultura, pois,
como afirma Hegel:

Sem dúvida, a capacidade natural não responde pela totalidade dotalento e do gênio, pois a produção artística é igualmente de tipoespiritual, autoconsciente, antes, porém, a espiritualidade deve terem si apenas em geral um momento da imagem e figura naturais(HEGEL, VAesth I, 63).
Nesses termos, podemos dizer que, mais do que uma mera mudança de

forma do imediatamente dado, a produção da arte e, portanto, a produção de si do
espírito, envolve um esforço através do qual a superfície sensível é atravessada pela
profundidade espiritual e vice-versa. Mais que isso: na elaboração do sensível, o
63 Como se sabe, Hegel é um crítico do propósito mimético da arte. Isso não apenas pelo fato de namímese haver uma repetição enfadonha em imagem daquilo que já está dado na natureza, mastambém pelo fato de a imitação na arte pressupor uma posição mais elevada da natureza comrelação ao espírito. Contra essa perspectiva, Hegel afirma que “nesse sentido a descoberta decada uma das insignificantes descobertas de obras técnicas tem valor mais alto e o ser humanopode se sentir mais orgulhoso de ter descoberto o martelo, o prego etc. do que fazer truques deimitação” (VAesth I, 67).64 E aqui podemos utilizar o termo formação no sentido mais lato da palavra. Nesse sentido, o fazerartístico está diretamente relacionado a uma “formação ativa”, na qual, segundo as palavras deHebing (2015, p.207) “o artista se apresenta como um talento artístico e o artista e a obra formam-se um ao outro, na medida em que aqui também um fazer universal é efetivado”.



107
trabalho artístico revela o lado outro desse sensível, fazendo despertar o espírito
que nele dormita e que toma primeiramente consciência de si como absoluto nessa
sensibilidade.

De acordo com nossa leitura, isso se constitui por meio da finalidade absoluta
instituída na dimensão objetiva através da execução artística da obra, que faz
incorporar no sensível o conteúdo que foi concebido de forma mediada na fantasia.
Ora, é justamente essa questão da finalidade absoluta levada a termo a partir da
fantasia que diferencia o trabalho desenvolvido pelo artista daquele realizado pelo
filósofo.



108
3 O TRABALHO DO ARTISTA EM SEU ASPECTO HISTÓRICO, EM ESPECIAL
NA PRODUÇÃO POÉTICA MODERNA
3.1 Observações iniciais

Neste último capítulo, analisamos o trabalho do artista em uma perspectiva
histórica, culminando com um enfoque em torno da atividade do poeta moderno.
Veremos que o artista romântico em sua liberdade, assim como o artista clássico,
domina criativamente sua atividade, tem clareza dos seus propósitos e de seus
diferentes momentos e encontrou-se a si mesmo nela. Para além disso, porém,
destacamos que, estando desvinculado das amarras do círculo do conteúdo e da
forma atreladas aos fins da eticidade imediata do clássico, o artista romântico, em
especial em seu contexto moderno, é capaz de dirigir a sua atividade de modo a
explicitar o seu próprio fazer subjetivo individual. Junto a isso, mostraremos que o
artista moderno, sobretudo o poeta lírico, coloca-se a partir da fantasia, ele mesmo,
como obra viva autoconsciente, que cumpre a sua finalidade interna, diluindo a
fronteira associada à técnica65 e superando a cisão do fim subjetivo do meio e da
finalidade realizada.

Cabe ressaltar logo de saída que, em se tratando de uma perspectiva
histórica do trabalho do artista, não poderíamos deixar de articular essa abordagem
com a questão da liberdade do espírito. Ora, como sabemos, a liberdade, em seu
sentido mais amplo, é o estar, ou mesmo ser, consigo mesmo (VPhG I, 30), no
sentido de que, para além do si desse estar ou ser, nada há de estranho ou externo,
mas há tão somente unidade infinita mediatizada consigo mesmo no seu outro66.
Esse é o conceito geral ao qual sempre nos remetemos quando falamos de
liberdade do espírito em Hegel. Porém, sendo que a liberdade é aquilo que é
essencial ao espírito, e sendo que o espírito tem como palco de sua existência a
história como “progresso na consciência da liberdade” (VPhG I, 32), então é preciso
65 Como já indicado anteriormente, a atividade técnica é entendida aqui como essa atividadeoperacional de manipulação de um objeto externo, e a atividade poética, esse gesto artístico geral,como fazer criativo interior do espírito do artista que expressa a si como atividade a partir de simesmo.66 “A animação e a vida do espírito é puramente a livre infinitude que é no ser aí real para si mesmocomo interior, pois ela, em sua exteriorização para si mesma, retorna e permanece consigomesma. Por isso, se ele, através dele mesmo, adentra também na estreiteza exterior, porém, aomesmo tempo, somente ao espírito é dado isso, [qual seja,] expressar em sua exterioridade amarca de sua própria infinitude e o livre retorno a si” (VAesth I, 204).



109
voltar nossa atenção para o modo concreto como essa liberdade se desenvolve em
diferentes culturas sucessivas ao longo dos séculos, para cumprir justamente a
finalidade do espírito de encontrar-se consigo mesmo e tornar-se aquilo que ele é
(VPhG I, 31).

Como nossa discussão se situa no âmbito da estética hegeliana,
relacionamos o modo geral como a liberdade se desenvolve na história com o
contexto da “sucessão de configurações formais particulares” (VAesth I, 104), a que
Hegel denomina de formas de arte67. Essa conexão entre o desenvolvimento
histórico mais geral da liberdade e as formas de arte pode ser sintetizada nos
seguintes termos:

Hegel distingue três estágios principais na formação da liberdadehumana e três estágios correspondentes do desenvolvimentohistórico da arte, [ou seja,] três tipos fundamentais da unidade belada ideia e da figura: 1) o mundo oriental como reino daespiritualidade natural; 2) o mundo antigo como reino da belaespiritualidade e 3) o mundo moderno como reino da espiritualidadelivre. Concebe-se um reino que começa na natureza, passa pelaponte da beleza até à liberdade. Os estágios históricos atribuídos àarte são: 1) a arte simbólica no oriente; 2) a arte clássica naantiguidade; e 3) a arte romântica na época moderna (Vieweg, 2009,p. 152).
Os contornos e o sentido das formas de arte diferenciam-se na história,

portanto, porque se modificam progressivamente os modos mesmos de
manifestação da liberdade do espírito nos diversos momentos das formas de arte.
Estas, por sua vez, materializam-se nas figurações artísticas de seu tempo por meio
das artes particulares, ou seja, arquitetura, escultura, pintura, música e poesia.
67 De acordo com Hegel “as formas de arte são, por isso, nada mais do que as diversas relações deconteúdo e forma” (VAesth I, 107) que estão relacionadas à efetivação da ideia do belo como algohistoricamente produzido pelo ser humano. O fator determinante para essa divisão está no modocomo essas culturas vêm a expressar para a intuição ou representação o conteúdo absolutoapreendido pelo espírito artístico, na medida em que esse conteúdo e o modo de sua expressãocontribuem para configurar a autoimagem de um povo e definir, em linhas gerais, o horizonte deseu vínculo com o divino. Como sabemos, Hegel divide as formas de arte em três momentoshistóricos: o simbólico (diz respeito sobretudo à manifestação cultural das nações do antigoOriente, incluindo, por exemplo, a Índia, a China e o Egito), o clássico (limita-se aos povos gregos,tendo já na arte dos romanos a extensão do seu declínio) e o romântico (inclui toda a civilizaçãocristã ocidental) (VAesth I, 107-111). No caso da primeira forma de arte, há uma inadequação eoposição total entre a configuração artística e o conteúdo que se visa configurar. Já no segundo,essa inadequação é resolvida e alcança-se um equilíbrio ideal entre as duas dimensões e nela setem o apogeu da bela arte como ideal. No último, essa adequação é novamente ultrapassada demodo que não haveria um compromisso de vincular forma e conteúdo tal como ocorria no clássico(VAesth I, 107-111).



110
Esses desdobramentos são de nosso interesse na medida em que

vinculamos as formas de arte e as artes particulares à discussão em torno do
trabalho do artista e os elementos que o constituem, de acordo com o
desenvolvimento histórico da liberdade. Com isso, buscamos lançar luz tanto sobre
os pontos de contato entre a atividade artística nas formas de arte, quanto sobre as
suas especificidades históricas, indicando, assim, as principais mutações pelas
quais essa atividade passou nesse âmbito para ter-se tornado o que se tornou na
forma de arte romântica tardia, ou seja, no contexto da modernidade, em especial no
que diz respeito à atividade artística do poeta lírico.

Nesse sentido, distribuímos nossa discussão em três momentos, sendo a
consideração do trabalho do artista no período clássico o primeiro deles. É
importante salientar que, embora aqui tratemos também de alguns aspectos da
forma de arte simbólica, sua discussão ocorre de forma circunstancial e em função
da abordagem em torno do clássico. Em torno desse período, o que nos interessa é
discutir o trabalho livre do artista como esforço de efetivação de uma finalidade
mergulhada na eticidade imediata da Polis bem como o equilíbrio entre atividade
técnica e atividade propriamente poética como constituinte desse esforço para
transformar a exterioridade natural de acordo com o significado espiritual da arte.

Em um segundo momento, o nosso foco de discussão volta-se para o
trabalho do artista no contexto do período romântico tardio. Aqui indicamos o que se
altera em termos da liberdade vinculada ao trabalho do artista do romântico em
contraposição ao do clássico. Mostraremos que o processo de interiorização
singularizada do espírito moderno vem acompanhado da tendência do artista em
expressar a própria habilidade subjetiva do seu fazer criativo como algo que se
ressalta no processo e no resultado mesmo de seu trabalho.

Por fim, propomos que o poeta, e em especial o poeta lírico, é o artista da
modernidade que está em melhores condições de expressar esse fazer criativo
como um trabalho livre que se situa no âmbito da teleologia interna. Tal como será
exposto, isso acontece na medida em que o poeta, ao voltar-se sobre sua própria
subjetividade faz de si mesmo obra viva espiritualizada em seu retorno a si a partir
da fantasia.



111
3.2 Considerações do trabalho do artista no período clássico

A abordagem a que nos propomos fazer aqui exige um esforço, no sentido de
estabelecer os traços que indicam a especificidade do conceito de liberdade para
cada período considerado. Desse modo, se, por um lado, os artistas das formas de
arte clássica e romântica, contrariamente à simbólica68, realizaram propriamente um
trabalho livre69; por outro, a liberdade que se efetiva no trabalho do artista grego não
pode ser considerada nos mesmos termos que o do artista moderno. Nesse sentido,
em um primeiro momento, julgamos necessário discutir o modo como se efetiva a
atividade de produção do artista no contexto da Forma de arte clássica, em
contraposição à simbólica, e, em seguida, considerar essa atividade no âmbito da
forma de arte romântica em contraposição à clássica.

Posto isso, a primeira coisa a se dizer é que, ao contrário do desregramento e
da indeterminação (VAesth II, 29) do simbólico, o conteúdo racional da arte, a forma
de sua expressão e os meios para sua realização, o escultor clássico70já os encontra
no círculo cultural no qual ele está diretamente inserido em unidade indivisa. Esse
círculo, portanto, não lhe é estranho; ao contrário, o artista sente-se aí em casa e
com ele está plenamente de acordo, identificando-se imediatamente com ele. Isso
reflete a própria liberdade tal como é concebida entre os gregos, na medida em que
“o cidadão na pólis imediatamente se reconhece na substância ética, nas instituições
e na religião” (Cecchinato, 2013, p. 227) e aqui se assume que “vida pública e
individualidade são imediatamente unidas” (Cecchinato, 2013, p. 227). O próprio
artista se abre para uma liberdade que se efetiva como unidade imediata da
68 De forma geral, Hegel afirma que “como simbólicas, portanto, as configurações artísticas não têmainda a verdadeira forma adequada ao espírito, pois o espírito ele mesmo aqui não é ainda, comisso, em si claro e o espírito livre [...] (VAesth I, 454). O nosso entendimento é de que o clássico eo romântico expressam a liberdade do espírito tanto por terem desenvolvido uma atividadeautoconsciente que expressou na obra o espírito em toda a sua clareza, quanto por terem seaprofundado - mais do que no aspecto técnico da arte - na atividade criadora da fantasia.69 Nesse contexto, Hegel (VAesth II, 448) entende que, no âmbito simbólico, mesmo os povosegípcios, como já dito anteriormente, com todo o seu desenvolvimento cultural e destreza técnica,não conseguiram alcançar em termos de liberdade tal como teriam alcançado os gregos quevieram imediatamente depois deles, por não terem, em sua perspectiva, ainda desenvolvido umaliberdade criativa interior.70 Se fôssemos indicar de forma mais precisa o momento histórico em que esses aspectosrelacionados ao trabalho livre do artista emergem, poderíamos situá-los no apogeu da arteclássica. Portanto, no momento mais elevado de realização do ideal, identificando com atividadede personalidades como Policleto e Fídias. E, se fôssemos determinar cronologicamente esseperíodo, estaríamos nos referindo ao ponto supremo da realização da arte escultórica dos gregos,ou seja, o século V a.C. Devemos lembrar que todo tempo posterior a esse período écaracterizado pelo declínio progressivo dessa arte, sobretudo na época dos romanos.



112
subjetividade singular que se deixa subsumir na substancialidade do espírito de seu
contexto cultural. Ou seja, não há aqui uma separação entre a interioridade espiritual
mais íntima do artista e a substancialidade ética objetiva do espírito que é
apreendido em unidade racional pela fantasia. Nesse caso, a concepção e a
execução da obra por parte do artista é, portanto, uma expressão dessa liberdade
imediata.

A arte clássica, na medida em que seu conteúdo e sua forma sãolivres, deriva exclusivamente da liberdade do espírito claro para si.Desse modo, também agora o artista [...] obtém uma posição diversada anterior. Ou seja, suas produções mostram-se como o fazer livredo homem ponderado, que igualmente sabe o que quer, assim comopode o que quer e que, portanto, nem está indeciso em consideraçãoao significado e ao conteúdo substancial, que ele tenciona revelarpara a intuição, nem se encontra impedido por qualquerincapacidade técnica na execução (HEGEL, VAesth II, 27).
Essa discussão, cujo locus principal do qual partimos é o subcapítulo

intitulado "Posição do artista produtor na forma de arte clássica" (VAesth II, 27),
aponta para três aspectos centrais que se vinculam com o modo como se constitui o
trabalho do artista que pôs em equilíbrio não só o conteúdo e a forma que ele
concebeu e executou, ou mesmo a dimensão subjetiva e objetiva do espírito, mas
também o lado criativo e o lado técnico de sua própria atividade. Uma vez que essa
discussão remete diretamente para a constituição da liberdade do artista vinculada a
uma estrutura teleológica, nós nos dispomos aqui a descrevê-los em seus aspectos
gerais e, em seguida, a analisá-los em seus desdobramentos.

O primeiro desdobramento refere-se à questão da concepção do conteúdo
espiritual a ser infundido na exterioridade da obra de arte. Ora, diferentemente da
arte simbólica, que “[...] permanece restrita ainda ao trabalho de produzir e tornar
claro o seu conteúdo [...]” (VAesth II, 27), no contexto da arte clássica, o escultor,
como expressão máxima do artista antigo, está desembaraçado da necessidade de
participar do doloroso processo de ter de trazer à luz, a partir de si mesmo, esse
significado interior. De acordo com Hegel (VAesth II, 28), “está disponível para ele
um conteúdo em si e para si existente, que ele recepciona e livremente reproduz a
partir de si”. Todo esse processo ocorre a partir de elementos culturais já sabidos e
compartilhados neste todo que é a comunidade na qual o artista está inserido, e o
conteúdo que é elaborado pelo artista já está dado para ele no âmbito da religião e



113
da eticidade enquanto princípios que dão sentido à vida no contexto da Polis, na
qual a sua atividade se desenvolve (VAesth II, 28).

O segundo desdobramento diz respeito ao modo de configuração artística na
exterioridade, ou seja, aos contornos objetivos do espírito, a ser expressa,
sobretudo, escultoricamente na forma do corpo humano. Assim como ocorria com o
conteúdo, ocorre agora com a forma, de tal modo que podemos dizer que o sentido
espiritual que foi encontrado no seio da sociedade pelo artista já contém em si as
determinações necessárias que permitirão conformá-lo em uma realidade sensível
adequada a ele (VAesth II, 29). Isso significa dizer que, ao desenvolver sua
atividade de configuração do fenômeno exterior, o artista não se depara com uma
ausência de parâmetros para efetivar o contorno objetivo adequado ao significado
anteriormente encontrado.

Aqui novamente já estão disponíveis, como algo já sedimentado para o
artista, os modos de configuração para que ele, por sua vez, possa dar forma a um
conteúdo dentro daquilo que é esperado no seu horizonte cultural. O artista clássico,
portanto, já sabe imediatamente o que fazer e de acordo com qual modelo fazer
aquilo a que se propõe, uma vez que tem diante de si este mundo desnudado de
deuses e heróis, bem como o seu modo de aparição. Não há aqui nada que fique
solto na indeterminação, pois o conteúdo recepcionado criativamente da tradição, ao
ser concebido interiormente pela fantasia do artista, é acompanhado de seu modo
típico de execução. Execução esta que não se limita, porém, a um reproduzir
técnico, mas que sempre acrescenta criativamente um sentido interior à obra. Nas
palavras do próprio Hegel: “nessa atividade, porém, apesar de seu mero arbítrio
estar excluído, ele não apenas reproduz ou permanece fixo em um tipo rígido, mas
é, ao mesmo tempo, para o todo, um aprimorador” (VAesth II, 29).

É nesse sentido que, para o filósofo alemão, é possível dizer que “se o artista
simbólico, por isso, esforça-se por integrar a forma ao significado ou este àquela, o
clássico remodela o significado em forma” (VAesth II, 29). Esse remodelar ocorre de
tal modo que é possível ao artista unir imediatamente os dois lados em uma
totalidade orgânica a partir do conteúdo que movimenta o seu próprio interior em
direção à exterioridade; de modo que o aprimoramento do tratamento do sentido da
obra está diretamente interligado com o modo de sua configuração sensível (VAesth
II, 29).



114
Isso remete, em última instância, àquilo que Hegel entende por vitalidade do

ideal que se apresenta em toda sua potência na escultura do período clássico. De
acordo com as palavras do filósofo alemão:

A vitalidade do ideal baseia-se, pois, diretamente no fato de que estesignificado determinado, espiritual e fundamental, que deve vir àexposição, seja plenamente trabalhado através de todos os ladosparticulares do fenômeno externo - postura, posição, movimento,feições, forma e conformação dos membros etc. - de modo que nãoreste nada vazio e sem significado, mas que tudo se revele comoque penetrado por aquele significado. Por exemplo, o que é colocadorecentemente da escultura grega diante dos nossos olhos como defato pertencente à Fídias, eleva-se principalmente por meio destetipo firme de vivacidade (HEGEL, VAesth I, 228).
Por fim, o terceiro desdobramento relaciona-se com os meios que são

empregados pelo artista, a fim de executar em uma forma o conteúdo por ele
apreendido. E para que isso aconteça, é exigido dele “[...] a completa formação de
tudo que corresponde ao ofício na arte [...]” (VAesth II, 30). A habilidade do artista
clássico, como essa capacidade de utilizar de forma adequada os meios para se
atingir os fins a que se propõe, já está plenamente desenvolvida e ele não está
impedido por quaisquer limitações técnicas e capacidade criativa para realizar os
procedimentos necessários para a execução de sua tarefa.

Tendo-se apropriado do legado histórico deixado pelos antepassados, o
artista grego também aqui não enfrentou maiores dificuldades na realização de seu
trabalho. Em seus instrumentos e modos de aplicação, bem como na potência de
sua fantasia poética, o artista clássico transformou as dificuldades mecânicas
impostas pela matéria exterior, tal como eram enfrentadas pelos artistas do início do
simbólico, em uma habilidade que propicia a suave execução da obra. Nesse
sentido, Hegel defende que “já pertence à arte clássica, por isso, um nível elevado
de habilidade técnica, que tem feito a matéria sensível subjugar-se obedientemente
de bom grado” (VAesth II, p. 30); de modo que a intenção do artista encontra espaço
para se efetivar externamente.

Esses três aspectos apresentados acima perfazem a consideração de Hegel
em torno do modo como se constitui a liberdade do artista clássico em sua atividade
de produção. Como agente livre, o artista clássico participa de forma ativa da
totalidade do processo produtivo, e não apenas está consciente do fim para o qual



115
se dirige a sua atividade criativa e apto para realizá-la (Speight, 2015, p. 112), como
também todo seu ser está de acordo com esse fim. Isso implica que seu produzir
esteja vinculado com a possibilidade de o conteúdo e a forma adequada de sua
expressão, bem como seus instrumentos e procedimentos técnicos, já se
constituírem não apenas como algo que pervade as instituições e práticas da cultura
da qual o artista faz parte, mas, de modo determinado, eles também devem
apresentar-se para o artista como algo imediatamente presente.

Tudo aquilo que é necessário para a produção da obra de arte, o artista
encontra como que encrustado na sua cultura enquanto legado da tradição que ele
soube acolher, mas que também foi capaz de ressignificar e remodelar,
aperfeiçoando a partir do seu próprio interior. É nesse sentido que Hegel, buscando
esclarecer a polêmica envolvendo Heródoto quanto à discussão a respeito dos
deuses gregos – se estes teriam sido criados por poetas como Homero e Hesíodo
ou se teriam sido um herança da tradição oriental, sobretudo do Egito – afirma o
seguinte:

Na medida em que o ideal clássico ocorre em essênciaprimeiramente através de tal transformação do precedente, assim, ooutro aspecto que nós devemos ressaltar é que ele é produzido apartir do espírito e, por isso, encontrou sua origem no mais interior epróprio do poeta e do artista, os quais, com ponderação tanto maisclara quanto mais livre, engendraram-no em consciência e emfinalidade da produção artística. Ora, contra esse fazer, porém,parece conflitar o fato de que a mitologia grega se baseia emtradições mais antigas e remete para o estrangeiro, oriental [...].Ambos, porém, tradição e configurar próprio, deixam-se unircompletamente. A tradição é o primeiro, o ponto de partida, quefornece os ingredientes, mas ainda não traz consigo o conteúdopróprio e a forma genuína para os deuses. Esse conteúdo aquelespoetas tomaram do seu espírito e encontraram na livretransformação também a verdadeira forma para eles e, de fato,tornaram-se, através disso, os produtores da mitologia queadmiramos na arte grega. De fato, os deuses homéricos são, porisso, por outro lado, não uma invenção meramente subjetiva ou ummero feito confuso, mas tem sua raiz no espírito e na crença do povogrego e fundamento na sua religião nacional (HEGEL, VAesth II, 76-77).
Essa tarefa desempenhada pelo artista o coloca em uma posição muito

importante entre os gregos; povo cuja religião era totalmente articulada com a arte.
Era, sobretudo, o escultor, mas também o poeta épico, que tornavam presentes os



116
deuses diante da intuição dos gregos, e essa função era essencial para o
funcionamento do todo ético daquele povo. É isso o que Hegel vai dizer mais adiante
quando discute a atividade artística como criadora do ideal. Tudo isso significa,
como já mencionado acima, que o artista grego, como membro de uma comunidade
em que a eticidade se constitui de forma substancial, foi capaz de encontrar no
interior dessa comunidade o espírito que a movia enquanto “[…] um conteúdo com o
qual o ser-humano pode caminhar livremente junto a si mesmo, na medida em que
aquilo que ele produz é o seu mais belo produto” (VAesth II, 78). No seu fazer,
portanto, o artista apreende a partir de si a essência espiritual de seu próprio povo,
que aparece para si na obra por ele produzida.

Além disso, para Hegel, ao lidar com o conteúdo espiritual, o artista assumia
ainda certos compromissos em sua atividade. Partindo da sua própria interioridade
para fora, “sua ocupação consistia, a esse respeito, em parte no desbastar o sem
forma, simbólico, não belo e desfigurado[...], em parte no realçar o propriamente
espiritual que eles tinham que individualizar e para o qual eles tinham que procurar
ou inventar o fenômeno externo correspondente” (VAesth II, 78-79). Mas coube
também ao artista buscar o reflexo dos deuses na efetividade da natureza e das
coisas humanas, traduzindo o significado dessa presença em termos do ideal. Hegel
nos diz que

Assim a ocupação do poeta também se dirigia para reconhecer apresença e a eficácia dos deuses nesta referência às coisashumanas, [dirigia-se para] interpretar a particularidade dosacontecimentos naturais, os feitos e destinos humanos, nos quais ospoderes divinos apareciam entrelaçados e, com isso, compartilhar aocupação do sacerdote e do mantis71 (HEGEL, VAesth II, p. 79).
Nesse sentido, é legítimo afirmar que o artista grego se configura aqui como

um trabalhador cujas produções têm como pressuposto e destino, sobretudo, a
institucionalidade das práticas éticas e políticas orientadas pelo arcabouço religioso
do politeísmo da Pólis grega. Muito diferente do que vai se dar com o artista
moderno72, o trabalho do artista grego está diretamente enraizado na totalidade ética

71 O termo grego mantis utilizado por Hegel pode ser vertido para nossa língua como profeta,ou, até mesmo, como adivinho, como prefere, por exemplo, Jacyntho Lins Brandão (1991, p. 106).72 Essa diferença será explorada por nós mais adiante. Porém, vale aqui citar uma breve passagemda obra de David James que se refere à inovação do romântico com relação ao seudesprendimento da vida ética: “A esse respeito, a arte romântica constitui uma expressão da formade vida ética fora da qual ela emerge, apesar de essa maior liberdade, ao mesmo tempo, significar



117
na qual a sua atividade está inserida. Tudo isso remete, mais uma vez, para o que
foi dito acima, qual seja, a liberdade do artista do período clássico concretiza-se
justamente por já ter disponível, de forma desimpedida e sem obstáculos, diante de
sua consciência, todos os elementos que contribuíram objetivamente para a
constituição de sua cultura e para sua própria formação como sujeito. Na medida em
que a subjetividade do artista está nesta unidade com a substancialidade dos
valores, práticas e finalidades da sua cultura, o exercício de sua liberdade se dá de
forma imediata. Essa liberdade imediata é justamente aquilo o que será rompido e
superado no decurso da história, por ainda ser insuficiente do ponto de vista do
espírito.

Por isso mesmo, é importante salientar que, não obstante o trabalho do artista
na sociedade grega ter sido considerada, de forma geral, uma atividade livre, essa
atividade acaba por revelar os seus próprios limites. Isso porque a liberdade do
artista em sua imediaticidade acaba por se mostrar como algo que se dá “de forma
parcial entre os gregos” (Silva Filho, 2008, p. 71) e está condenada a colapsar junto
com a base das práticas culturais e costumes relacionados à religião e à política que
lhe dão sustentação.

No que diz respeito à bela religião grega, pode-se apontar para alguns pontos
centrais para a compreensão do declínio a que ela, por sua própria estrutura, está
fadada. Antes de tudo, vale lembrar que ela se constituiu a partir do culto a diversos
deuses individuais que se excluíam mutuamente em lutas que revelavam a total
contingência e finitude da realidade divina e dos seus fins (VAesth II, 108).
Relacionado a isso, lembremos que sobre essa multiplicidade das forças divinas
contrapostas pairava a imposição muda do destino como “o superior em geral que,
nesta abstração, subjuga deuses e homens, mas permanece para si incompreendido
e sem conceito” (VAesth II, 109). Como tal, esse destino conduzia, em última
instância, essas potências divinas, por assim dizer, à impotência.

Além disso, na medida em que os deuses se fazem representar de forma
privilegiada na arte como unidade do espiritual com a natureza, e que essa
representação era objetivada na materialidade sensível que tinha no corpo humano
a sua figura modelar, isso resulta em uma dupla insuficiência. Por um lado, “[...] falta
ao ideal plástico o aspecto de expor-se como interioridade infinitamente sapiente”

que a arte perde o seu sentido em relação a essa forma de vida ética” (James, 2009, p.76).



118
(VAesth II, 110). E, por outro, está ausente para aquele que se põe diante da
configuração escultórica do deus a infinitude da sua própria subjetividade, pois “[...]
ele mesmo ainda é diferente e separado do seu objeto absoluto e, por isso, a
subjetividade meramente contingente, finita” (VAesth II, 111). Diante da insuficiência
desses deuses petrificados individualmente na forma natural da exterioridade
humana, “a consciência não consegue mais acalmar-se junto a eles e, por isso, vira-
se de volta, fora deles, para si” (VAesth II, 110).

Essa falência do poder da divindade na substancialidade objetiva, a
reconciliação frouxa entre interior e exterior do espírito, bem como a tentativa
incompleta de retorno sobre si mesma de uma subjetividade insatisfeita com esse
estado de coisas são, nesse contexto, os sintomas da crise da religião da arte, que
vemos se manifestar também na finalidade política que estava totalmente atrelada à
finalidade da religião, na medida “em que os deuses gregos tinham em seu conteúdo
a substância da vida e do agir humano efetivo” (VAesth II, 117). Nesse contexto,
Hegel nos diz que

Essa mais alta finalidade foi na Grécia a vida no Estado, a cidadaniae sua eticidade e patriotismo vivo [...]. Ora, a vida no Estado, porém,como fenômeno mundano e externo, como as situações daefetividade mundana em geral, está sujeita à transitoriedade. [...] -Pois com este imediato ser-junto do indivíduo com a universalidadeda vida no Estado, por um lado, a idiossincrasia subjetiva e suaparticularidade privada ainda não satisfez o seu direito e nãoencontrou nenhum espaço para uma formação inócua ao todo [...].Por outro lado, desperta no interior desta liberdade mesma acarência mais elevada em si mesma de uma liberdade do sujeito,que reivindica ser livre não apenas no Estado, como todosubstancial, não apenas em costumes e legalidade dados, mas emseu próprio interior, na medida em que ele quer gerar, a partir de simesmo, em seu saber subjetivo, o bem e o direito e trazê-lo aoreconhecimento. O sujeito exige a consciência de ser em si mesmocomo sujeito substancial, e, através disso, produz-se naquelaliberdade um novo conflito entre o fim para o Estado e para si mesmocomo indivíduo livre (HEGEL, VAesth II, 117-118).
Ao situar o artista nesse contexto, podemos dizer o seguinte: o artista , como

todo cidadão grego, tem na substancialidade ética73 da Pólis a convalidação dos
73 Considerado do ponto de vista histórico, Hegel não estaria muito em desacordo com a divisãodos momentos da liberdade proposta por seu contemporâneo Benjamin Constant (1985). Estedefende que existem pelo menos dois conceitos de liberdade: uma mais próxima do modus vivendidos antigos; outra em maior conformidade com o mundo moderno. De fato, para o autor suíço, aliberdade do indivíduo entre os antigos está ligada diretamente ao senso de comunidade. Nesse



119
seus interesses particulares, ou seja, a sua própria finalidade como sujeito é
subsumida na finalidade dessa substancialidade; de modo que seu agir e seu fazer
só ganha sentido na medida em que é indissociável dos pressupostos já dados no
contexto dos elementos culturais da comunidade da qual faz parte. Sua liberdade,
assim, constitui-se praticamente na medida em que ele é um membro que satisfaz a
finalidade de um corpo social que se mantém em comunhão.

Com isso, o relativo deslocamento da subjetividade individual com relação à
substancialidade da eticidade grega aponta para os próprios limites da liberdade do
cidadão, de forma geral, e do artista, de forma específica, uma vez que essa
subjetividade entre os gregos não alcança a sua infinitude em si mesma. Nesse
contexto não se sustenta ainda o princípio de que cada indivíduo é, por si mesmo,
livre74. Indicativo disso é que, embora o nome de artistas como Homero, Fídias etc.
já se façam valer como referência a um autor individualizado, eles estão inseridos
em uma comunidade na qual a sua subjetividade individual está completamente
atrelada, em unidade simples, à objetividade dos costumes, sem que seja ressaltada
propriamente a particularidade da sua pessoa como finalidade infinita que é para si.

Assim, no final das contas, o artista se movimenta do ponto de vista criativo
em uma esfera bastante restritiva para a invenção propriamente dita, ou mesmo
para a acolhida daquilo que é estranho à sua cultura como algo que venha a destoar
do status quo, já que ele “permanece através de sua nacionalidade e do tempo,
segundo sua substância, dentro de uma determinada visão de mundo e de seus
conteúdos e formas de exposição” (VAesth I, 234). Diferentemente do artista
moderno, como veremos mais adiante, que é livre para criar de modo praticamente
ilimitado, o artista grego submete-se a padrões preestabelecidos pelos cânones da
ética e da religião da sua cidade-estado, de modo que a ele sobra pouco espaço
para a expressão particular da própria interioridade subjetiva.

Esses limites se revelam ainda a partir do fato de que até mesmo os
“aperfeiçoamentos” promovidos no interior dessa atividade logo se estabelecem

sentido, ele afirma que “o que os antigos chamavam liberdade, eles admitiam, como compatívelcom ela, a submissão completa do indivíduo à autoridade do todo” (Constant, 1985, p. 11). Amodernidade, por sua vez, vai inaugurar um outro tipo de liberdade calcada em uma certaatomização dos indivíduos (Constant, 1985, p. 11), o que se aproxima do direito da particularidadehegeliana e de sua defesa da infinitude subjetiva que se constitui a partir da mediação dasdiferenças.74 Há que se apontar para a escravidão como um momento constituinte desse período, a qualcontribui significativamente para condicionar e limitar a própria liberdade.



120
como parâmetros imediatamente aceitos pelos artistas que se inserem nesse
contexto. Uma vez estabelecidos esses parâmetros, tudo o que o artista tem de
fazer é orientar o seu trabalho de acordo com o ideal que se faz cristalizar na
objetividade individualizada do deus que é esculpido na materialidade sensível. É
nesse sentido que Vieweg (2009, p. 156) afirma que “a substancialidade, o estar
ligado ao elemento da comunidade, possui seu signo artístico no material da pedra;
na arte plástica a pedra é espiritualizada, uma vez que o espírito é petrificado”.
Nesse sentido, apesar de todo progresso alcançado por esse período, no que diz
respeito à liberdade do artista em comparação com a forma de arte simbólica, ocorre
que, por conta mesmo do círculo firme do conteúdo e da forma, o trabalho do artista
logo se torna algo exterior e desprovido de liberdade, à medida que esse período
começa a caminhar para a sua dissolução.

Em uma discussão em que relaciona a abordagem da Enciclopédia das
Ciências Filosóficas com a das Preleções sobre a Estética em torno da arte e do
artista, Speight (2015, p. 111) vai dizer que Hegel, tanto em uma quanto em outra
obra, defende que, no contexto da dissolução do clássico, não é mais a
interpenetrabilidade de conteúdo e forma, ou seja, a beleza mesma que mais se
ressalta. Nessa dissolução já começa a despontar o papel ativo que o artista
desempenha na produção da arte e o modo como ele realiza sua atividade. Do
nosso ponto de vista, essa virada que tem a ver com a elevação da subjetividade do
artista já é aqui indicada, de alguma maneira, no interior mesmo da arte grega em
seu processo de dissolução, entretanto, ela só vai encontrar solo fértil para
acontecer plenamente apenas com o surgimento do romântico e seu desdobramento
moderno.

A arte clássica em seu declínio, porém, não consegue acolher a
subjetividade no interior de sua cultura, a não ser como contradição não resolvida.
No progresso do espírito, isso tem um impacto até mesmo no equilíbrio entre a
dimensão técnica e a dimensão poética da atividade artística que passam a se
desencontrar. Nesse contexto, o desencontro entre essas duas dimensões da
atividade do artista do clássico pode ser entendido como um reflexo do
desenvolvimento do próprio espírito em direção à superação dessa contradição e à
construção de um maior espaço de atuação do indivíduo e do aprofundamento de
sua interioridade. Com isso, as mudanças que se operam no processo de dissolução



121
do clássico, em movimento diametralmente oposto ao da dissolução do romântico,
estão antes associadas com a decadência da capacidade de criação artística de
uma realidade exterior adequada ao espírito; a ponto do trabalho do artista tornar-se
similar àquilo que Hegel entende por artesanato.

Nas palavras do próprio Hegel
A arte clássica estabelece-se em um círculo de formas firmes, emuma mitologia consumada através da arte e de suas criaçõesindissolúveis; por isso, a dissolução do clássico, como nós vimos napassagem para a forma de arte romântica, além da esfera totalmentemais limitada do cômico e do satírico, é uma formação para oagradável ou uma reprodução que se perde na erudição, no morto eno frio, e, degenera-se, por fim, em uma técnica displicente e ruim.Os objetos, porém, permanecem, em geral, os mesmos e trocamapenas o modo anterior de produção cheio de espírito por umaexposição cada vez mais sem espírito e uma tradição conforme aoartesanato, externa. O desenvolvimento e a conclusão da forma dearte romântica, pelo contrário, é uma dissolução interior da matériaartística mesma, que se dispersa em seus elementos, um tornar-selivre em suas partes, com o qual, por outro lado, elevam-se ahabilidade subjetiva e a arte da exposição, e quanto mais solto torna-se o substancial, mais elas se aperfeiçoam (HEGEL, VAesth II, 197).

A partir dessa passagem, dois pontos sobre a dissolução do clássico que
estão interligados entre si precisam ser tratados ainda, mesmo que de forma rápida,
antes que passemos à consideração da forma de arte romântica.

A dissolução do clássico é acompanhada pela ruptura dos laços que
mantinham as totalidades contrapostas em unidade imediata. Ora, essa imediatez
da unidade perpassa a cultura grega em diferentes níveis. Do lado da arte mesma,
temos a identidade simples entre a dimensão espiritual das divindades (conteúdo) e
o elemento sensível da natureza (forma), condensada na individualidade da estátua
como arte particular que absorve idealmente em si todas as demais; o que, diga-se
de passagem, é aquilo que define o conceito hegeliano de ideal e caracteriza, de
forma geral, a própria arte clássica (VAesth II, 362). Essa unidade simples do ideal
reflete, por sua vez, o modo como a liberdade é concebida e realizada pelo artista
grego na qualidade de cidadão da Pólis, ou seja, uma liberdade como participação,
destituída de diferença, por assim dizer, da individualidade subjetiva na
universalidade substancial. Quando essa unidade imediata se desfaz, desfaz-se o



122
todo da cultura grega que conheceu ainda um longo período de estertores, mas que,
enfim, abriu espaço para um novo momento histórico.

No contexto desses estertores, a ascensão da sátira é bastante significativa,
pois, como uma arte de transição que não se encaixa propriamente em nenhuma
denominação artística ou forma de arte (VAesth II, 123), acaba por constituir-se
como um tipo de arte que encarna um papel desagregador no interior da própria
arte. Nesse sentido, ela “assume esta figura da oposição emergente da
subjetividade e da exterioridade degenerada” (VAesth II, 123) e concretiza em si
mesma essa “contraposição na forma da contraposição mesma” (VAesth II, 120),
que é o sintoma do incômodo e da insatisfação subjetivos que não mais se
compromete com o conteúdo sagrado e sua forma de expressão na efetividade
substancial que se degenerou com o resto da cultura. Nesse contexto, o que ocorre
é que “no lugar da reconciliação poética provoca-se uma relação prosaica dos dois
lados, por meio da qual a forma de arte clássica aparece como superada, na medida
em que os deuses plásticos, assim como o belo mundo humano, deixam-se
naufragar” (VAesth II, 120). Sem um conteúdo que motive uma crença verdadeira
que lhe preencha, a forma plástica dos deuses agora encontra-se oca e colapsa em
seu próprio interior.

Atrelado a isso, que a habilidade para configurar na exterioridade sensível a
estátua do deus se torne algo artesanal e exterior, esvaziado de toda criatividade
espiritual, indica em termos hegelianos que o artista no contexto da dissolução da
arte clássica já não se encontra mais completamente imerso em harmonia no
contexto político e religioso da Pólis. Isso se reflete negativamente no próprio
processo produtivo, na medida em que a substancialidade que informava a atividade
do artista não se faz mais imediatamente presente como experiência pulsante para
ele. Isso mostra o vínculo de dependência do artista com o seu contexto cultural. E,
assim, na falta dos elementos que constituíam esse contexto, a atividade do artista
se reduz a uma mera repetição técnica de fórmulas já mortas. De fato, já não há
mais no interior desse contexto uma vivência ativa do próprio artista no seu processo
produtivo, e a obra resultante desse processo não se renova no fluxo vivo da cultura,
já que esta entrou em decadência.



123
3.3 O trabalho do artista no contexto romântico tardio

Precisamos discutir agora, do ponto de vista hegeliano, o modo como se
constitui o trabalho do artista no contexto romântico, em especial em sua
configuração moderna. Como as mudanças que se operam na passagem de uma
forma de arte para outra se fundamentam não “em termos do desenvolvimento de
novas habilidades, ferramentas ou meios, mas antes em termos de uma nova
religião e concepção artística” (Speight, 2013, p. 207), então não podemos perder de
vista essa dimensão mais abrangente do desenvolvimento do espírito ao considerar
a liberdade da atividade daquele que produz obra de arte, remetendo tudo o mais a
essa dimensão. Nesse sentido, ao falar da liberdade na modernidade, precisamos
implicá-la em um processo de interiorização infinita do espírito, na medida em que “o
conteúdo do romântico é a absoluta interioridade, a subjetividade espiritual a forma
que lhe é correspondente, enquanto apreender de sua autonomia e liberdade”
(VGPh I, p. 129). Vinculando-se a essa determinação do espírito, podemos dizer que
o artista soube compreender e expressar isso nas intenções particulares de sua
atividade.

Já foi apontado que a liberdade circunscrita ao círculo do conteúdo e da forma
no período da arte clássica não encontrou mais espaço para se aprofundar na
efetividade, pois as bases que lhe davam sustentação simplesmente ruíram. Assim,
no lugar de uma liberdade natural que se expressa “ainda somente em unidade com
a Pólis” (Silva Filho, 2008, p. 71), estabelecendo-se em relação de dependência com
a escravidão75 e sob as sombras da exterioridade da crença em potenciais divinas
locais sobrepujadas pelo destino, Hegel vê surgir o princípio espiritual da liberdade
cristã que orientará, inclusive, o modo de os indivíduos exercerem sua cidadania no
Estado moderno. Trata-se, sobretudo, de uma liberdade universalizadora capaz, ao
mesmo tempo, de preservar e ressaltar a autonomia da interioridade subjetiva do
indivíduo como pessoa humana, mediando as particularidades dessa interioridade
em um todo orgânico, ou seja, ao mesmo tempo diferenciado e articulado em
unidade complexa.

Como vimos, essa negatividade do elemento subjetivo que já despontava na
dissolução do clássico foi justamente o fator determinante para a sua ruína e sua
75 Escravidão esta que, ao fim e ao cabo, condiciona e limita a própria liberdade coletiva no interiorda cidade-estado.



124
transmutação no romântico. Ora, o cidadão da pólis grega estava totalmente
identificado com a substancialidade imediata das crenças e práticas de seu contexto
cultural, e, sendo assim, o despontar de sua subjetividade em sua mais profunda
interioridade autônoma só poderia ter aparecido em contraposição a essa
substancialidade que a limitava. O círculo da arte no âmbito da cultura grega, enfim,
mostrou-se só incapaz de continuar a expressar na exterioridade sensível, de forma
genuína e em todo seu esplendor, a bela unidade plástica como a imagem da
relação imediata do ser humano com os deuses, bem como dos sujeitos com a sua
atmosfera de crenças, valores e práticas. Por isso, o ideal grego revelou sua
incapacidade de progredir no interior do seu próprio sistema de cultura para uma
liberdade mais profunda. Não podendo sustentar a cisão no interior daquilo que
estava unido em laços imediatos, a Forma de arte clássica conheceu a sua
derrocada.

Nesse contexto de dissolução da arte clássica, o humor, de forma geral, e a
sátira, de forma mais específica, ganharam espaço no interior da própria esfera da
arte. É, ironicamente, por meio da arte que provoca o riso que ouvimos o canto de
cisne do clássico, mostrando a impossibilidade de a arte continuar a manter a
seriedade diante dos elementos religiosos do politeísmo e o compromisso com a
ética que dela derivam.

Com o colapso do círculo do conteúdo e da forma do clássico em sua
imediatez, entra juntamente em total decadência, como vimos, a própria capacidade
de concepção e execução do artista, que perde a vitalidade em seu papel de
escultor da configuração individual da imagem do deus. Movimento inverso, como
também já indicado acima, é o que acontece com o artista da arte romântica, na
medida em que esse se eleva à capacidade subjetiva de produção artística no
contexto de dissolução dessa forma de arte (VAesth II, 197).

A dissolução do romântico, que também é marcada pela grande presença do
humor, em verdade, é, antes de tudo, um encaminhamento para o completar-se de
toda a história da arte que se concluiu em si mesma, e para além da qual não se
pode mais avançar dentro da sua própria esfera (Vieweg, 2009, p. 159). Mas é
também uma perda, com relação à filosofia e religião revelada, da posição
privilegiada da arte na apreensão da verdade última, assim também como de sua



125
consequente abertura para aquilo que não é necessariamente sagrado e de sua
expressão não-bela (VAesth I, 23-25)76.

Porém, o fato de que a obra de arte “permanece para nós, segundo sua mais
elevada determinação, um passado” (VAesth I, 25), não se fazendo mais necessária
na modernidade como o modo mais elevado de o ser humano alcançar o absoluto,
não implica um obstáculo para a realização da liberdade. Pelo contrário, esse é
propriamente, em um sentido mais profundo, “o começo da arte livre, cujo santo é o
humano, a humanidade livre, do ser livre (rico de chances bem como arriscado) dos
conteúdos e das formas da arte ” (Vieweg, 2009, p. 159).

Toda essa discussão tem a sua ancoragem prática no princípio da
subjetividade, cuja expressão mais candente é o direito da particularidade da
sociedade civil burguesa, tal como apresentada no primeiro capítulo. Ora, no âmbito
das mediações relacionadas ao trabalho no contexto da sociedade civil burguesa,
como já indicado, cada indivíduo, enquanto pessoa humana, tem a garantia de
exercer sua liberdade, participando ativamente das mediações com outros
indivíduos em sociedade, ao mesmo tempo que tem a possibilidade de decidir por si
a maneira77 como irá se situar nessas medições de modo a alcançar seus próprios
interesses e finalidades.

O que se erige a partir da modernidade suscita uma nova forma de arte que,
por sua vez, implica uma reconfiguração da liberdade do próprio artista na realização
de seu trabalho, na medida em que o sentido da obra “depende da decisão
livremente feita pelo artista romântico” (James, 2009, p. 77). Isso significa dizer que
o artista não se reduz mais a mero membro de um dado contexto sociocultural, que,
por sua vez, vem a definir o modo como ele deve atuar e o que ele deve perseguir,
de acordo com certos valores e crenças fechados em si.

Ora, uma vez que em seu trabalho o artista não mais precisa obedecer a uma
imposição que reforça a sua relação imediata com a esfera política e religiosa da
76 A culminância desse lento processo de dissolução é aquilo que é denominado em termoshegelianos de fim da arte. Como bem sabemos, não se trata de uma morte ou um términoabsoluto, pois, como nos lembra Danto (2004, p. 2), “haverá arte depois do fim da arte”; mas trata-se, isso sim, de uma redefinição do lugar que a obra artística ocupa, na medida em que ela deixade ser a mais elevada forma de apreensão do absoluto, passando a abrir definitivamente espaçopara a religião revelada, e, sobretudo, para as ciências filosóficas desempenharem esse papel.Isso tudo implica um maior espaço de atuação do próprio artista.77 Como ressalta James (2009, p. 76-77), “esta liberdade com respeito ao conteúdo particular daarte pode ser entendida como reflexo da liberdade maior, no sentido de capacidade para exercer alivre escolha, a qual caracteriza os indivíduos modernos [...]”.



126
cultura da qual ele faz parte, ele está em condições de operar de acordo com aquilo
que a arte romântica oferece de mais nobre, ou seja, um ganho, para dizer nos
termos de Cecchinato (2013), de algo da “dimensão da Er-innerung, ou seja, do
adentrar-se em si mesmo” (Cecchinato, 2013, p. 240) do espírito que se coloca
criticamente como uma “reflexão-que-lembra” (Cecchinato, 2013, p. 225) e
aprofunda-se em si mesmo nesse rememorar interiorizado. Progressivamente vai se
abrindo para esta forma de arte maiores espaços de atuação do artista, incluindo aí
a ocupação com “assuntos profanos [...], oferecendo um espectro quase infinito de
possibilidades expressivas ao artista” (Cecchinato, 2013, p. 240).

Com isso o artista pode transcender, pelo menos virtualmente, qualquer
vinculação direta com as determinações e exigências fixas de sua cultura no círculo
do conteúdo e da forma.

Em comparação ao tempo em que o artista, através de suanacionalidade e época, está dentro de uma determinada visão demundo e de seu conteúdo e forma de exposição, de acordo com suasubstância, nós encontramos um ponto de vista simplesmenteoposto, o qual é de importância em sua completa formaçãoprimeiramente nos novos tempos. [...] O estar-vinculado a umconteúdo particular e a um modo de exposição adequado apenas aessa matéria é para o artista atual algo do passado, e a arte, porisso, tornou-se um instrumento livre, que ele pode manejaruniformemente em conformidade com sua habilidade subjetiva emrelação a cada conteúdo, qualquer que seja a sua espécie. Com isso,o artista está acima das formas e configurações determinadasconsagradas e move-se livremente por si, independentemente doconteúdo e do modo de intuição, nos quais estavam diante dos olhospara a consciência, o sagrado e o eterno. Nenhum conteúdo,nenhuma forma são mais imediatamente idênticos com ainterioridade, com a natureza, com a essência substancial semconsciência do artista; cada matéria pode ser indiferente a ele, desdeque ela não contradiga a lei formal de ser em geral bela e capaz deum tratamento artístico (HEGEL, VAesth II, 234-235).
Portanto, no período romântico, em especial na modernidade tardia, o artista

não está mais meramente mergulhado na imediaticidade de sua cultura, limitando-se
a atender os fins das instituições de seu tempo em estrito acordo com elas. Isso,
claro, não quer dizer que as determinações culturais do romântico sejam irrelevantes
para o modo de fazer artístico. O que aqui está em jogo é que o artista busca fora
dos padrões imediatamente estabelecidos as referências que orientam o seu



127
processo produtivo e aprofunda-se em sua subjetividade produtora que se eleva
sobre o próprio resultado objetivo de sua atividade. Essa ampliação das
possibilidades de mobilizar livremente os conteúdos e os seus modos de
configuração implicam tanto um aperfeiçoamento de estratégias de tratamento
artístico e dos meios de execução quanto em uma diversificação e complexificação
dos modos pelos quais se constituem os processos de produção por parte do artista
a partir de sua própria criatividade.

Isso nos parece um ponto importante que contribui para a compreensão a
respeito da atividade artística moderna, pois, no contexto de relativização dos
conteúdos e das suas formas de exposição, os artistas também se ocupam com os
temas mais banais e corriqueiros, justamente para ressaltar as suas habilidades
subjetivas, mostrando o seu total domínio sobre os modos de representação das
coisas mundanas como reflexo da sua potência interior criativa. É possível dizer que
o pintor de gênero inaugura isso no romântico, na medida em que dele emerge uma
“habilidade completamente subjetiva que se manifesta nesse modo objetivo, como a
habilidade do meio mesmo em sua vivacidade e efeito de poder produzir através de
si mesmo uma objetividade” (VAesth II, 228-229).

Como discutimos anteriormente, no auge da arte clássica, o artista grego já
dominava a sua técnica e seus instrumentos, de modo que ele procedia com pleno
conhecimento da totalidade do processo produtivo, sendo capaz de tornar próprio e
ressignificar aquilo que se faz presente em sua cultura através de sua habilidade
técnica de manipulação e transformação da natureza exterior. Isso pressupunha
que, no manejo dos instrumentos de trabalho, o artista clássico dispunha dos
recursos e da habilidade espiritual necessárias para fazer corresponder para a
intuição a essência universal do conteúdo com a sua forma de exteriorização
singular. O artista moderno, por seu turno, potencializa e ressalta de tal modo a
maneira como se relaciona subjetivamente com a concepção, execução e os seus
meios de produção, que a sua habilidade não está mais, como no clássico, em
função do objeto produzido, mas como a expressão poética do sujeito que produz.

Com isso, contudo, vira-se as costas agora com relação ao interessepelo objeto exposto, de modo que é a pura subjetividade do artistamesmo, o que se tenciona mostrar e ele não chega, por isso, nafiguração de uma obra por si mesma acabada e assentada sobre si



128
mesma, mas em uma produção na qual o sujeito producente dá a verapenas a si mesmo (HEGEL, VAesth II, 229).

Nesse contexto até aqui apresentado, percebe-se uma tendência por parte do
artista que irá se fortalecer ao longo da modernidade. Por um lado, o artista se sente
estimulado a realizar sobre si mesmo, para dizer nos termos de Vieweg (2009, p.
163), uma elaboração da própria biografia, mesmo que, em muitos casos, esta seja
fragmentária. De modo que, em seu trabalho, o artista não se ocupa mais da
produção de uma obra cujo conteúdo é “uma substância e poder diante do sujeito”
(VAesth I, 112), mas, sim, de um produto que é a expressão da interioridade
espiritual em sua singularidade como sujeito ativo e autoconsciente. Por isso que,
em larga medida, o resultado da atividade do artista romântico, em especial no
período de sua dissolução, é a revelação daquilo que é o artista em seus traços
fundamentais. Como exemplo de algo que se degenerou, temos a proposta dos
poetas da ironia, como os irmãos Schlegel, que se dispunham a “viver como poetas
e figurar suas vidas artisticamente” (VAesth I, 94).

Por outro lado, na medida em que se aprofunda sobre si mesmo, o artista
permite-se, ao mesmo tempo, retornar aos extremos de sua diferenciação na
contingência externa e encontrar a si mesmo naquilo que, à primeira vista, lhe é
alheio78. Portanto, isso está longe de contrastar com a tendência anterior de voltar-se
sobre si mesmo e apreender em sua própria interioridade os elementos que podem
orientar suas práticas de elaboração da obra. Na verdade, a abertura para o
estrangeiro constitui a contraparte do mesmo movimento de interiorização do artista
que torna aquilo que lhe é externo “em um reflexo do espírito” ( VAesth III, 14), pois
os objetos perdem a sua estranheza para si, “na medida em que eles, no modo de
sua realização artística, tornam visíveis a participação do espírito, a vivacidade da
concepção, do habituar-se do ânimo mesmo neste último extremo da exterioridade
e, com isso, [tornam visíveis] um interior e um ideal” (VAesth III, 14).

Neste ponto, como no anterior, o que vemos é um artista que agora se
encontra livre para escolher os conteúdos a serem por ele configurados, bem como
as formas e os meios de configuração desses conteúdos. Desse modo, na medida
em que avança para a dissolução do romântico, vemos afirmar-se aqui “a
78 Isso remete a uma passagem das Preleções sobre a História da Filosofia, na qual Hegel afirma:“quanto mais intenso é o espírito, mais extenso é, mais ele se estende” (VGPh I, 60).



129
subjetividade do artista acima da sua matéria e da sua produção” (VAesth I, 231).
Nesse desprendimento da substancialidade do conteúdo ético-religioso e na
valorização em si mesmo da sua potência subjetiva, o artista, em sua atividade,
desenvolverá a capacidade de recolher-se em si, mas sem afastar-se do mundo,
conferindo a este mundo mesmo em suas miudezas e banalidades cotidianas a
marca da subjetividade espiritualizada através do seu fazer artístico (VAesth III, 14).

É assim que o artista moderno, tendo praticamente esgotado a exposição dos
grandes eventos que envolvem deuses e heróis, passa a ocupar-se, de bom grado,
principalmente com a produção de uma arte que “[...] se dilui inteiramente na
representação de retratos, seja na plástica, na pintura ou nas descrições da poesia”
(VAesth II, 223). Isso significa dizer que o artista agora se volta para recortes
descritivos que dão enfoque ao existente nos pormenores externos das
particularidades prosaicas, ou seja, no contexto simples das diferentes atividades e
ocupações burguesas do cotidiano. Essa satisfação com as particularidades
prosaicas Hegel vê ocorrer com toda sua força e intensidade no âmbito da pintura de
gênero holandesa.

De acordo com as próprias palavras do filósofo alemão:
Entre eles, a satisfação na atualidade da vida, inclusive no maishabitual e menor, decorre de que eles devem elaborar, através deduras lutas e diligência amarga, o que a natureza ofereceimediatamente a outros povos, e em espaço limitado eles setornaram grandes no cuidado e na valorização das coisas maisinsignificantes. Por outro lado, eles são um povo de pescadores,marinheiros, burgueses, camponeses e, com isso, já estão desde oberço instruídos sobre o valor do necessário e útil nas maiores emenores coisas, que eles sabem proporcionar a si com o mais zelosoempenho. Segundo a religião, os holandeses foram protestantes, oque consiste em um importante aspecto, e apenas ao protestantismocabe o instalar-se também totalmente na prosa da vida e deixá-lavaler completamente para si, independentemente das relaçõesreligiosas, e desenvolver-se em liberdade ilimitada. A nenhum outropovo ocorreria em outras circunstâncias tornar os objetos, tal como apintura holandesa os trouxe diante dos nossos olhos, em principalconteúdo da obra de arte (HEGEL, VAesth II, 225-226).

Esse ethos que, na perspectiva hegeliana, caracteriza o espírito do povo
holandês – mas também do conjunto da modernidade germânica a partir do
protestantismo – diz muito sobre o modo como os próprios pintores de gênero
buscam fazer refletir na própria obra a relação que eles mesmos estabelecem com o



130
seu processo de produção como trabalhadores da arte. Isso porque aqui o objeto
resultante do trabalho realizado pela subjetividade produtora revela não só o
contexto sócio-histórico no qual a atividade específica do artista está inserida, mas
também o sentido do seu próprio trabalho e o valor que ele tem para a constituição
do caráter desse povo.

Este povo sagaz, artisticamente dotado, quer se alegrar agoratambém na pintura com esta essência enérgica e igualmente correta,modesta e agradável; ele quer desfrutar mais uma vez em suasimagens, em todas as situações possíveis, da limpeza de suascidades, casas, utensílios domésticos, do sossego do seu lar, de suariqueza, do honrado asseio de suas mulheres e crianças, doesplendor dos festivais políticos da cidade, da ousadia de seusmarinheiros, da fama de seu comércio e de seus navios quenavegam pelo oceano do mundo inteiro. E é justamente este sensopara a existência correta, serena, que os mestres holandeses trazemtambém para os objetos naturais e em todas as suas produçõespictóricas, ao mesmo tempo, [trazem] a mais elevada liberdade decomposição artística, que conecta o sentimento delicado tambémpara as coisas próximas e o completo cuidado de execução com aliberdade e fidelidade de concepção, com o amor para oaparentemente menor e para o momentâneo, com a frescura abertados olhos e o aprofundamento não distraído de toda alma no maisfechado e limitado (HEGEL, VAesth III, 129).
Não por acaso, os pintores holandeses, que tinham grande apreço pelo

autorretrato, ocupavam-se, por vezes, em retratar aquilo que talvez seja o mais
prosaico para a arte, qual seja, a própria atividade de produção enquanto artista 79.
Nesse mesmo contexto de discussão, Benjamin Rutter (2010, p. 99) chama atenção
para o fato de que no próprio processo de produção “[...] a atividade do pintor
mimetiza o seu tema”, na medida em que a elaboração da pintura de gênero é
marcada pelo duro e cuidadoso labor com que o artista se empenha na execução de
sua obra.

Hegel vê que os povos germânicos modernos, em sendo majoritariamente
protestantes, destacam-se não só pela atitude contemplativa, mas também pela
atividade de intervenção no mundo e pela assunção de uma postura positiva com
relação a essa atividade (VAesth III, 128). Nessa linha de discussão que aponta para
o fato de que “a meticulosidade do naturalismo holandês é, portanto, a expressão
formal da ética protestante” (Rutter, 2010, p. 100), Rutter comenta ainda que
79 Vide, por exemplo, a obra A Alegoria da Pintura, também denominada de A Arte da Pintura, deJohannes Vermeer, ou a obra O Pintor em sua Oficina, de Adriaen van Ostade.



131

o pintor e o cidadão burguês estão cada um respondendo à crisecomum da modernidade: o cidadão deve vender seu trabalho pelomaior preço, independentemente da atividade; o pintor igualmentedeve vender seu trabalho e o aumento dos retratos sugere que ele émenos frequentemente o autor do todo (Rutter, 2010, p. 100).
E aqui há um ponto a ser considerado. O artista protestante profissional não

mais tinha as instituições políticas e religiosas como principais consumidoras de
suas obras, mas precisava ele mesmo empreender uma busca por compradores que
eram pessoas particulares no interior da nascente sociedade civil burguesa.
Considerando essa inserção do artista no mundo das mediações da sociedade civil
burguesa, podemos dizer que a forma de arte romântica tardia é marcada pela
alienação do trabalhador da arte e pela abstração do seu processo produtivo de
modo a implicar uma restrição da sua liberdade?

Niklas Hebing, a partir de sua leitura das Linhas Fundamentais da Filosofia do
Direito, chama nossa atenção para algo que se tornou lugar comum nas discussões
desenvolvidas depois de Marx, mas que já é uma realidade na época de Hegel: na
sociedade moderna, a obra de arte, assim como o trabalho para produzi-la, está em
alguma medida relacionada às regras do mercado. Nesse sentido, o comentador
ressalta que “[...] a arte da modernidade com o seu princípio hodierno da infinita
interioridade subjetiva e, dessa forma, a infinitude da matéria específica que a
acompanha, criou as condições estéticas de tornar a arte capaz de vinculação com o
sistema das carências” (Hebing, 2015, p. 214).

De fato, Hegel, nas Linhas Fundamentais da Filosofia do Direito, mas não nas
Preleções sobre a Estética80, levou em consideração os aspectos econômicos
envolvidos com a obra e sua produção. Porém, de modo a circunscrevê-los em uma
80 Muito embora todo avanço teórico empreendido por Hegel no contexto da discussão sobre asociedade civil burguesa e do grande contributo dado por ele às questões estéticas do século XIX,incluindo a da natureza do trabalho artístico, sua preocupação estritamente estética praticamentedesconsidera as implicações econômicas referentes ao trabalho de produção da arte e de suaculminação como um artefato a ser comprado e vendido no contexto do mercado capitalista. Nãofosse por discussões esparsas, de conteúdo indireto e tangencial, esse debate estaria ausente docampo de preocupação teórica das Preleções sobre Estética, obra na qual são feitas apenasalusões genéricas para contrapor, por exemplo, a esfera do espírito finito ao espírito absoluto,como vimos acima. É nos Fundamentos da Filosofia do Direito, sobretudo nas lições conferidasem torno dela, como bem observa Hebing (2015, p. 218), que Hegel se aproxima um pouco maisdessa questão, mesmo que isso ocorra muito mais em função do seu interesse em torno do quese poderia chamar hoje de direitos autorais. Nessa obra há indicações um pouco mais claras deque “o artista é compelido a ter o seu trabalho no sistema das necessidades como mercadoria nomercado” (Hebing, 2015, p. 218).



132
discussão sobre o sistema de proteção jurídica. Nesse contexto de discussão, a sua
principal preocupação diz menos respeito ao fato de que o caráter livre da atividade
artística e a finalidade em si da obra estão constantemente expostos ao risco de
esvaziar-se em seus conteúdos absolutos e reduzir-se a meras mercadorias do que
a falta de garantias de direitos do autor.

Ora, essa preocupação não se dirigia exclusivamente à obra de arte, mas a
toda produção humana no capitalismo, na medida em que, para Hegel, até mesmo
os produtos que são considerados os mais elevados do espírito são passíveis de se
tornarem propriedade e serem trocados. Assim, nas palavras de Hegel:
“Conhecimentos, ciências, talentos e assim por diante são evidentemente próprios
ao espírito livre e um algo interno ao mesmo, não um algo externo, mas também ele
pode dar a eles, através da exteriorização, um ser aí externo e cedê-los [...], de
modo que eles são postos sob a determinação das coisas” (GPhR, § 43, 104).

Não vemos por que, do ponto de vista hegeliano, a inserção do artista como
trabalhador no interior da sociedade civil burguesa seria um fator limitador de sua
liberdade, tornando-o totalmente refém da sociedade de mercado. Não há indicação
de que Hegel veja o artista ameaçado de ser reduzido em seu trabalho a um mero
executor de operações que subjugue a sua personalidade e elimine sua dignidade.
Poderíamos dizer que, para Hegel, mesmo o artista que trabalha e vive do fruto do
seu trabalho no contexto moderno está ciente de seu papel e de seu valor no
contexto social em que está inserido, agindo de acordo com essa consciência
emancipada e tomando suas próprias decisões de forma relativamente desimpedida.
Parece ser sintomático disso o fato de que Hegel não situa o artista em um
estamento, assim como não faz também com o filósofo e o sacerdote, delimitando
do ponto de vista da sociedade de mercado o modo como o artista se envolve em
uma teia de relações com outros sujeitos através do seu trabalho e através do que é
gerado pelo produto de seu trabalho.

O próprio Hebing, por um lado, nos lembra que “a produção e a recepção da
obra de arte na modernidade burguesa estão sempre integradas no processo
socioeconômico geral” (Hebing, 2015, p. 204), admite, por outro lado, que há algo na
esfera artística que é irredutível ao mercado. Nesse sentido, ele afirma que “dentro
dos limites desse campo econômico não se pode fazer valer como fundamento
jurídico que as obras sejam meras coisas, mas, sim, objetivações do espírito



133
absoluto enquanto autoconsciência e propriedade coletiva da comunidade” (Hebing,
2015, p. 213)81.

Podemos dizer ainda que, em termos hegelianos, a obra resultante do
trabalho do artista não é apenas um produto de uma atividade de produção que se
configura em termos puramente materiais, mas se volta muito mais a um
direcionamento do olhar para um modo de lidar com o espírito em sua atividade.
Embora a obra de arte possa se tornar, e de fato se torna com frequência,
propriedade privada e mercadoria, ela, por outro lado, não se esconde totalmente da
esfera pública. Além disso, ao ser vendida, é o suporte material da arte que é
apropriado, enquanto o seu conteúdo espiritual permanece como um bem intangível,
não comercializável.

É importante lembrar ademais que as considerações de todos esses aspectos
não têm para Hegel um interesse propriamente estético82, a não ser como pano de
fundo de algo muito mais amplo. O ponto de interesse para o tratamento dado por
Hegel na Estética é tomar o artista e a obra resultante de seu trabalho em uma
esfera absoluta do espírito. Ao mesmo tempo, podemos dizer que “o artista, porém,
pertence ao seu tempo, vive de acordo com seus costumes, visões de mundo e
representações” (VAesth I, 342). Ou seja, o artista está sempre inserido em um
81 No próprio ambiente socioeconômico e político do espírito objetivo no qual a obra e o artista que aproduziu se situam, como o comentador aponta, não sem apelar para um sentido normativo, comoele mesmo lembra, existe uma instância capaz de salvaguardar o conteúdo absoluto da esferaartística, por meio da proteção e do cuidado da atividade do artista e da obra dela resultante, semque essa instância se sobreponha ao espírito absoluto. Essa instância é o Estado. Nesse sentido,Hebing diz-nos que: “Hegel mostra-se nesse contexto como defensor de uma vasta culturapolítica de procedência social-democrata; ainda que esse pensamento seja naturalmenteanacrônico. Nos termos da passagem sistemática da sociedade civil burguesa para o Estado emsua Filosofia do Direito, ele exige um equacionamento estatal da problemática que surge para aarte e o artista no sistema das necessidades. Como o Estado não pode ser ordenado de acordocom [o modus operandi do contexto da] satisfação recíproca das carências do estado danecessidade da sociedade civil burguesa – neste ponto Hegel revela-se como leitor da estéticapolítica de Schiller -, a arte também não pode ser reduzida à mercadoria e à condição de meio.Permanente investimento e manutenção Estatal da arte, em grande parte livre dos interessesprivados, através de instituições como museus, galerias, teatros e editoras públicos, programas deincentivos, premiações artísticas etc., podem assegurar que a relevância da arte seja posta emevidência longe da redução ao valor de mercado e, com isso, a referida cisão seja, em algumamedida, encaminhada para uma reconciliação” (Hebing, 2015, p. 218). Isso não quer dizer,portanto, que a esfera política é o ponto mais alto. É apenas o locus no qual a arte se abriga paramanter o interesse coletivo frente ao interesse privado. É claro que ela não existe em função doEstado. A obra de arte não se reduz a nenhuma finalidade política, não é propriedade de umgovernante, ou mesmo patrimônio deste ou daquele Estado. A arte, pelo menos em tese, é obrade toda humanidade e pertence a todos os seres humanos. O Estado cumpriria assim apenas afunção de um fiel depositário da arte e protetor dos artistas.82 Como podemos dizer que vai ocorrer mais adiante nas considerações marxistas de autoresvinculados à Escola de Frankfurt, por exemplo.



134
contexto sócio-histórico que contribui para o seu modo de pensar e fazer, embora
esse pensar e fazer digam respeito a uma dimensão muito mais abrangente do ser
humano e de sua história.

Nesse sentido, o que está em jogo neste contexto, sobretudo, é que o artista
é livre, nos termos que temos tratado até aqui, não apesar, mas por causa dessa
cultura moderna mesma.

Não podemos esquecer que essa cultura que oferece certos riscos atrelados
à divisão do trabalho, à mecanização dos processos, ao livre mercado etc. é a
mesma que favorece o direito da particularidade e a emergência de novos valores,
práticas e instituições nascidas com o cristianismo que estimulam e garantem a
ampliação da atuação autônoma do indivíduo em sua mais radical subjetividade, até
o limite da contingência e do arbítrio das escolhas individuais. É nesse contexto que
o artista moderno tem potencializado as suas possibilidades de produção.
3.4 . A subjetividade produtora e a finalidade interna do trabalho livre do
poeta no contexto da modernidade

Vimos que o artista moderno em sua liberdade consegue traduzir, em seu
próprio processo produtivo, a interiorização infinita do espírito que retorna sobre si
mesmo a partir de suas múltiplas manifestações na exterioridade. Nesse contexto,
entendemos que as três artes particulares representativas do romântico, ou seja,
pintura, música e poesia indicam, de forma progressiva, - sendo que esta última arte
particular é a culminância desse progresso na modernidade - a relação do artista
com o produto de sua atividade, que já não está mais tanto concretizada
exteriormente em uma obra subsistente por si, mas se constitui reflexivamente no
próprio fazer criativo do artista. Seguindo esse caminho, é possível dizer que o
trabalho do pintor, do músico e, sobretudo, do poeta moderno constituem etapas nas
quais a finalidade interna na arte pode ser melhor expressada.

Ora, como sabemos, as assim chamadas formas de arte se articulam com as
artes particulares que servem como representativas de cada um daqueles três
momentos históricos. A arquitetura, sendo a arte da busca incansável da expressão
do divino como algo aparentado com a materialidade concretizada no peso e no
volume, na dura regularidade de suas formas, é, para Hegel, a arte paradigmática do



135
simbólico. O representativo da arte clássica é, por sua vez, a tridimensionalidade da
escultura que unificou, sobretudo no mármore, os contornos naturais do corpo
humano com o significado espiritual dos deuses olímpicos. Já a pintura, a música e
a poesia são as artes tipicamente românticas, na medida em que progressivamente
vão se desvinculando da materialidade exterior e voltam-se para a interioridade
espiritual (VAesth II, 258- 261)83.

Assim, ao remeter para uma liberdade interior do espírito acompanhada do
processo de desmaterialização dos contornos objetivos da arte, temos um
afastamento da exterioridade natural como esfera de apresentação de um conteúdo
objetivamente concretizado para a interioridade espiritual de uma atividade subjetiva.
Por sua vez, na medida em que a arte tem os seus inícios plenamente conjugados
com a sensibilidade da natureza para depois avançar para sua espiritualização, é no
esvaziamento da imposição firme do aspecto intuitivo imediato do espaço ( VAesth
III, 14) que temos um importante indicativo da consideração da passagem da
exterioridade para a interiorização do espírito na arte.

Nesse contexto, já a pintura, ao elaborar as suas imagens em uma superfície
plana através do elemento abstrato da cor, “reduziu em seu campo a dimensão do
espaço da escultura” (VAesth II, 134). Em seguida, concentrando-se no ponto
interior do tempo, a “música com o som abandonou o elemento da figura externa e
de sua visibilidade plástica” (VAesth II, 134). A essas duas artes particulares
devemos acrescentar a poesia, que, tendo ainda presente a temporalidade do som,
o rebaixou “como mera designação externa” (VAesth II, 262) voltado para a
designação de um conteúdo espiritual da representação.

Podemos dizer que essas artes particulares, ao perderem o elemento que
remete à intuição externa e imediata, conseguiram depurar esse elemento, digamos
assim, como idealidade interior, ou seja, repondo-o, como acontece sobretudo na
poesia, apenas subjetivamente pela representação. Esse processo de interiorização
aponta para um aspecto importante que diz respeito à forma de arte romântica, na
medida em que “[...] a crescente independência da arte com relação a um material
sensível externo que nós encontramos no desenvolvimento da forma de arte
romântica espelha a crescente interiorização que é característica da subjetividade
83 É importante enfatizar que, para Hegel, isso não quer dizer que cada uma dessas artesparticulares nasceu e morreu em momentos específicos das formas de arte; para ele, significaapenas que são elas que expressam melhor o momento em questão.



136
moderna em geral, e da qual a religião cristã é em si mesma uma expressão”
(James, 2009, p. 45).

Esse deslocamento, em termos de uma maior interiorização, dialoga, por sua
vez, com o papel que desempenha o artista em sua atividade produtiva no âmbito da
modernidade. Por suas próprias características, cada uma das artes particulares
apresentará progressivamente essa interiorização ao seu modo, coadunando com a
maneira pela qual o trabalho do artista se realiza com relação a cada uma delas. E
isso acontece a partir do fortalecimento da habilidade subjetiva do artista e de uma
maior ênfase na sua atividade sobre si mesmo como obra viva, fazendo com que o
artista se afaste gradativamente da mera manipulação instrumental da exterioridade
objetiva. “Pois, seja como for, um aspecto importante desta produção é um trabalho
exterior, na medida em que a obra de arte tem um lado puramente técnico, que se
estende até o artesanal, principalmente na arquitetura e escultura, menos na pintura
e música, menos ainda na poesia (VAesth I, 46).

A nossa interpretação a respeito da atividade de produção das artes
particulares é a de que essa atividade progressivamente traduz a ampliação da
autoconsciência da liberdade do artista e aponta para uma maior explicitação do
caráter infinito da finalidade desse trabalho a partir do encontro de si do espírito na
subjetividade produtora do artista e de sua expressão nos elementos constituintes
da interioridade da fantasia.

Dessa forma, podemos dizer que o pintor, que inaugura, digamos assim, o
período romântico na arte, já revela essa tendência em sua atividade de produção
da obra. Ele não apenas tem consciência de si mesmo como um produtor de
imagens e como um agente que concebe e elabora o sentido para essas imagens.
Ele também tem consciência de si como sujeito que persegue livremente os seus
próprios propósitos como parte do seu saber e do seu querer vinculado à produção
da obra, esforçando-se para tornar a atividade que efetiva esses propósitos explícita
em seus próprios produtos, ao mesmo tempo que expressa a sua própria
subjetividade em seus aspectos particulares.

Nesse sentido, vê-se desenvolver progressivamente diante do pintor os
elementos que favorecem maiores possibilidades em termos de criação da obra e da
expressão de si como sujeito ativo que produz arte. De fato, pode-se dizer que a



137
partir do renascimento, de uma forma geral, a história da arte se abre em dois
caminhos possíveis para a realização da atividade do pintor.

Por um lado, o fermento da objetividade, da seriedade religiosa eética da apreensão e exposição da beleza ideal das formas, e, poroutro, os objetos insignificantes tomados por si, a particularidade doefetivo e a arte subjetiva do fazer vem a ser o aspecto principal(HEGEL, VAesth III, 35).
O que está em jogo aqui é que, embora ainda haja por um longo período um

certo compromisso diante dessa seriedade religiosa e ética do período do
cristianismo medieval até o renascimento, isso acaba por arrefecer no contexto da
modernidade pós-reforma protestante. Como já discutido na seção anterior, ocorre
que, sobretudo com o surgimento da pintura de gênero, haverá um desdobramento
da arte que passa a privilegiar justamente o aspecto subjetivo do produzir do pintor
que é capaz de inventar uma nova configuração artística. É assim que, nas palavras
de Hegel, fica explicitado que

Neste progresso da mais profunda seriedade para a exterioridade doparticular, ela [a pintura] deve penetrar até o extremo do fenômenomesmo como tal, isto é, até onde todo conteúdo se torna indiferentee o fazer-aparecer artístico, o interesse principal (HEGEL, VAesth II,36).
Portanto, nesse contexto específico que significa uma virada na pintura, o

direcionamento do olhar proporcionado pela obra recai, principalmente, sobre aquilo
que a tornou possível, ou seja, a arte subjetiva do fazer do artista. Ou, em outras
palavras, o que se sobressai no interior mesmo da obra de arte não são mais as
imagens em si mesmas acabadas, mas a atividade criativa e o sujeito criador que as
fez aparecer.

Não por acaso, Hegel nos dirá sobre esse momento da pintura o seguinte:
“ora, aqui a vitalidade alcançada no fazer-aparecer do efetivo, dessa maneira,
parece tornar-se uma determinação mais alta do que o ideal” (VAesth III, 37). Nesse
sentido, essa “vitalidade alcançada no fazer-aparecer” (VAesth III, 37) que envolve a
capacidade para mobilizar os meios na efetivação dos fins artísticos chega ao ponto
de levar a um reordenamento até mesmo dessa relação entre esses meios e fins
vinculada ao processo de produção. Em relação a essa questão, discutindo sobre o



138
trabalho do pintor com a manipulação das cores e com as pinceladas, Hegel afirma
que, "para além dos objetos, também os meios de exposição tornaram-se por si
mesmos finalidade, de modo que a habilidade subjetiva e a utilização de meios
artísticos se sobressai como o assunto objetivo da obra de arte” (VAesth II, 227-
228).

Essa elevação da habilidade subjetiva e dos meios artísticos é o reflexo do
deslocamento do próprio centro da vitalidade espiritual. Na modernidade, a
vitalidade espiritual não se restringe à objetividade da obra, mas é agora, sobretudo,
subjetiva, no sentido de que “há uma vitalidade, uma harmonia dinâmica, dentro do
sujeito mesmo” (Rutter, 2010, p. 99) que, na pintura, como também afirma Rutter,
traduz-se na organicidade da atividade interior que se expressa como “harmonia do
pintor com seu próprio ato de pintar” (Rutter, 2010, p. 99).

Porém, mais do que ser um correlato do tema retratado, tal como propõe o
referido comentador84, temos aqui o explicitar da multiplicidade fenomênica do
próprio fazer artístico em suas intencionalidades, iniciativas, modos de operar,
ajustes, opções por traços, texturas, efeitos de luz e sombras etc. que são unificados
organicamente como uma totalidade espiritual viva, ativa na fantasia, que perpassa
cada momento e que a tudo dá sentido. E com isso temos a expressão do modo
como o artista na sua singularidade se media a si mesmo na infinitude do espírito
através de uma atividade que se desenrola, sobretudo, no próprio elemento
espiritual da interioridade subjetiva que cria seus modos de figurações como
expressão de si mesma.

Ora, foi porque o artista pôde experimentar uma grande autonomia com
relação ao conteúdo e à forma de sua exposição que se tornou possível para ele
destacar o seu próprio fazer artístico e mostrar, a partir da sua interioridade, que o
sujeito produtor e o trabalho para produzi-la são tão importantes quanto a própria
obra.

Porém, por mais que o pintor se aprofunde nesse ponto, a sua produção em
torno da matéria plástica espacial preenchida com a cor não lhe permite maiores
avanços em seu processo de interiorização. A plasticidade da obra limita o trabalho
do artista que precisa sempre recorrer ao contorno sensível da exterioridade natural
84 Na sequência imediata à passagem citada acima, Rutter (2010, p. 99), em referência à Vermeere a sua obra A Rendeira, dirá que “isto teoricamente seria a harmonia do pintor com seu próprioato de pintar, um análogo invisível da harmonia da costureira com seu próprio ato de costurar”



139
e humana que se faz presente como marca visível de seu fazer. Em sendo assim,
embora em muito menor grau que o escultor, o pintor precisa ainda lidar com a
manipulação da exterioridade intuível do conteúdo e da forma, pois, segundo Hegel,
este “artista, se quer formar esses dois elementos um no outro, como é de seu
ofício, tem pontos de apoio em ambos para a concepção e a execução” (VAesth III,
140).

Ainda seguindo esse raciocínio, na sequência dessa mesma passagem, o
filósofo alemão afirma que:

O músico, por seu turno, também não abstrai de todo e qualquerconteúdo, mas encontra-o em um texto, que ele coloca na música, oureveste, de modo mais independente, já em alguma disposição naforma de um tema musical, que ele então a seguir configura; a regiãogenuína de sua composição, porém, permanece a mais formalinterioridade, o mero ressoar, e o seu aprofundar no conteúdo; nolugar de uma imagem para o exterior torna-se antes um retrocederpara a própria liberdade do interior, um proferir de si nele mesmo eem algumas áreas da música um certificar de que ele, como artista,está livre do conteúdo (HEGEL, VAesth III, 141).
A superação propriamente dita do conteúdo e da forma em sua exterioridade

para a intuição realiza-se, portanto, não na pintura, mas na música, que, através da
duração estruturada do som, constitui-se no elemento oposto ao da pintura, na
medida em que se aprofundou em direção à temporalidade subjetiva do sentimento.
Nesse sentido, a particularização artística da interioridade no âmbito da música veio
a ser através do “sentimento do eu que se alarga, que até mesmo avança para um
conteúdo” (VAesth III, 150). Conteúdo esse, porém, que em si mesmo se mostraria
vazio, não fosse a presença imediata desse eu que se efetiva no preenchimento
sentimental do tempo e com o qual esse conteúdo se confunde.

Isso ocorre de tal modo que, no final das contas, “esse sentimento permanece
sempre apenas o revestimento do conteúdo” (VAesth III, 150) que se expressa nos
sons como esse elemento mais próximo ao interior como tal e que tem na
temporalidade vazia do eu a sua essência.

O eu efetivo mesmo pertence mais precisamente ao tempo, com oqual ele, se nós abstrairmos do conteúdo concreto da consciência eda autoconsciência, coincide; na medida em que ele não é nadasenão esse movimento vazio de pôr-se a si como um outro e desuprassumir essa mudança, ou seja, conquistar-se a si mesmo, o eu



140
e apenas o eu como tal. Eu é no tempo, e o tempo é o ser do sujeitomesmo. Como então o tempo, e não a espacialidade como tal,fornece o elemento essencial, no qual o som ganha existência emconsideração à validade musical, e o tempo do som, ao mesmotempo, é o do sujeito, consequentemente, o som penetra já deacordo com esse fundamento no si mesmo, apreende o mesmoconforme o seu ser aí mais simples e põe o eu em movimentoatravés do movimento temporal e de seu ritmo, enquanto a outrafiguração dos sons, como expressão dos sentimentos, leva adiante,ademais, um preenchimento mais determinado para o sujeito, pormeio do qual ele igualmente é tocado e conduzido (HEGEL. VAesthIII, 156-157).

Nesse contexto, o músico, deve-se ocupar em seu trabalho com “a relação do
interior subjetivo com o tempo enquanto tal” (VAesth III, 155), porém, nessa relação,
o tempo não é como indeterminado, mas como algo regrado pelo eu que imprime no
som o ritmo com o qual esse tempo sonoro se preenche e se recolhe na
interioridade das notas. Sendo assim, o músico voltou-se para si para produzir a sua
obra como um ressoar de sua própria alma que está em sintonia com o instrumento
(seja ele a voz ou outro instrumento externo) que traduz, em si mesmo, para a
exterioridade sensível, esse ressoar. Entretanto, nessa exterioridade sem forma,
esse ressoar não tem uma existência externa permanente, mas imediatamente se
dilui ao ser comunicada ao ouvido do público, que, por sua vez, é corresponsável
por sustentá-la em seu próprio interior e lhe dar existência em sua própria
subjetividade (VAesth III, 136), deixando-o habitar, para usarmos uma metáfora
cristã, não de forma independente na espacialidade do templo, por exemplo, como
era o caso da escultura, mas sim em seu próprio coração.

O fato de que a obra musical, diferentemente das artes plásticas, não se
sustenta por si mesma na exterioridade, vai trazer duas consequências importantes
para a consideração da atividade do músico, que veremos se repetir muitas vezes
com o poeta85. O primeiro é que a música precisa (no tempo de Hegel) ser sempre
matéria de reprodução e reavivamento por parte do músico como sujeito vivo que se
coloca em atividade para que a arte venha a conhecer sua existência objetiva e
acontecer propriamente como obra diante de um público. Com isso, na música se
85 “Na escultura e na pintura, nós temos a obra de arte como o resultado da atividade artística quese apresenta por si objetivamente e que está aí diante de nós, e não essa atividade mesma comoprodução efetiva, viva. Para a presença da obra de arte musical, ao contrário, faz parte, comovimos, o artista executor como agente, assim também na poesia dramática o ser-humano porinteiro surge em completa vitalidade que representa e faz de si mesmo obra de arte animada”(VAesth III,. 218).



141
sobressai justamente essa dimensão subjetiva do processo vivo de produção no
qual o músico está plenamente engajado.

Pois, uma vez que é o interior subjetivo mesmo que a músicaassume para seu conteúdo com a finalidade de trazê-lo à aparição,não como figura externa e obra que existe objetivamente, mas comointerioridade subjetiva, então deve surgir também a exteriorizaçãoimediatamente como comunicação de um sujeito vivo, na qual eleintroduz sua interioridade própria. Em geral, é assim no canto da vozhumana, mas este é relativamente o caso da música instrumental,que só pode conseguir trazer para execução através do artistaexecutor e de sua vivacidade, bem como da espiritualidade e dahabilidade técnica (HEGEL, VAesth III, 158-159).
Ao falar nessa necessidade de sempre reproduzir a música para que ela

possa conhecer sua existência objetiva, já se aponta aqui para o segundo ponto
importante que devemos tratar. E isso está relacionado ao fato de que,
diferentemente da escultura e da pintura, na música, a concepção e a execução nem
sempre andam juntas na pessoa de um mesmo artista, mas se distribui
organicamente entre diferentes agentes movidos por um mesmo impulso artístico.
Isso revela um aspecto significativo a respeito do trabalho do músico que, mesmo ao
ativar a sua habilidade técnica, se mantém de ponta a ponta comprometido com uma
atividade propriamente artística.

O escultor, assim como o pintor, concebe sua obra e a executaintegralmente; toda a atividade artística concentra-se em um emesmo indivíduo, através do qual ganha muito o corresponderinterno da invenção e da execução efetiva. Desafio maior tem, aocontrário, o arquiteto, que exige a ocupação multifacetada de umaartesania complexamente ramificada que ele deve confiar a outrasmãos. Já o compositor tem igualmente de transferir sua obra a mãose vozes entranhas, porém com a diferença de que aqui a execução,tanto do lado técnico quanto do espírito interior animado, demanda,ela mesma, novamente, uma atividade artística, e não apenas algoconforme o artesanato (HEGEL, VAesth III, 194).
A arte musical, que em si mesma já está particularizada até o limite, exige

também a particularização da atividade do músico. De um lado, o compositor é
aquele músico que se ocupa da concepção; e, na medida em que ele idealiza a obra
em seu interior, elaborando-a de forma muito mais teórica do que prática e
traduzindo-a para um script, digamos assim, de modo a organizar a maneira como



142
será executada sua obra, ele vai definir, em larga medida, a liberdade não só da
obra, mas também dos demais artistas, já que ele poderá abrir o objeto artístico para
um maior ou menor espaço de interpretação criativa daqueles que a executam. De
outro, o músico executor, ele mesmo, tem dois caminhos. Ou ele se submete de
modo quase que artesanal e obedece mecanicamente às prescrições que lhe são
fornecidas pelo compositor e “não quer reproduzir nada mais do que a obra existente
já abarque” (VAesth III, 219), ou poderá, pelo contrário, dar vazão ao seu lado
propriamente artístico a partir de sua fantasia criadora, sem deixar de lado, é claro, a
essência da composição e a intenção do compositor. Nesse segundo sentido,

Aqui, em parte, a mais virtuosa bravura está em seu devido lugar, deoutra parte, a genialidade não se limita a uma mera execução dodado, mas sim alarga-se com isso, de tal modo que o artista elemesmo compõe na apresentação, complementa o que falta,aprofunda o que é superficial, anima o que é sem alma e, dessaforma, aparece pura e simplesmente como autônomo e producente(HEGEL, VAesth III, 220).
Esse músico, ao produzir arte, faz sempre uso de um instrumento musical

(seja ele algo externo ou a própria voz humana), o qual se constitui como um meio
performaticamente atualizado junto ao fim artístico, na medida em que a música
acontece efetivamente como uma espécie de desdobramento de uma atividade que
articula o todo como uma unidade viva nessa mesma atividade. Nesse sentido, seja
através do “maravilhoso segredo que torna um instrumento exterior em um órgão
completamente animado” (VAesth III, 222) seja, por outro lado, através do canto que
faz com que a alma ressoe através do seu corpo, o fato é que a vivacidade do artista
nesta arte particular não está mais voltada para o fazer-aparecer de uma
exterioridade fechada em si como o era na pintura.

Assim, já que a objetividade na música está condenada a diluir-se à medida
mesmo em que aparece, o que, no limite, está em jogo é uma outra forma de
expressar a habilidade subjetiva do artista. Pois, aqui “se tem não apenas uma obra
de arte, mas o produzir artístico efetivo mesmo presente diante de si” ( VAesth III,
220), como virtuosismo da performance mesma do músico que faz de si obra de
arte.

Como já antecipado acima, movimento semelhante ocorre também no âmbito
da atividade de produção poética propriamente dita, ou seja, da literatura. Porém,



143
especificamente na poesia dramática, a particularização da atividade do artista é
acompanhada por uma elevação ainda maior do sentido da produção da arte como
essa atividade performática, cujo centro é o próprio ser-humano como indivíduo
agente que dá vida às imagens ficcionais da interioridade do poeta. Aqui a atividade
meramente técnica do artista, como procedimento repetitivo de manipulação
instrumentalizada do exterior, recuou para dar maior espaço à atividade poético-
criativa da produção que parte do “espírito interior animado” (VAesth III, 194) e que
atravessa a totalidade do ser do artista. Nesse contexto, Hegel vai nos dizer que:

Na pintura e na escultura, resta ao próprio artista executar suaconcepção em cores, cobre ou mármore e, mesmo que a execuçãomusical exija mãos e vozes estranhas, predomina aqui - embora nãodeva naturalmente faltar a alma da apresentação - mais ou menos ahabilidade artística e a virtuosidade mecânicas. O ator, pelocontrário, penetra a obra de arte como indivíduo total com sua figura,fisionomia, voz etc. e assume a tarefa de caminhar totalmente juntocom o personagem que ele representa (HEGEL, VAesth III, 513).
Nessa relação entre concepção e execução, pode-se dizer que o poeta,

obviamente, se faz presente na obra dramática inteira, já que ele, como dramaturgo,
a concebeu, e já que essa obra é uma expressão do seu ato criador. Mas no
desenrolar da peça, como realização para um público, é o ator que, ao encarnar as
figurações do poeta, se faz ressaltar poeticamente ele mesmo como obra de arte
viva que singularizou em si a universalidade do humano. Porquanto, no drama,
assim como acontece com a música, “o artista intérprete como agente” (VAesth III,
218) é esse sujeito através do qual “o homem entra em cena em plena vivacidade
que representa e faz a si mesmo obra de arte animada” (VAesth III, 218).

No entanto, é importante lembrar que, para Hegel, esse ressaltar artístico do
ator como executor na poesia dramática só acontece propriamente na forma de arte
romântica tardia. É bem verdade que, por um lado, cabe ainda, em alguma medida,
ao poeta, que concebe a obra, a exigência de que “o ator seja, por assim dizer, o
instrumento através do qual o autor toca, uma esponja que absorve todas as cores e
as reproduz de forma inalterada” (VAesth III, 513). Por outro lado, porém, a
identidade simples e previsível entre a execução do ator e a intencionalidade da
concepção do dramaturgo vai gradualmente deixando de fazer sentido para
realização das artes dramáticas do romântico.



144
É preciso atentar para o fato de que “entre os antigos isso era mais fácil, pois

a declamação, como mencionado, limitava-se principalmente à clareza, e o lado do
ritmo etc. era obtido pela música; enquanto a máscara cobria as feições e não
restavam também grandes possibilidades às atuações” (VAesth III, 513). Com os
atores do romântico, tende a acontecer justamente o contrário, uma vez que,
livrando-se da necessidade dessa ritmação e dessa máscara, os seus movimentos,
gestos, falas e fisionomias já não se encontram mais engessados em dureza
escultórica, mas a eles é reservado um amplo espaço de criação poética (VAesth III,
513).

Desse modo, sem submergir completamente nas intenções do dramaturgo e
afogar-se, por assim dizer, em identidade inorgânica com a subjetividade daquele, o
ator torna-se, podemos dizer, ele mesmo um poeta, uma vez que “[...] ele deve
também com a própria produtividade completar vários pontos, preencher lacunas,
encontrar transições e, de uma maneira geral, nos esclarecer o poeta através de sua
atuação [...]” (VAesth III, 515). Com isso, podemos dizer que, assim como a obra de
arte executada é uma unidade orgânica de diversos momentos que se particularizam
em sua autonomia e se rearticulam como totalidade em si (VAesth III, 319), assim
também o é a própria atividade de produção e as relações que os artistas
estabelecem através dessa atividade, dando testemunho do caráter interno da
finalidade que é cumprida nesse acontecer da obra poética.

Isso implica justamente, como dissemos, um deslocamento do centro de
gravidade da vitalidade espiritual da obra em sua objetividade autônoma, como vida
do espírito virtualizada na obra, para a própria subjetividade produtora ativa, como
vida do espírito efetiva no sujeito que produz.

No clássico, a vitalidade ideal da obra de arte é a concreção escultórica
manifesta na identidade entre conteúdo e forma que se tornou possível pela
penetração do espírito no âmbito da imediatez natural, bem como pela harmonia que
aquele estabeleceu com esta última na própria exterioridade. No romântico, por sua
vez, o espírito, tendo já obtido sua vitória sobre a natureza, manifesta-se de modo
privilegiado agora como vitalidade subjetiva autoconsciente86 e “faz a si mesmo obra
86 Isso está atrelado ao modo como, na forma de arte romântica, a questão do belo passa a serconsiderado em função da interiorização do espírito. Hegel (VAesth II, 128-129) defende que “noestágio da arte romântica, o espírito sabe que a sua verdade não consiste em afundar-se nacorporeidade”. Assim, ele afirma que “se, por isso, este novo conteúdo também assume em si atarefa de fazer a si mesmo belo, então a beleza no sentido anterior permanece para ele,



145
de arte animada” (VAesth III, 218); de modo a privilegiar a busca por traduzir a
interioridade ativa do eu e comunicá-la a uma outra interioridade no horizonte da
linguagem. Como a linguagem da poesia é feita para ser, sobretudo, performada de
forma oral, ocorre que “[...] o indivíduo falante unicamente é o suporte para a
presença sensível e a efetividade de um produto poético. A obra da poesia deve ser
falada, cantada, apresentada, exposta através do sujeito vivo mesmo, como são as
obras da música” (VAesth III, 320).

Entendemos que esse deslocamento da vitalidade objetiva da obra para a
interioridade espiritual da atividade produtora reflete a valorização romântica da
dimensão da criatividade da fantasia poética do artista voltada sobre si mesma e
manifestada como habilidade subjetiva de traduzir essa interioridade que se
sobressai sobre o aspecto meramente técnico da transformação da exterioridade
natural, explicitando em sua plenitude a finalidade interna do trabalho do artista que
já está posta desde o início.

Especificamente no universo da poesia, não se coloca diante do artista, como
no caso das artes figurativas, uma existência material previamente dada a ser
transformada instrumentalmente pelo poeta de acordo com sua intenção. Para o
poeta, podemos dizer que o fim subjetivo não está separado do fim realizado pela
exterioridade da matéria a ser transformada e pela exteriorização da atividade
instrumentalizada que a transforma. O fim subjetivo e o fim realizado se encontram
no fazer mesmo do poeta. E, ao fazer uso da pena, o poeta a utiliza, em boa
medida, para registrar em um suporte externo aquilo que está já sendo vivido e
trabalhado em sua totalidade por ele; e ao performar a poesia, ele faz uso de sua
voz e do seu corpo não como instrumento externo, mas como membro vivo
constituinte da própria obra vivificada pela atividade subjetiva da sua fantasia.

De fato, ao retomar a discussão a respeito do artista em seu processo
produtivo, Hegel caracteriza o poeta em sua “atividade subjetiva diante do círculo
das artes plásticas e da música” (VAesth III, 271) como um sujeito criativo que,
afastando-se da manipulação externa da imediaticidade natural, tem que produzir a
obra de arte a partir de si mesmo, aprofundando-se em sua própria fantasia.

entretanto, como algo subjugado, e se torna beleza espiritual do interior em si e para si como dasubjetividade espiritual em si mesma infinita” (VAesth II, 129).



146
Nesse sentido, a tarefa do poeta, em comparação com os demaisartistas, deixa-se considerar como mais fácil e como mais difícil.Como mais fácil porque o poeta, não obstante o tratamento poéticoda linguagem exigir uma habilidade bem treinada, está acima, porém,do triunfo relativamente multifacetado sobre as dificuldades técnicas;como mais difícil porque a poesia, quanto menos ela consegue levara um encorpamento exterior, mais ela tem de procurar por umsubstituto para essa ausência sensível no autêntico núcleo interior daarte, na profundeza da fantasia e na autêntica concepção artísticacomo tal (HEGEL, VAesth III, 271).

Com o trabalho do poeta, a arte se desvinculou da ocupação com a
exterioridade natural a ser transformada tecnicamente, revelando a circularidade
interior do espírito que na fantasia se comunica consigo mesmo em seu próprio
ambiente. Aqui “o sensível interioriza-se no pensamento, que, por sua vez, se
exterioriza na linguagem” (Launer, 2004, p. 112). Na linguagem, o poeta está em
condições de estabelecer uma comunicação que torna comum para o interlocutor a
experiência do eu que sente a partir de suas intuições interiores e pensa com
imagens. Nesse sentido, a arte poética “é a absoluta, a verdadeira arte do espírito e
sua exteriorização como espírito, pois tudo o que a consciência concebe e forma em
seu próprio interior espiritual, apenas o dizer consegue apreender, expressar e
trazer diante da representação” (VAesth III, 261).

Nesse sentido, o trabalho teórico sobre a linguagem desenvolvido pelo poeta
como algo produzido na interioridade espiritual da representação tem essa
representação como ponto de partida e de chegada. Pois, de fato, como nos explica
Hegel, “o conteúdo da arte que fala é todo o mundo da representação ricamente
formada da fantasia, o espírito existente consigo mesmo que permanece neste
elemento espiritual” (VAesth III, 228) e que, ao vocalizar-se na exterioridade sensível
do som, o utiliza apenas como um sinal arbitrário para “expressar o conteúdo do
espírito, como ele é no interior da fantasia como fantasia” (VAesth III, 228).

Mas dentre os subgêneros da poesia, seria a poesia dramática que poderia
melhor expressar esse trabalho infinito do espírito sobre si mesmo no contexto da
modernidade ou poderíamos atribuir isso à lírica ou até mesmo à epopeia?

Podemos dizer de forma categórica, a partir de um ponto de vista hegeliano,
que esta última não cumpriria esse papel. Nada mais distante do romântico, de



147
forma geral, e do moderno, de forma específica, do que a epopeia87. O poeta épico,
por “estar em uma relação necessária com aquilo que ele retrata” (James, 2009, p.
76), não pode deixar de ser preenchido com a dimensão ética e religiosa do círculo
do conteúdo e da forma veiculada por sua poesia. Além disso, o poeta que trabalha
com a epopeia se relaciona com o conteúdo e a forma de sua narrativa como se
fosse algo “apreendido pela representação na forma do objetivo” (VAesth III, 262) e
o coloca diante do público “como mundo objetivamente exposto” (VAesth III, 262).

Com isso, é legítimo afirmar que só ouvimos a voz do poeta na sua obra épica
na medida em que essa voz faz coro com toda sua cultura transfigurada na
objetividade da imagem do deus ou do herói a ser representada como
condensamento imediato daquela ética e religião da pólis. Por isso mesmo, o épico
é uma espécie de poesia que encontrou sua expressão máxima na Grécia e, como
tal, se assemelha à escultura no compromisso com o substancial e no modo
objetivo da exposição da narrativa (VAesth III, 394). Isso porque, para Hegel, “a
poesia épica leva à necessidade de ouvir a coisa, que se desdobra para si como
uma totalidade objetivamente fechada em si diante do sujeito [...]” (VAesth III, 413).

A poesia dramática, vai além dessa configuração épica, na medida em que
ela abre espaço para a expressão da vitalidade interior do sujeito que se desdobra
na ação encenada dos conflitos humanos. No entanto, embora seja o terceiro
momento das artes poéticas e, portanto, responsável por conciliar em si o elemento
objetivo do épico e o subjetivo do lírico, sendo inclusive “o estágio mais elevado da
poesia e da arte em geral” (VAesth III, 474), nesse ponto específico da expressão
transparente do trabalho do artista e sua finalidade, não parece ser na poesia
dramática que essa questão mais se ressalta.

A lírica moderna, que impregna e atravessa a própria poesia dramática,
parece traduzir melhor a presença efetiva do espírito na fantasia do artista que
produz sua obra como expressão ativa de si.

Nesse sentido, podemos dizer que, antes de tudo, o próprio papel que cabe
ao poeta desempenhar, em seu processo de produção, ajuda a estabelecer isso,
pois o poeta lírico está apto para fazer de si e de sua atividade subjetiva a razão de
87 Embora a modernidade tenha gerado Os Lusíadas, de Camões, O Paraíso Perdido, de Milton, eO Messias, de Klopstock (VAesth III, 413), a epopeia, como os gregos a conheceram, nãoencontra o solo adequado para a sua frutificação em nosso tempo. Como ressaltado por Hegel(VAesth III, 395), o romance na modernidade a substituiu de forma praticamente definitiva com asua prosa, que não é mais adequada ao estado do mundo heroico da epopeia.



148
ser da obra. Na lírica, por um lado, é “o ânimo mesmo, a subjetividade como tal o
verdadeiro conteúdo” (VAesth III, 420); por outro lado, na forma, “através da qual tal
conteúdo se torna obra de arte lírica, o indivíduo aqui constitui em seu representar e
sentir o ponto central” (VAesth III, 421), de modo que a totalidade da lírica tem,
portanto, o seu ponto de articulação na “disposição e situação particular do poeta”
(VAesth III, 421).

Na lírica, a subjetividade do poeta, que em sua unidade consigo mesmo, ao
mesmo tempo “se fragmenta e se dispersa na mais colorida particularização e na
mais variada multiplicidade das representações, sentimentos, impressões, intuições
etc.” (VAesth III, 443) acaba por refletir, mesmo com toda sua limitação, a potência
da vitalidade do espírito como uma totalidade ativa que retorna sobre si mesmo em
sua atividade. Essa subjetividade do poeta “como ponto de unidade propriamente
dito da poesia lírica” (VAesth III, 443) se abre organicamente em suas múltiplas
determinações e explicita essa vitalidade espiritual como atividade interiorizada do
eu do poeta que preenche de sentido os diferentes momentos de sua
particularização. É por isso que para Hegel (VAesth III, 443), “para apresentar o
ponto central de unidade da obra de arte lírica, o sujeito deve, por um lado, ter
progredido para a determinidade concreta da disposição ou da situação, por outro,
concluir-se consigo mesmo nesta particularização de si; de modo que ele se sinta e
se represente a si mesmo nela”.

Nesse sentido, em comparação com o poeta de epopeias, a tendência é ser o
próprio poeta lírico, para usar uma imagem de Rutter (2010), que se torna ele
mesmo herói de sua narrativa. De fato, na poesia lírica, como nos diz Hegel ( VAesth
III, 427), “o ser humano em sua interioridade subjetiva torna-se ele mesmo em obra
de arte, enquanto que os heróis estranhos e suas ações e acontecimentos servem
de conteúdo para o poeta épico”. Ora, se na epopeia, o acontecimento narrado em
sua objetividade se impõe frente a subjetividade animada que o narra, “na lírica, pelo
contrário, satisfaz-se a necessidade inversa, de se expressar e escutar o ânimo na
exteriorização de si mesmo” (VAesth III, 413).

Já em relação ao trabalho desenvolvido na poesia dramática, é possível
afirmar que o poeta lírico, em sua atividade reflexiva para si, torna-se ele mesmo
também, por assim dizer, um ator que interpreta a partir de seu interior o seu próprio
drama como performance do seu fazer ficcional subjetivo. Nesse sentido, vale para o



149
poeta lírico de uma forma geral a referência que Hegel faz a Goethe em torno
daquelas produções do poeta que o filósofo denomina de “cantos de sociedade”
(VAesth III, 429):

Neste caso, o poeta é e também não é ele mesmo; ele oferece não asi mesmo, mas algo de melhor e é, por assim dizer, um ator querepresenta infinitos papéis, que demora-se agora aqui e depoisacolá, que adere por um momento aqui a uma cena e lá a umagrupamento. Porém, o que ele também conseguir expor, está aíenredado sempre, ao mesmo tempo, seu próprio interior artístico, oque vividamente ele mesmo sentiu e aquilo pelo que ele passou(HEGEL, VAesth III, 429).
Seja como for, a obra do poeta lírico revela sempre “a totalidade de um

indivíduo em seu movimento poético interior” (VAesth III, 442) e o poeta, assim, não
apenas expressa momentos isolados de sua existência na obra, mas toda sua vida
está imbricada com o seu trabalho como poeta que se traduz em versos. No
contexto dessa mesma discussão em torno da poesia lírica, Hegel novamente
menciona “Goethe, que na multiplicidade de sua rica vida sempre agiu
poeticamente” (VAesth III, 442) e que também estando atento à totalidade efetiva do
espírito se punha em uma disposição tal que “o que o tocava, ele convertia em
intuição poética” (VAesth III, 442).

Não é que a lírica tenha sido a única forma nem tampouco a forma mais
elevada de poetas como Goethe se expressarem artisticamente, mas é que foi nela
que mais ficou transparente não apenas o modo como o poeta se apresenta como
sujeito, mas também quem ele é como pessoa que se expressa ativamente em seu
trabalho. Pois, ao não se deter na exposição objetiva de uma ação e ao ter a
linguagem voltada para a interioridade mais profunda da subjetividade que se
expressa na declamação ou no canto, a atividade do poeta na lírica muito mais do
que apresentar uma obra diante de nossos olhos, expõe o eu singular do poeta que
a partir da fantasia quer comunicar a si em seu fazer criativo interior como aquilo que
há de mais espiritual em sua obra. Nesse sentido, podemos dizer que, mais do que
para a poesia épica e do que para a poesia dramática, vale ainda mais para a poesia
lírica, a defesa de que

A fantasia poética (poetische Phantasie) como atividade poética(dichterische Tätigkeit) fornece-nos não, como na plástica, a coisa



150
mesma em sua realidade externa diante dos olhos, ainda queproduzida através da arte, mas apresenta apenas uma intuiçãointerna e o seu sentimento. Já de acordo com essa maneira universalde produção, é a subjetividade do criar e configurar espiritual que,em contraposição à exposição ilustrativa das artes figurativas, a simesmo se mostra como o elemento principal (HEGEL, VAesth III,415).

Nada mais condizente, portanto, com a liberdade moderna em sua validação
do arbítrio e dos propósitos individuais do que esse aprofundar-se sobre si da
subjetividade produtora do poeta lírico. Devemos lembrar que, para Hegel ( VAesth
III, 432), a poesia lírica, que, ao contrário das demais, pôde-se desenvolver bem em
todos os tempos e em todas as culturas, vai conhecer o seu mais profundo sentido e
sua mais potente efetividade justamente na modernidade, uma vez que nesse
período histórico “cada indivíduo concede-se o direito de ter por si mesmo a sua
opinião peculiar e modo de perceber” (VAesth III, p. 432). E entre os modernos, são
os povos germânicos que, para Hegel, mais se destacaram na produção dessa
forma de poesia, justamente pelo fato de que “toda vida dessas nações se
desenvolveu a partir do princípio da subjetividade” (VAesth III, 469).

Podemos dizer que, de um ponto de vista hegeliano, os poetas modernos que
lhe eram conterrâneos e contemporâneos souberam expressar esse princípio da
subjetividade como produção artística propriamente livre. Isso ocorre, portanto, não
de modo confuso, como um sentimento que paira sobre uma “massa anônima”, para
falar nos mesmos termos de David James (2009, p. 62), mas através da autoria
consciente de si de um Goethe, de um Schiller ou mesmo de um Jean Paul, cuja
força de atração que exercem em torno de si contribuiu para elevar o espírito em sua
singularização. Isso implica, por outro lado, que cada um desses poetas alcançou
por si mesmo a universalidade do espírito através da sua formação como sujeito
ativo de seu tempo.

No interior mesmo da poesia germânica, tal produção poética dos
mencionados autores se destaca como um labor refinado que sabe honrar a sua
formação para a liberdade como o estar consigo mesmo do espírito em sua própria
interioridade; sem que essa produção esteja circunscrita aos limites naturais do solo
pátrio ou submetida ao provincianismo de uma eticidade substancialista. É assim
que Hegel, comparando a poesia lírica genuinamente artística com as canções
populares em seu contexto imediato e mesmo com a epopeia, vai dizer que, para



151
além de se buscar superar a naturalidade da produção mergulhada na imediatez do
sentimento patriótico, o poeta lírico deve-se colocar a exigência de elevar a
criatividade subjetiva como expressão da atividade do próprio espírito em sua mais
abrangente expressão.

Com a autoconsciência livre está relacionada também, em segundolugar, a liberdade da arte consciente de si mesma. A canção popular,por assim dizer, canta imediatamente como uma voz da natureza queparte do coração; a arte livre, porém, é consciente de si mesma, elareclama aquele saber e querer do que produz e precisa de umaformação para este saber, assim como da virtuosidadeexperimentada do produzir para completude. Se, portanto, a poesiaverdadeiramente épica deve ocultar o configurar e o fazer do poeta,ou se todo o caráter segundo seu período de formação não podeainda ser deixado visível, assim isso acontece apenas pelo fato doEpos ter a ver com o ser aí objetivo da nação, não com o sujeitopoético daí resultante, que, por isso, também não deve aparecer napoesia como subjetivo, mas como produto que se desenvolveindependentemente para si. Na lírica, ao contrário, o criar assimcomo o conteúdo é o subjetivo e tem a si também, por isso, como oque é para ser manifestado (HEGEL, VAesth III, 435-436).
É nesse sentido que para Hegel, “o lírico é para a arte romântica, por assim

dizer, o traço elementar, um som, que também a epopeia e o drama tocam e que,
como um aroma universal do ânimo, perfuma até mesmo as obras figurativas, pois
aqui o espírito e o ânimo querem falar ao espírito e ao ânimo através de cada uma
de suas criações” (VAesth III, 141). Por isso mesmo que a subjetividade que se
ocupa da produção da arte não se volta tanto para o fazer aparecer do objeto, mas
sim para o fazer de si mesmo a partir de sua fantasia em uma obra ativa
autoconsciente que está em unidade com “a universalidade sempre ampliada e a
profundeza do ânimo que trabalha incansavelmente” (VAesth III, 141).

E se, de fato, o artista em sua finitude é a mediação singularizada da
infinitude do espírito, então esse fazer do poeta lírico – que tem seu núcleo na
fantasia que retorna sobre si mesma – precisa se configurar organicamente na
subjetividade mesma do poeta e se expressar a partir dessa subjetividade como
uma totalidade viva e ativa, refletindo assim a própria vitalidade universal do espírito
que se recolheu e se mostrou ativo em seu trabalho sobre si mesmo. Isso indica, por
um lado, a potência de um espírito que na finitude se ocupa de si mesmo em seu
próprio elemento espiritual; por outro, aponta para a necessidade de



152
ultrapassamento da mediação desse espírito consigo mesmo na interioridade
subjetiva do artista e da elevação dessa atividade espiritual no âmbito da filosofia.



153

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Chegamos, enfim, aos parágrafos finais desta tese que se desenvolveu em

torno do conceito de trabalho a partir da perspectiva estética hegeliana. Em linhas
gerais, ao tratar esse conceito vinculado ao fazer próprio do artista, consideramos
esse fazer como produção orientada por uma finalidade interna, a qual, por sua vez,
tem na fantasia o núcleo racional a partir do qual ela é estruturada. A culminância
dessa discussão constituiu-se em diálogo com a defesa hegeliana do progresso da
liberdade do espírito nas formas de arte, que teve o seu ponto mais alto no último
período romântico. A consideração desse momento histórico da arte estabeleceu-se,
sobretudo, em torno da produção do poeta lírico, cuja atividade se destacou como
expressão do encontro do espírito consigo mesmo por meio da interiorização da
representação artística.

Para que pudéssemos chegar a esse ponto de discussão, em primeiro lugar,
nos ocupamos da tarefa de descrever, de modo geral, os momentos em que o
conceito de trabalho ocorre e o modo das ocorrências desse conceito na filosofia
madura de Hegel. Nossa discussão em torno desse conceito em diferentes
momentos do pensamento do autor e a especificidade desse mesmo conceito no
interior das Preleções sobre a Estética nos permitiu estabelecer que o trabalho
viabiliza não só a adequação do ambiente a uma forma de vida humana,
possibilitando que as coisas no mundo sejam dirigidas para a satisfação de suas
necessidades finitas. Na medida em que o trabalho pressupõe um processo histórico
e social de autoformação do homem, o trabalho, em especial o do artista, também
torna possível a elaboração de uma manifestação durável do espírito com a marca
de sua própria interioridade, de modo que, em última instância, ele consiga
satisfazer a sua maior finalidade, qual seja, conhecer-se a si mesmo em seus
produtos.

Já no início de nossas considerações, buscamos mostrar que o trabalho para
Hegel está situado, desde suas bases lógicas mais abstratas, para além do âmbito
da necessidade cega, podendo ser concebido como conceito que veio a ser para si
em sua liberdade, mesmo que em seu início essa liberdade seja apenas externa.
Essa concepção direcionou o nosso olhar para os desdobramentos desse conceito,



154
que parte de um contexto com menor determinação em que intenção subjetiva,
atividade/meio e fim realizado não se articulam organicamente entre si. E esse foi
justamente o modo de abordagem que encontramos inicialmente na Ciência da
Lógica, cujo vínculo com a abordagem estética não poderia, a nosso ver, ser
desconsiderado. No entanto, do nosso ponto de vista, por outro lado, a abordagem
estética do trabalho precisou ampliar em alguma medida o tratamento lógico, assim
como as demais abordagens presentes no sistema de pensamento do autor alemão,
uma vez que a arte se situa no âmbito do espírito absoluto.

Atentos a essas considerações e insistindo na relevância da discussão a
respeito do trabalho, buscamos redefinir em termos estéticos essa linha de
abordagem, de modo a situá-la no âmbito da produção sensível como momento do
exercício da liberdade desse espírito absoluto. Ora, já que a discussão em torno da
produção artística se dá nesta esfera absoluta, parece sem sentido restringi-la à
teleologia finita que rege a atividade laborativa considerada na maior parte das obras
de Hegel. Não sendo legítimo aventar a possibilidade de uma terceira categoria de
teleologia para dar conta do trabalho artístico, só poderia ser como finalidade interna
que se constitui esse trabalho.

A nosso juízo, é sobretudo o poeta lírico moderno que expressa e traduz essa
finalidade interna do trabalho da forma mais transparente. Uma vez que sua
atividade parte da subjetividade e manifesta-se por e para a subjetividade como
atividade interiorizada que se faz presente no âmbito da representação, o poeta, no
ato criativo de sua fantasia, reconciliou a sua existência particular como artista com
a infinitude do espírito, fazendo de si obra viva que se manifesta em seu próprio
elemento: a interioridade espiritual da fantasia que expressa a totalidade subjetiva
na linguagem.

Foi nesse sentido que, para o desenvolvimento de nossa discussão, pareceu-
nos importante oferecer uma descrição da subjetividade produtora, tomando como
núcleo a fantasia do artista e vinculando-a posteriormente com aquilo que Hegel
entende por objetividade da exposição e por originalidade, de modo a articular essa
subjetividade com a exteriorização do espírito em uma perspectiva expressivista.
Nesse sentido, a subjetividade produtora do artista foi tomada como esse impulso de
manifestar-se a si mesmo, na medida em que o artista mostrou ser a presença
singular da infinitude espiritual. Por sua vez, o espírito foi considerado como



155
atividade essencialmente exteriorizante que se encontrou consigo mesmo nesta
singularidade da subjetividade produtora, cujo núcleo é a fantasia artística a partir da
qual foi manifestada essa infinitude que retorna sobre si mesmo no produto de seu
trabalho.

Apesar da centralidade que foi conferida ao espírito, não deixamos de
considerar que o artista precisa lidar, em alguma medida, com a natureza para
produzir obras de arte, uma vez que a finalidade alcançada por seu trabalho se
efetiva na dimensão sensível orientada a partir da fantasia. Nesse sentido,
mostramos que, por um lado, a subjetividade artística constitui-se a partir de
disposições inatas que operam com imagens, com a intenção de reconfigurar o
imediatamente dado em uma obra que se situa no seio da sensibilidade mesma para
ser apreendida por um público através da intuição e da representação. Mas, por
outro, afirmamos que o sentido que é criado pela fantasia e efetivado no sensível se
coloca como algo racional e articulado a um processo formativo, ressaltando o
caráter absoluto da finalidade que atravessa e suprassume a dimensão meramente
natural.

No contexto dessa discussão, buscamos ainda contrapor à atividade do
artista enquanto trabalhador ao do artesão e ao do filósofo. Não deixamos de
considerar, dessa forma, que a atividade artística, principalmente em seus começos,
conserva alguns dos elementos da atividade do artesão no que diz respeito à técnica
e ao compromisso com o entendimento. Também não deixamos de considerar que a
atividade do artista tem a mesma finalidade que a do filósofo (sendo que a atividade
deste último se encontra, porém, em uma posição mais elevada que aquela), já que
ambas estão situadas na dimensão do espírito absoluto. No entanto, destacamos
que o artista em seu trabalho ocupa uma posição sui generis frente ao artesão e ao
filósofo, justamente por fazer uso da fantasia para alcançar uma finalidade infinita
vinculada ao espírito absoluto.

Toda essa discussão que se desenvolveu no segundo capítulo ofereceu as
bases para a consideração da atividade do artista enquanto trabalho livre a ser
discutido de um ponto de vista histórico. Nesse contexto, estabelecemos uma
comparação entre as características definidoras do trabalho desenvolvido pelo
artista da forma de arte clássica em relação ao do artista da forma de arte simbólica
- ainda que esta última tenha sido discutida de forma incidental -, assim como o



156
trabalho realizado pelo artista da forma de arte romântica frente ao do artista da
forma de arte clássica.

Fizemos, assim, uma análise a respeito das diferenças entre as formas de
arte a partir da consideração da liberdade do artista e mostramos o modo como o
trabalho do artista nesses momentos está inserido no contexto de valores, práticas e
instituições de seus respectivos períodos históricos. Associado a isso, indicamos
que um ponto importante para ser considerado nessa abordagem histórica é a
redução progressiva da importância da técnica no trabalho do artista como
expressão do espírito na arte.

Vimos que no clássico a liberdade do artista estava atrelada às bases
culturais que vinculam imediatamente todos os sujeitos enquanto cidadãos. Essa
substancialidade ética da pólis grega determinava os fins a serem perseguidos pelo
escultor do deus, remetendo a um modo de expressão que se coaduna com a
manifestação imagética presentes no ambiente cultural do qual ele faz parte. A
atividade artística revelava, assim, o caráter do homem grego que não se afastava
dos costumes de seu povo, na medida em que a sua liberdade se realizava de
acordo com aquilo que se tornou imediatamente presente para si em sua cultura.
Por isso mesmo que no exercício de sua habilidade e na aplicação de sua técnica na
atividade manual, o escultor coloca-se em harmonia com os meios, o conteúdo, a
matéria e a forma através dos quais satisfazia o fim exigido por seu ofício,
expressando a unidade ideal entre a interioridade espiritual e a natureza
transformada por meio da técnica

Ao contrário do clássico, o modo de fazer do artista moderno não está mais
assentado imediatamente em bases culturais substanciais que circunscrevem o
fazer do artista. Para o artista romântico, em especial na modernidade, esse limite
que ainda condiciona a liberdade dos gregos foi superado. Aqui a liberdade do
trabalho do artista no âmbito da forma de arte romântica ganha um sentido e um
contorno radicalmente diferente daquela do artista no âmbito da forma de arte
clássica. Na concepção e execução de sua obra, o poeta, como aquele artista que
melhor traduz a liberdade do espírito na modernidade, não só se encontra
desembaraçado dos pressupostos culturais do círculo do conteúdo e da forma, mas
também está livre para desenvolver sua produção como atividade criativa sobre si
mesmo no elemento interior do espírito, que se expressa na linguagem poética.



157
Em um certo sentido, é como se o escultor grego quisesse expressar na

corporeidade do deus de sua crença a identidade simples que ele compartilha com a
religião da pólis, a partir de sua criatividade e habilidade técnica de transformação
da matéria natural; já o artista romântico, superando o compromisso com relação ao
ideal artístico, busca expressar a si mesmo em sua atividade subjetiva no próprio
elemento espiritual da fantasia poética. É como se o artista clássico quisesse se
identificar com o corpo do deus idealizado na objetividade da obra de arte através da
manipulação da exterioridade, enquanto o artista do período romântico tardio, por
sua vez, antes de tudo fosse espírito que quer se tornar igual a si como espírito,
mesmo que esse espírito reconheça a insuficiência da arte em fazer com que ele
estabeleça um saber de si em sua mais profunda totalidade.

Mas é justamente nessa insuficiência mesma que a liberdade do artista
moderno se pronuncia em tom mais elevado; portanto, não apesar, mas por conta
mesmo da dissolução da arte romântica. Nesse contexto em que a arte perdeu a sua
seriedade e, portanto, o seu compromisso com a apreensão do absoluto em seu
aspecto sagrado, o artista está à vontade para tratar de questões prosaicas e até
mesmo profanas, podendo afastar-se dos valores previamente estabelecidos pela
eticidade de seu contexto imediato e voltar-se sobre si mesmo. Assim, na medida
em que a arte avança para o seu fim, o artista conta com a ampliação do espaço
para gozar de uma grande liberdade criativa, dispondo de uma plenitude de
possibilidades que se coloca em inteira sintonia com a descoberta da subjetividade,
como princípio e fundamento do saber e do agir no âmbito da modernidade.

A poesia, sobretudo a lírica, mostrou ser a expressão mais bem acabada
desse impulso relacionado à descoberta moderna da subjetividade e da liberdade
particular do indivíduo. Aqui não se trata um fazer que dilui o sujeito que produz em
seu produto, integrando-o totalmente na imobilidade do objeto produzido na
exterioridade, como no clássico, ou até mesmo da vivacidade do fazer que quer
aparecer sensivelmente ainda como habilidade técnica que apresenta essa
aparência sensível diante dos olhos, como é o caso da pintura de gênero. A
atividade livre do poeta moderno coloca-se como a manifestação da criatividade
artística que inventa a narrativa de autoconstituição do sujeito que cria obra de arte a
partir da linguagem; de modo que sua atividade venha a se unir com o resultado
dessa atividade como presença viva.



158
Como arte do dizer ou do discurso, a poesia se utiliza, assim como a música,

do som. Mas, à diferença desta última, ela assim o faz não para que esse seja
desfrutado em si mesmo sensivelmente - a não ser em um sentido muito limitado,
como nas rimas e aliterações, por exemplo - mas sim para que esse som possa
ativamente remeter a um modo de narrativa em que o narrador se coloca como
centro ativo que se faz apreender pela representação em sua atividade sobre si
mesmo.

Na poesia, o artista afasta-se da manipulação técnica do objeto em sua
exterioridade e mergulha cada vez mais nas profundezas da interioridade subjetiva,
como que se fazendo a si mesmo como obra viva que sente e representa a si e
expressa esse fazer através da linguagem. Por isso mesmo, a poesia tem como seu
ponto fulcral a fantasia refletindo sobre si mesma, que em toda a sua potência não
só cria suas imagens a partir de si mesma como também os signos que as traduz
para uma outra representação. É justamente a partir disso que se apresenta da
forma mais transparente que o fazer artístico se coloca em unidade com a infinitude
do espírito, de modo a cumprir com a finalidade interna de seu trabalho.



159
REFERÊNCIAS

Literatura primária
HEGEL, G. W. F. Ciência da Lógica 3: a doutrina do conceito. Tradução deChristian Iber e Federico Orsini. Petrópolis: Vozes, 2018.
HEGEL, G. W. F. Enciclopédia das Ciências Filosóficas. A Ciência da Lógica. v. I.Trad. de Paulo Meneses. São Paulo: Loyola, 1995.
HEGEL, G. W. F. Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I (Band 8). In:HEGEL, G. W. F. Werke [in 20 Bänden]. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1989b.
HEGEL, G. W. F. Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften III (Band, 10).In: HEGEL, G. W. F. Werke [in 20 Bänden]. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986d.
HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do Espírito. Trad. de Paulo Meneses. Petrópolis:Vozes, 2003.
HEGEL, G. W. F. Filosofia da História. Brasília: Editora Universidade de Brasília,2008.
HEGEL, G. W. F. Grundlinien der Philosophie des Rechts, oder Naturrecht undStaatswissenschaft im Grundrisse (Band 7). In: HEGEL, G. W. F. Werke [in 20Bänden]. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986b.
HEGEL, G. W. F. Linhas fundamentais da filosofia do direito: direito natural eciência do Estado no seu traçado fundamental. Trad. de Marcos Lutz Müller. SãoPaulo: Editora 34, 2022.
HEGEL, G. W. F. Phänomenologie des Geistes (Band 3). In: HEGEL, G. W. F.Werke [in 20 Bänden]. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1989a.
HEGEL, G. W. F. Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte (Band 12). In:HEGEL, G. W. F. Werke [in 20 Bänden]. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2012.
HEGEL, G. W. F. Vorlesungen über die Ästhetik I (Band 13). In: HEGEL, G. W. F.Werke [in 20 Bänden]. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1989c.
HEGEL, G. W. F. Vorlesungen über die Ästhetik II (Band 14). In: HEGEL, G. W. F.Werke [in 20 Bänden]. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1990a.
HEGEL, G. W. F. Vorlesungen über die Ästhetik III (Band 15). In: HEGEL, G. W. F.Werke [in 20 Bänden]. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1990b.
HEGEL, G. W. F. Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I (Band 18). In:HEGEL, G. W. F. Werke [in 20 Bänden]. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986a.



160
HEGEL, G. W. F. Wissenschaft der Logik I (Band, 5). In: HEGEL, G. W. F. Werke [in20 Bänden]. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986c.
HEGEL, G. W. F. Wissenschaft der Logik II (Band 6). In: HEGEL, G. W. F. Werke [in20 Bänden]. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2003.
Literatura secundária
ANGIONI, L. Necessidade, Teleologia e Hilemorfismo em Aristóteles. Cad. Hist. Fil.Ci., Campinas, Série 3, v. 16, n. 1, p. 33-57, jan.-jun. 2006.
ARAMOR, M. H. O trabalho em Hegel: entre o jogo inaugural da ideia e o saberfinal do espírito. 2021. Dissertação (Mestrado) – Faculdade de Filosofia e Ciências,Universidade Estadual Paulista, Marília, 2021.
ARENDT, H. A condição humana. Trad. de Roberto Raposo. Rio de Janeiro:Forense Universitária, 1995.
ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Trad. de Leonel Vallandro e Gerd Bornheim daversão inglesa de W. D. Ross. São Paulo: Nova Cultural, 1984. (Coleção OsPensadores).
ARISTÓTELES. Física. Trad. de Guilhermo R. de Echandía. Madrid: EditorialGredos, 1995.
BERGER, M. Arbeit, Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung bei Hegel. ZumWechselverhältnis von Theorie und Praxis. Berlin: Akademie Verlag, 2012.
BELLITANI, L. F. Sobre a tradução de enérgeia e entelékheia em Física III. Anais deFilosofia Clássica, [s.l.], v. 13, n. 25, p. 57-69, 2019.
BRANDÃO, J. L. . A adivinhação no mundo helenizado do segundo século. Classica- Revista Brasileira De Estudos Clássicos, 4(4),p. 103-121, 1991.
BURBIDGE, J. W. The Logic of Hegel's 'Logic': An Introduction. Peterborough, CA:Broadview Press, 2006.
CONSTANT, B. Da liberdade dos antigos comparada à dos modernos. FilosofiaPolítica, [s.l.], n. 2, p. 9-25, 1985.
CAUX, L. P. de. Hegel e o problema da técnica. O que nos faz pensar, Rio deJaneiro, v. 29, p. 83-114, 2021.
CECCHINATO, G. Traição e re-memoração. Reflexões sobre a experiência estéticacom base na Fenomenologia do espírito. Discurso, [s.l.], v. 1, n. 42, p. 221-244,2013.
D'HONDT, J. Hegel. Trad. de Emília Piedade. Lisboa: Edições 70, 1965.



161
DANTO, A. C. Hegel's End-of-Art Thesis. In: WELLBERY, D. E.; RYAN, J. (eds.). ANew History of German Literature. Cambridge, Mass.: Harvard University Press, p.535-540, 2004..
DIGITALES WÖRTERBUCH DER DEUTSCHEN SPRACHE (DWDS). DasWortauskunftssystem zur deutschen Sprache in Geschichte und Gegenwart. Org. v.d. Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften. Disponível em:https://www.dwds.de/. Acesso em: 4 mar. 2024.
GILMAN, M. Imagination and Creation in Diderot. Diderot Studies, [s.l.], v. 2, p. 200-220, 1952. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/40372276. Acesso em: 24 maio2023.
GONÇALVES, M. Uma concepção dialética da arte a partir da gênese do conceitode trabalho na fenomenologia do espírito de Hegel. Kriterion, [s.l.], v. 46, n. 112, p.260-272, 2005.
HEBING, N. Kunst und Ökonomie bei Hegel: Politisch-ästhetischeHerausforderungen der bürgerlichen Gesellschaft. Zeitschrift für Ästhetik undallgemeine Kunstwissenschaft, [s.l.], v. 59, n. 2, p. 203-223, 2015.
HEBING, Niklas. Kunst und Ökonomie bei Hegel: Politisch-ästhetischeHerausforderungen der bürgerlichen Gesellschaft. Zeitschrift für Ästhetik undallgemeine Kunstwissenschaft, [s.l.], v. 59, n. 2. p. 203-223, 2015.
HERZOG, L. Duas maneiras de “domar” o mercado: por que Hegel precisa dapolícia e das corporações. Trad. de Polyana Tidre. Revista Eletrônica EstudosHegelianos, [s.l.], ano 16, n. 28, p. 23-42, 2019.
HERZOG, L. Inventing the market: Smith, Hegel, and political theory. Oxford:Oxford University Press, 2016.
HILMER, B. Scheinen des Begriffs: Hegels Logik der Kunst. Hamburg: FelixMeiner, 2014.
HINDRICHS, G. Hegels Begründung der philosophischen Ästhetik. In: HEGEL, G.W. F. Vorlesungen über die Ästhetik. Organização de Birgit Sandkaulen. Berlin:De Gruyter, 2018.
HONNETH, A. Trabalho e reconhecimento: tentativa de uma redefinição. Civitas,[s.l.], v. 8, n. 1, p. 46-67, jan./abr. 2008.
JAMES, D. Art, myth and society in Hegel’s aesthetics. New York: Continuum,2009.
JARCZYK, G. Concept du travail et travail du concept chez Hegel. Archives dePhilosophie, [s.l.], v. 48, p. 21-35, 1985.

http://www.dwds.de/
http://www.jstor.org/stable/40372276


162
KANT, I. Crítica da faculdade do juízo. Trad. de Valerio Rohden e AntônioMarques. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1995.
KANT, I. Kritik der Urteilskraft. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 2009.
KOJÈVE, A. Introdução à leitura de Hegel. Trad. Estela dos Santos Abreu. Rio deJaneiro: Contraponto, 2014.
KRISTELLER, P. O. The modern system of the arts: a study in the history ofaesthetics. Journal of the History of Ideas, [s.l.], v. 12, n. 4, p. 496-527, 1951.
LAKEBRINK, B. Geist und Arbeit im Denken Hegels. Philosophisches Jahrbuch,[s.l.] v. 70, n. 1, p. 98-115, 1962.
LAUENER, H. A linguagem na filosofia de Hegel: com consideração especial daestética. Trad. de Paulo Rudi Schneider. Ijuí: Unijuí, 2004.
LOCKE, J. Two treatises of government. Cambridge: Cambridge University Press,1988.
LOSURDO, D. Hegel e a liberdade dos modernos. Trad. de Ana Maria Chiarini eDiego Silveira Coelho Ferreira. São Paulo: Boitempo, 2019.
LUCIANO, G. Philosophical labour: the critical role of Hegel’s logics. 2019. Tese(Doutorado) – Western Sydney University, Sydney, 2019.
LUKÁCS, G. O jovem Hegel e os problemas da sociedade capitalista. Trad. deNélio Schneider. São Paulo: Boitempo, 2018.
LUTHER, T. C. Hegel’s critique of modernity: reconciling individual freedom andthe community. Lanham: Lexington Books, 2009.
MARTINS, R. A doutrina das causas finais na Antiguidade: a teleologia na naturezasegundo Aristóteles. Filosofia e História da Biologia, [s.l.], v. 8, p. 167-209, 2013.
MARX, K. O capital: crítica da economia política. Livro I. Trad. de Rubens Enderle.São Paulo: Boitempo, 2013.
MOGGACH, D. Aesthetics and politics. In: JONES, G. S.; CLAEYS, G. (org.). TheCambridge history of nineteenth-century political thought. Cambridge:Cambridge University Press, 2011. p. 479-520.
MORAIS, A. B. de. A questão da soberania do Estado em Hegel e no jovemMarx. 2017. Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal da Bahia, Salvador,2017.
NICOLAU, M. F. A. O conceito de Bildung em Hegel. Sobral: Sertãocult; EdiçõesUVA, 2019.



163
PINKARD, T. Subjectivity and substance. Hegel Bulletin, [s.l.], v. 36, n. 1, p. 1-14,2015.
RENAULT, E. Social self and work in The Phenomenology of Spirit. In: TESTA, I.;RUGGIU, L.; CORTELLA, L. (org.). “I that is we, we that is I”. Leiden/Boston: Brill,2016. p. 202-219.
ROSENFIELD, D. Política y libertad: la estructura lógica de la filosofía del derechode Hegel. Trad. de José Barrales Valladares. México: Fondo de Cultura Económica,1989.
RUTTER, B. Hegel on the modern arts. Cambridge: Cambridge University Press,2010.
SANTOS, J. H. Trabalho e riqueza na Fenomenologia do Espírito de Hegel. SãoPaulo: Loyola, 1993.
SCHELLING, F. W. J. Filosofia da arte. Trad. de Márcio Suzuki. São Paulo: Edusp,2001.
SEMERARO, G. A concepção de trabalho na filosofia de Hegel e de Marx.Educação e Filosofia, [s.l.], v. 27, n. 53, p. 87-104, jan./jun. 2013.
SILVA FILHO, A. V. Poesia e prosa: arte e filosofia na estética de Hegel. Campinas:Pontes, 2008.
SILVA, M. Z. A. A astúcia da razão em Hegel. Revista Eletrônica de EstudosHegelianos, [s.l.], v. 19, p. 123-140, 2022.
SILVA, M. Z. A. Vida e finalismo na Ciência da Lógica. Campinas: Editora Phi,2018.
SMITH, A. An inquiry into the nature and causes of the wealth of nations.Indianapolis: Liberty Fund, 1981.
SPEIGHT, A. Artisans, artists and Hegel’s history of the philosophy of art. Bulletin ofthe Hegel Society of Great Britain, [s.l.], v. 34, n. 2, p. 203-222, 2013.
SPEIGHT, A. Philosophy of art. In: BAUR, Michael (org.). G. W. F. Hegel: keyconcepts. New York: Routledge, 2015. p. 103-115.
SÜSSEKIND, P. Considerações sobre a teoria filosófica do gênio. Viso: Cadernosde Estética Aplicada, [s.l.], v. 3, n. 7, p. 27-37, jul./dez. 2009.
TAYLOR, C. Hegel. Cambridge: Cambridge University Press, 2005.
VAZ, H. C. de L. Senhor e escravo: uma parábola da filosofia ocidental. Síntese,[s.l.], n. 21, p. 7-29, 1981.



164
VIEWEG, K. Das Denken der Freiheit: Hegels Grundlinien der Philosophie desRechts. München: Wilhelm Fink, 2012.
VIEWEG, K. Hegel e o fim da arte. In: WERLE, M. A.; GALÉ, P. F. (org.). Arte efilosofia no idealismo alemão. São Paulo: Barcarolla, 2009.
VIEWEG, K. The gentle force over pictures: Hegel’s philosophical conception of theimagination. In: Inventions of the imagination: romanticism and beyond.Washington: University of Washington Press, 2011. p. 87-101.
VINCE, P. The form of labor: individuation and socialization. In: TESTA, I.; RUGGIU,L.; CORTELLA, L. (org.). “I that is we, we that is I”. Leiden/Boston: Brill, 2016.
WERLE, M. A. Subjetividade artística em Goethe e Hegel. In: WERLE, M. A.; GALÉ,P. F. (org.). Arte e filosofia no idealismo alemão. São Paulo: Barcarolla, 2009. p.175-190.
ZAMBRANA, R. Hegel’s logic of finitude. Continental Philosophy Review, [s.l.], v.45, n. 2, p. 213-233, 2012.


	f9c5cd00640d707d88a773eb424435247a671cc393430dfe8d639d8158da0afc.pdf
	PDF 23070.048791/2025-97
	Termo de Ciência e de Autorização (TECA) 5717717

	f9c5cd00640d707d88a773eb424435247a671cc393430dfe8d639d8158da0afc.pdf
	gerar-ficha.php
	PDF 23070.048791/2025-97
	Ata de Defesa de Tese 8 (5648106)

	f9c5cd00640d707d88a773eb424435247a671cc393430dfe8d639d8158da0afc.pdf

