
1

UNIVERSIDADE FEDERAL DE GOIÁS (UFG)

FACULDADE DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA

ALINE FRANCIELE SILVA SANTOS

ENTRE A CENA E O CONCEITO: A Piedade no Diálogo Eutífron de Platão

GOIÂNIA 

2025



UNIVERSIDADE FEDERAL DE GOIÁS
FACULDADE DE FILOSOFIA

TERMO DE CIÊNCIA E DE AUTORIZAÇÃO (TECA) PARA DISPONIBILIZAR
VERSÕES ELETRÔNICAS DE TESES

E DISSERTAÇÕES NA BIBLIOTECA DIGITAL DA UFG

Na qualidade de titular dos direitos de autor, autorizo a Universidade Federal de Goiás
(UFG) a disponibilizar, gratuitamente, por meio da Biblioteca Digital de Teses e Dissertações
(BDTD/UFG), regulamentada pela Resolução CEPEC nº 832/2007, sem ressarcimento dos direitos
autorais, de acordo com a Lei 9.610/98, o documento conforme permissões assinaladas abaixo, para fins
de leitura, impressão e/ou download, a título de divulgação da produção científica brasileira, a partir desta
data.

O conteúdo das Teses e Dissertações disponibilizado na BDTD/UFG é de responsabilidade
exclusiva do autor. Ao encaminhar o produto final, o autor(a) e o(a) orientador(a) firmam o compromisso
de que o trabalho não contém nenhuma violação de quaisquer direitos autorais ou outro direito de
terceiros.

1. Identificação do material bibliográfico
[ X ] Dissertação         [  ] Tese          [  ] Outro*:_____________

 

 
*No caso de mestrado/doutorado profissional, indique o formato do Trabalho de Conclusão de Curso, permitido no documento de área, correspondente ao programa
de pós-graduação, orientado pela legislação vigente da CAPES.
 
Exemplos: Estudo de caso ou Revisão sistemática ou outros formatos.

2. Nome completo do autor

Aline Franciele Silva Santos
3. Título do trabalho

ENTRE A CENA E O CONCEITO: A PIEDADE NO DIÁLOGO EUTÍFRON DE PLATÃO
4. Informações de acesso ao documento (este campo deve ser preenchido pelo orientador)
Concorda com a liberação total do documento [  X  ] SIM           [     ] NÃO¹

[1] Neste caso o documento será embargado por até um ano a partir da data de defesa. Após esse período, a
possível disponibilização ocorrerá apenas mediante:
a) consulta ao(à) autor(a) e ao(à) orientador(a);
b) novo Termo de Ciência e de Autorização (TECA) assinado e inserido no arquivo da tese ou dissertação.
O documento não será disponibilizado durante o período de embargo.
Casos de embargo:
- Solicitação de registro de patente;
- Submissão de artigo em revista científica;
- Publicação como capítulo de livro;
- Publicação da dissertação/tese em livro.

Obs. Este termo deverá ser assinado no SEI pelo orientador e pelo autor.

Documento assinado eletronicamente por Aline Franciele Silva Santos , Usuário Externo, em
22/12/2025, às 19:58, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do
Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Termo de Ciência e de Autorização (TECA) 5878936         SEI 23070.055917/2025-80 / pg. 1

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9610.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2020/Decreto/D10543.htm


Documento assinado eletronicamente por Wellington Damasceno De Almeida , Professor do
Magistério Superior, em 23/12/2025, às 08:02, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento
no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site
https://sei.ufg.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0,
informando o código verificador 5878936 e o código CRC 48AF79CB.

Referência: Processo nº 23070.055917/2025-80 SEI nº 5878936

Termo de Ciência e de Autorização (TECA) 5878936         SEI 23070.055917/2025-80 / pg. 2

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2020/Decreto/D10543.htm
https://sei.ufg.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0


2

ALINE FRANCIELE SILVA SANTOS

ENTRE A CENA E O CONCEITO: A Piedade no Diálogo Eutífron de Platão

Dissertação  apresentada  ao Programa de Pós-
Graduação em Filosofia, na Faculdade de Filosofia 
da Universidade  Federal  de  Goiás,  como requisito 
para a obtenção do título de Mestra em Filosofia. 
Área de concentração: Filosofia 
Linha  de  Pesquisa:  Metafísica  e  Teoria  do 
Conhecimento.
Orientador:  Prof.  Dr.  Wellington  Damasceno  de 
Almeida.

GOIÂNIA 

2025



Ficha de identificação da obra elaborada pelo autor, através do
Programa de Geração Automática do Sistema de Bibliotecas da UFG.

CDU 1

SANTOS, ALINE FRANCIELE SILVA
      ENTRE A CENA E O CONCEITO: A Piedade no Diálogo Eutífron
de Platão   [manuscrito]  / ALINE FRANCIELE SILVA SANTOS. - 2025.
       74 f. 

      Orientador: Prof. Wellington Damasceno de  ALMEIDA.
      Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal de Goiás,
Faculdade de Filosofia (Fafil), Programa de Pós-Graduação em Filosofia,
Goiânia, 2025.
     
  

      1.  Platão. 2.  Eutífron. 3. Contextualização dramática. 4. Piedade. I.
ALMEIDA, Wellington Damasceno de , orient. II. Título.



UNIVERSIDADE FEDERAL DE GOIÁS

FACULDADE DE FILOSOFIA

ATA DE DEFESA DE DISSERTAÇÃO

Ata nº 26 da sessão de Defesa de Dissertação de  Aline Franciele Silva Santos, que confere o
título de Mestra em Filosofia do Programa de Pós Graduação em Filosofia da Universidade
Federal de Goiás, na área de concentração em Filosofia.

 

Aos quinze dias do mês de dezembro  do ano de dois mil e vinte e cinco , a partir das 14 horas, em
Sessão Remota (Google Meet), realizou-se a sessão pública de Defesa de Dissertação intitulada
“ENTRE A CENA E O CONCEITO: A PIEDADE NO DIÁLOGO EUTÍFRON DE PLATÃO ”. Os
trabalhos foram instalados pelo Orientador, Professor Doutor Wellington Damasceno de Almeida
(FAFIL/UFG) com a participação dos demais membros da Banca Examinadora: Professor Doutor
Fábio Amorim de Matos Junior (UFG - campus de Goiás) , membro titular externo; Professor
Doutor Anderson de Paula Borges (FAFIL/UFG), membro titular interno. Durante a arguição os
membros da banca não fizeram sugestão de alteração do título do trabalho. A Banca
Examinadora reuniu-se em sessão secreta a fim de concluir o julgamento da Dissertação, tendo
sido(a) a candidata APROVADA pelos seus membros. Proclamados os resultados pelo Professor
Doutor Wellington Damasceno de Almeida (FAFIL/UFG) , Presidente da Banca Examinadora,
foram encerrados os trabalhos e, para constar, lavrou-se a presente ata que é assinada pelos
Membros da Banca Examinadora, aos quinze dias do mês de dezembro  do ano de dois mil e vinte
e cinco.

TÍTULO SUGERIDO PELA BANCA

 

Documento assinado eletronicamente por Wellington Damasceno De Almeida , Professor do
Magistério Superior, em 15/12/2025, às 17:23, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento
no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Documento assinado eletronicamente por Anderson De Paula Borges , Professora do Magistério
Superior, em 15/12/2025, às 17:25, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do
art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Documento assinado eletronicamente por Fabio Amorim De Matos Junior , Professor do Magistério
Superior, em 16/12/2025, às 09:02, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do
art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site
https://sei.ufg.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0,
informando o código verificador 5749819 e o código CRC 7A7B2D7D.

Ata de Defesa de Dissertação 12 (5749819)         SEI 23070.055917/2025-80 / pg. 1

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2020/Decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2020/Decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2020/Decreto/D10543.htm
https://sei.ufg.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0


Referência: Processo nº 23070.055917/2025-80 SEI nº 5749819

 

Ata de Defesa de Dissertação 12 (5749819)         SEI 23070.055917/2025-80 / pg. 2



3

Dedicatória

À Clarice, que me fez mãe e, a partir dessa nova função, deu novo sentido à minha vida. 

Pelos dias reinventados, pelas madrugadas com luz própria e pelo aprendizado de recomeçar 

em cada abraço. Esta dissertação é, também, tua.



4

Agradecimentos

Este trabalho não nasceu apenas de mim; ele respira pelas vozes que me sustentaram e 

foi tecido por mãos que, embora invisíveis, tornaram-se meu leme quando o caminho se fez 

estreito.

À minha família, meu chão primeiro, meu abrigo fundamental. A vocês, devoto uma 

gratidão que transborda qualquer página.

Em especial, a Douglas, meu marido, que é, ao mesmo tempo, porto seguro e 

horizonte: obrigada pela paciência que ancorou minhas noites longas, pelo silêncio que tudo 

compreende e pela presença que, silenciosamente, sempre me convidou a ir além.

Ao meu orientador,  Wellington Damasceno de Almeida, pela guia generosa e pela 

paciência persistente. Agradeço por cada leitura atenta, por cada pergunta que me desviava do 

supérfluo e me reconduzia ao essencial. Sua confiança foi o contrapeso exato quando a dúvida 

pesava mais do que qualquer argumento.

Aos membros da banca, minha gratidão pelo aceite e pela escuta que dialoga. Suas 

contribuições foram faróis que alargaram o horizonte desta pesquisa, permitindo-me ver mais 

longe.

Aos amigos que a academia me presenteou, meu respiro e minha alegria na travessia. 

Em especial, a Leandra Lobato, que tantas vezes foi socorro imediato, mão estendida, a 

palavra exata e o afeto que nunca falha.

Aos meus amigos de vida, Tais, Tati, Leticia, Bruna, Fernando e Paulo. Vocês são 

meu refúgio seguro, a pausa necessária nos tempos difíceis. Obrigada por me lembrarem, com 

riso e ternura, que nenhum caminho precisa ser solitário e que a leveza mora na partilha.

E ao meu psicólogo, Arthur, cuja presença foi decisiva. Ao me estender a mão para 

que eu pudesse me compreender, ensinou-me, por consequência, a ler o mundo. Sua escuta 

atenta abriu janelas onde eu só enxergava paredes.

Esta voz, portanto, não é apenas minha. Se este texto hoje existe, é porque jamais 

caminhei sozinha.

Cada página é um eco de vocês em mim.



5

RESUMO

A presente dissertação investiga o diálogo Eutífron de Platão, mas recusa a ideia de que se 
deva escolher entre analisar a obra pelo seu viés dramático (cena) ou por uma análise dos 
conceitos (definições). A tese defendida é que os dois estão ligados: o drama age como um 
filtro  para  o  conhecimento  (Condicionamento epistêmico da  cena).  Metodologicamente,  a 
pesquisa utiliza uma leitura vertical  que analisa o colapso do  logos  através de três Eixos 
Dramáticos que estruturam a piedade tradicional representada por Eutífron: (1) o Dissenso 
divino (baseado no mito), (2) o Míasma (baseado no ritual de purificação) e (3) a Economia 
do culto (baseada na transação). O trabalho procura demonstrar duas hipóteses: (1) o diálogo 
expõe a incoerência lógica da religiosidade ateniense ao provar a falha destes três Eixos; e (2) 
o texto funciona como uma apologia epistemológica. Ao demolir a epistemologia do mántis 
tradicional (Eutífron), Platão ataca a validade conceitual da própria acusação de  asebeia  e 
valida,  implicitamente,  a  piedade  filosófica  e  interna  de  Sócrates,  simbolizada  pelo  seu 
dáimonion. Conclui-se que a aporia final não é um fracasso, mas o sucesso filosófico que 
demonstra a inseparabilidade entre cena e conceito.

.

Palavras-chave: Platão; Eutífron; Contextualização dramática; Piedade; Sócrates; Filosofia 
Antiga.



6

ABSTRACT

This dissertation investigates Plato's  Euthyphro  dialogue, but rejects the idea that one must 
choose between analyzing the work through its dramatic aspect (scene) or through an analysis 
of the concepts (definitions). The thesis defended is that the two are linked: the drama acts as 
a filter for knowledge (epistemic conditioning of the scene). Methodologically, the research 
employs a vertical reading that analyzes the collapse of the logos through three dramatic axes 
that structure the traditional piety represented by Euthyphro: (1) Divine disagreement (based 
on myth), (2) the Miasma (based on the ritual of purification), and (3) the Economy of cult 
(based on transaction). This study demonstrates two hypotheses: (1) the dialogue exposes the 
logical inconsistency of Athenian religiosity by proving the failure of these three Axes; and 
(2) the text functions as an epistemological apology. By demolishing the epistemology of the 
traditional mantis (Euthyphro), Plato attacks the conceptual validity of the asebeia (impiety) 
accusation  itself  and implicitly  validates  the  philosophical  and internal  piety  of  Socrates,  
symbolized by his  daimonion. It is concluded that the final aporia is not a failure, but the 
philosophical success that demonstrates the inseparability between scene and concept.

Keywords: Plato; Euthyphro; Dramatic contextualization; Piety; Socrates; Ancient 

Philosophy.



7

SUMÁRIO

INTRODUÇÃO......................................................................................................................... 9

CAPÍTULO 1. O PROBLEMA HERMENÊUTICO E O MÉTODO DRAMÁTICO........13

1.1 Perspectiva de interpretação dos diálogos..............................................................13

1.1.1 “O problema de Sócrates”: O personagem literário..............................................14

1.1.2 “O problema de Platão”: uma cronologia dramática sem doutrina autoral.............15

1.1.3. O Método Socrático: O élenchos e a busca por definições..................................17

1.1.3.1 O élenchos: A controvérsia hermenêutica.........................................................18

1.1.3.1.2 O élenchos puramente refutativo: a tese de hugh benson.......................................19

1.1.3.2 A Estrutura Lógica do élenchos e a Busca por Definições.................................21

1.2 O estatuto filosófico e a contextualização dramática no Eutífron.............................22

1.2.1. A Situação Temporal: 399 a.C. e a cronologia dos últimos dias...........................25

1.2.2. O Cenário do Diálogo: A Stoa Basileios (Pórtico do Rei).....................................26

1.3 A Tese Central: Julgamentos paralelos e a apologia epistemológica......................30

CAPÍTULO 2. OS EIXOS DRAMÁTICOS DA PIEDADE ATENIENSE..........................35

2.1. Os três Eixos Dramáticos da piedade..............................................................................35

2.1.1. O Primeiro eixo: dissenso divino, mito e poesia...................................................37

2.1.2 O Segundo eixo: Míasma.....................................................................................39

2.1.2.1 Definição e Natureza da Poluição Ritual............................................................39

2.1.2.2. A Mancha Familiar e a Herança da Culpa (Genos)..........................................40

2.1.2.3. O Dilema Dramático de Eutífron: O míasma familiar vs. o respeito filial............41

2.1.2.4. Katharsis e a Relevância Política do Míasma...................................................42

2.1.3. O Terceiro eixo: A economia do culto..................................................................44

2.1.3.1. Therapeía: O "Cuidado" com os Deuses...................................................................44

2.1.3.2. Emporiké: A "Arte Comercial" de sacrifícios e preces......................................45

CAPÍTULO 3. DA CENA AO LÓGOS: O MECANISMO DO CONDICIONAMENTO 
EPISTÊMICO.........................................................................................................................49

3.1. Uma proposta de leitura: o condicionamento epistêmico da cena no Eutífron........49

3.2. Os limites epistêmicos do especialista (Mántis)......................................................51

3.3. O élenchos como operador de essencialização.................................................................52

3.4. A aporia como resposta proporcional às pressões da cena..............................................53

3.5 O Papel das "Ligaduras Elênticas": Aporia e cuidado (Epimeleia)..........................54



8

CAPÍTULO 4. A APLICAÇÃO DO MÉTODO: AS DEFINIÇÕES DE PIEDADE...........56

4.1. Primeira Definição (5d–6e): O Eixo do Míasma e a Falácia do Exemplo................58

4.2. Segunda Definição (6e-9c): O Eixo do Dissenso Divino (O que os deuses amam).59

4.3. Terceira Definição e o “dilema do ser-amado” (9c-11b): O colapso do fundamento61

4.4. Quarta Definição (11e-12e): Piedade como parte da Justiça..................................64

4.5 A quinta definição (14c–15c): a circularidade da economia do culto.......................65

4.6. A Fuga de Eutífron (15e-16a): A falha dramática como sucesso filosófico.............66

CONCLUSÃO: A APORIA COMO APOLOGIA EPISTEMOLÓGICA...........................68

REFERÊNCIAS......................................................................................................................72



9

INTRODUÇÃO

O  Eutífron  de  Platão  ocupa  posição  central  no  corpus  platônico.  Localizado  no 

prelúdio dramático do julgamento de Sócrates, no Pórtico do Arconte-Rei, onde se 

formalizam acusações de asebeia, o diálogo articula a pergunta filosófica “o que é a piedade?” 

(tí estin tò hósion?). Após sucessivas tentativas de definição, a obra se encerra em aporia. A 

piedade  permanece  indefinida,  Eutífron  abandona  a  conversa  e  Sócrates  não  obtém  a 

definição de que afirma precisar para orientar sua própria defesa (15e-16a).

Essa ausência de definição estável é o núcleo do problema hermenêutico do diálogo. 

Parte da tradição exegética privilegiou a análise lógico-analítica, centrada no rigor do 

élenchos e na busca de uma definição universal, tratando a moldura dramática como cenário 

secundário ou adorno. Outra linha destacou a composição literária, os perfis de Sócrates e 

Eutífron e a ironia da cena, por vezes com menor atenção à estrutura do argumento. Mesmo 

quando se reconhece que forma e conteúdo são indissociáveis em Platão, ainda é comum que 

a análise dos argumentos do Eutífron se afaste das circunstâncias rituais e jurídicas que os 

engendram.

Esta dissertação recusa a separação entre leitura dramática e leitura definicional e 

sustenta que a tensão entre cena e conceito pertence ao próprio modo como o diálogo produz e 

bloqueia  conhecimento.  O  elemento  dramático  funciona  como  filtro  cognitivo,  aqui 

denominado condicionamento epistêmico da cena, pois a configuração concreta do diálogo, 

composta  pelo  tribunal,  pela  situação  jurídica,  pelos  papéis  sociais  e  pelos  atos  de  fala, 

seleciona, dentro do repertório de crenças disponível, quais podem ser mobilizadas como 

razões no lógos socrático. Sócrates converte em premissas do élenchos aquilo que a própria 

cena força Eutífron a admitir enquanto mántis e acusador, de modo que o colapso do lógos 

decorre de condições impostas pela situação dramática, o que confere à aporia um alcance 

metodológico positivo.

Nessa  linha,  acompanhando  a  trilha  aberta  por  Ruby  Blondell,  toma-se  a 

caracterização das  personagens  platônicas  não como adorno literário,  mas  como parte  da 

estrutura do argumento filosófico (BLONDELL, 2002). Como observa a autora, Platão propõe 

ao leitor uma interação entre unidade e multiplicidade em que o conteúdo filosófico só se 

torna acessível por meio da forma dramática específica em que é apresentado (BLONDELL, 

2002). Ignorar quem é Eutífron, suas idiossincrasias, seu temor da poluição e sua arrogância 

implicaria perder o fio condutor da investigação socrática. O condicionamento epistêmico da 

cena articula



10

essas duas dimensões e mostra que o modo de ser de Eutífron e a situação em que ele se 

encontra não são pano de fundo, mas parte do mecanismo que conduz o exame à aporia.

Seguindo uma intuição de Holger Thesleff sobre a técnica composicional platônica, 

assume-se como premissa que drama e lógos são 'tecidos' de forma inseparável.1 O fracasso de 

Eutífron em definir a piedade não é, portanto, uma simples falha intelectual de um interlocutor 

despreparado, é a demonstração filosófica de que o tipo de saber que Eutífron representa (o 

saber  do  mántis,  o  especialista  ritual)  é  estruturalmente  incapaz de  satisfazer  a  exigência 

socrática por uma definição universal (o eîdos).

Andrea Nightingale argumenta que Platão utiliza cenários e gêneros não-filosóficos 

para "testar" a viabilidade da filosofia em contextos rivais2. Entende-se que, no Eutífron, 

Platão usa o drama para operar essa testagem. Ao colocar Sócrates diante de um profissional 

em coisas sagradas (Eutífron) e no epicentro da lei religiosa (o Pórtico do Basileu), o diálogo 

demonstra que a autoridade epistêmica da religião tradicional, baseada no particular, no mito 

e no ritual, inevitavelmente colapsa quando submetida ao exame filosófico-conceitual.

A presente investigação se desenvolve em torno de quatro perguntas que articulam o 

plano  dramático  e  o  plano  lógico-definicional.  Em  que  medida  os  elementos  de  cena, 

caracterização  e  trama funcionam como condições  epistêmicas  do  inquérito  filosófico  no 

Eutífron. De que modo cada eixo dramático interfere nos critérios socráticos de boa definição, 

como universalidade,  não  circularidade  e  independência  de  exemplos.  Em que  sentido  o 

condicionamento epistêmico permite explicar a aporia final sem reduzir a filosofia ao teatro. 

Que consequências essa leitura produz para o par Apologia/Críton,  em que piedade,  lei  e 

obediência voltam a ocupar papel central.

A base textual do trabalho é a tradução do Eutífron por José Trindade Santos, em 

diálogo com passagens afins da Apologia e do Críton. Não se pretende tratar da historicidade 

da figura de Sócrates nem oferecer reconstrução autônoma da teologia ou da prática religiosa 

ateniense. Do ponto de vista filológico, evita-se investigação lexicológica extensa. Termos 

como hosios/eusebeia, míasma/kátharsis, therapeía/emporiké, dáimonion, élenchos/epiméleia 

são examinados apenas quando determinam a lógica das definições ou o efeito dramático que

11 A noção de "técnica composicional" (ou "Peplography") em Platão, que vê os elementos dramáticos e lógicos 
como deliberadamente entrelaçados, é uma contribuição de Holger Thesleff. Cf. THESLEFF, Holger. Studies in 
Platonic chronology. Helsinki: Societas Scientiarum Fennica, 1982, p. 22-28.
2 NIGHTINGALE, Andrea.  Spectacles of truth in Classical Greek philosophy: theoria in its cultural context . 
Cambridge: Cambridge University Press, 2004, p. 110-115. Nightingale argumenta que Platão define a filosofia  
ao colocá-la em conflito (agon) com gêneros rivais em seus próprios "palcos" (como o tribunal).



11

as sustenta. O objetivo é preservar o foco no vínculo método-cena e impedir que panoramas 

históricos ou linguísticos extravasem o escopo da dissertação.

O recurso a estudos historiográficos sobre religião grega, como Parker e Vernant, 

serve  apenas para esclarecer o repertório conceitual mobilizado pelos interlocutores no 

diálogo. Con- ceitos como míasma e hósion são considerados na medida em que formam a 

doxa de Eutífron e a gramática ritual que estrutura a cena. Do mesmo modo, a discussão da 

literatura secundária  é  seletiva e  se  limita  às  interpretações diretamente relevantes  para  a 

hipótese aqui defendida..

O recurso à história dos conceitos religiosos e às fontes historiográficas (como 

Robert Parker e Jean-Pierre Vernant) é feito aqui estritamente em função do texto. Sustenta-se 

que categorias como miasma e hósion são fundamentais, na medida em que constituem o 

repertório de crenças (doxa) do personagem Eutífron e a gramática ritual que rege a cena. 

Portanto, não examinamos a religião grega em sua totalidade histórica, mas sim a religião tal 

como  ela  é  mobilizada  dramaticamente  pelos  interlocutores  para  fundamentar  ou  refutar 

argumentos.  Tampouco  oferecemos  uma  doxografia  exaustiva  das  interpretações 

contemporâneas, restringindo-nos àquelas pertinentes à presente hipótese de leitura.

Do ponto de vista filológico, evitamos excursos lexicológicos extensos: os termos 

gregos  (hosios/eusebeia;  míasma/kátharsis;  therapeía/emporiké;  dáimonion; 

élenchos/epiméleia)  são  discutidos  apenas  na  medida  em  que  condicionam  a  lógica  das 

definições e o efeito dramático que as sustenta. O objetivo é manter foco no nexo método-

cena,  sem diluir o argumento em panoramas históricos ou linguísticos que ultrapassem o 

escopo desta dissertação.

Denomino condicionamento epistêmico da cena o papel estrutural do tecido 

dramático na gênese e no colapso das tentativas definicionais. Essa noção permite desfazer a 

aparente  oposição entre drama e lógos, reler o élenchos como forma de cuidado do 

interlocutor, mapear, em cada definição, o componente da cena que torna sua insuficiência 

inevitável e compreender a aporia final como resultado racional do processo de exame. Desse 

modo, o Eutífron deixa de oscilar entre moralismo religioso e ceticismo conceitual e passa a 

evidenciar  uma  aporia  com  função  metódica,  que  prepara,  por  via  dramática,  o 

reconhecimento dos limites do discurso sobre a piedade e a exigência de um cuidado de si  

orientado pela razão.

Para expor essa hipótese, a pesquisa adota um procedimento que chamo, em sentido 

heurístico,  leitura  vertical.  Trata-se  de  um recorte  transversal  do  diálogo  que  procura  as 

estruturas estáveis que atravessam suas diferentes etapas. Enquanto a leitura linear acompanha 

o texto na ordem em que as falas se sucedem e examina cada definição como tentativa isolada, 

a leitura vertical identifica eixos dramáticos que perpassam todo o diálogo. No caso do 



12

Eutífron,



13

esses eixos são o dissenso divino, o míasma e a economia do culto. Em vez de perguntar 

apenas por que determinada definição fracassa, a leitura vertical pergunta qual estrutura 

dramática está em operação naquele momento e de que maneira impede a formulação do 

conceito. Isso permite agrupar as refutações socráticas em causas estruturais comuns e evitar 

uma análise fragmentada. A análise buscará provar que cada tentativa de definição proposta 

por Eutífron, e cada refutação socrática, está condicionada e só pode ser plenamente 

compreendida à luz de um ou mais desses eixos. O drama opera ao fornecer as premissas (ex: 

"os deuses brigam") que o lógos socrático (ex: "o que agrada aos deuses") usará para gerar a 

contradição. A competência técnica de Eutífron (seu saber sobre o míasma ou sobre os mitos) 

é, paradoxalmente, a origem de sua

incompatibilidade com o lógos filosófico.

Para desenvolver este argumento, a dissertação está estruturada em quatro capítulos. 

O Capítulo I desafia a dicotomia tradicional que opõe as leituras dramáticas e as definicionais 

do  Eutífron.  Através  de  uma análise  crítica  do  estado  da  arte,  demonstraremos  que  essa 

separação é um impasse hermenêutico que falha em explicar a aporia do diálogo. O capítulo, 

assim,  estabelece  a  urgência  de  uma nova chave  interpretativa,  justificando a  abordagem 

metodológica que será desenvolvida. O Capítulo II será dedicado à análise exaustiva dos três 

eixos dramáticos (Dissenso, Míasma, Culto), fundamentando-os textualmente e explorando 

seu papel na religião grega com apoio em fontes como Robert Parker3 e Mark McPherran4.

O Capítulo III, Da Cena ao Lógos, constitui o alicerce metodológico da dissertação. 

É neste ponto que articulamos e defendemos o mecanismo do condicionamento epistêmico da 

cena, distinguindo-o radicalmente de uma mera contextualização literária. Demonstramos que 

o drama não serve apenas de ambientação, mas impõe um conjunto de restrições lógicas aos 

interlocutores: a situação jurídica e os papéis sociais determinam a priori quais tipos de prova 

são admissíveis, obrigando o discurso a operar sob uma epistemologia específica.

O Capítulo IV, por sua vez, executa a prova textual dessa tese. Analisando o diálogo 

definição por definição (de 5d a 15c) para evidenciar que cada aporia lógica não é um fracasso 

acidental, mas a consequência necessária das restrições impostas pelos Eixos Dramáticos. Por 

fim, a Conclusão consolida os resultados da investigação, coroando a tese do Eutífron como 

uma apologia epistemológica. Demonstramos, assim, que o fracasso do lógos de Eutífron é o

3 Essencial para compreender o Eixo 2. Cf. PARKER, Robert. Míasma: pollution and purification in early 
Greek religion. Oxford: Clarendon Press, 1983.
4 Fundamental para a dimensão cívica da piedade (Eixo 3) e para o contexto da acusação de Sócrates. Cf.  
MCPHERRAN, Mark L. The religion of Socrates. University Park, PA: Pennsylvania State University Press, 1996.



14

sucesso filosófico de Platão, revelando que a forma literária e o conteúdo filosófico são, neste 

diálogo, estruturalmente inseparáveis.

CAPÍTULO 1. O PROBLEMA HERMENÊUTICO E O MÉTODO DRAMÁTICO

1.1 Perspectiva de interpretação dos diálogos

Ao estudar tópicos relacionados à antiguidade grega, os pesquisadores 

frequentemente enfrentam desafios, devido ao fato de lidarem com o debate em curso entre os 

comentaristas renomados. Mesmo que não seja uma exigência resolver o dilema de forma 

definitiva, o estudioso iniciante deve tomar uma posição e moldar suas respostas com base nas 

abordagens que encontram em suas leituras e interpretações pessoais dos textos.

Christopher Rowe observa que a tarefa de interpretar outros filósofos, com poucas 

exceções,  é  comparativamente  mais  simples  do  que  interpretar  as  obras  de  Platão.5 Essa 

complexidade ímpar não é um mero detalhe estilístico, mas o núcleo do desafio hermenêutico 

platônico. A própria forma do diálogo, na qual Platão se ausenta, gerou um impasse histórico 

que dividiu os intérpretes. O pesquisador se vê confrontado com uma escolha metodológica 

que,  tradicionalmente,  é  apresentada  como  mutuamente  exclusiva,  priorizar  o  argumento 

conceitual (a leitura definicional) ou priorizar o contexto cênico (a leitura dramática).

No caso do Eutífron, essa alternativa entre cena e conceito adquire relevo especial, 

pois  a  aporia  final  costuma  ser  atribuída  ora  à  estrutura  lógica  do  élenchos,  ora  ao 

enquadramento  dramático  do  encontro  no  Pórtico  do  Rei.  Como  este  capítulo  procurará 

demonstrar,  é  em  decorrência  dessa  dicotomia  que  surge  a  necessidade  de  uma  nova 

abordagem. Essa tensão metodológica fundamental (cena vs. conceito) não existe 

isoladamente.  Pelo contrário,  ela é o ponto de partida que desdobra e condiciona os dois 

problemas hermenêuticos mais notórios dos estudos platônicos.

O primeiro é o Problema de Sócrates ou a conhecida “Questão Socrática". No centro 

desse problema está a dificuldade em dissociar o protagonista dos diálogos, Sócrates, da 

figura do autor, Platão. A questão que se impõe é: quem fala nos diálogos? Estamos diante do 

Sócrates histórico, cujas ideias Platão estaria meramente registrando, ou estamos diante de um 

Sócrates

5 Rowe in Benson (Org.), 2021, p. 28.



15

"personagem", um porta-voz literário para as doutrinas do próprio Platão? A leitura dramática 

tende a se aproximar do personagem histórico, enquanto a leitura definicional frequentemente 

pressupõe o lógos como sendo já platônico.

Essa primeira questão, por sua vez, leva inevitavelmente ao segundo: o Problema de 

Platão, que diz respeito à discussão sobre a unidade da obra de Platão. Se aceitarmos que há  

uma diferença entre o Sócrates histórico e o Platão autor, devemos concluir que a filosofia de 

Platão mudou ao longo do tempo? Isso divide os intérpretes entre evolucionistas (ou 

desenvol-  vimentistas), que veem uma evolução clara desde os  diálogos socráticos de 

juventude (como o  Eutífron,  focado na aporia) até os diálogos construtivos da maturidade 

(como a  República), e unitários, que defendem um núcleo doutrinário coerente em todo o 

corpus.

1.1.1 “O problema de Sócrates”: O personagem literário.

Como é sabido, Sócrates não legou à posteridade nenhum registro escrito, de modo 

que o acesso ao seu pensamento é mediado, inevitavelmente, pela escrita alheia. As fontes dis- 

poníveis sobre sua vida e filosofia não são apenas variadas, mas frequentemente contraditórias 

em aspectos essenciais. Entre os principais testemunhos, destacam-se as comédias de 

Aristófa- nes, os escritos apologéticos de Xenofonte, os diálogos de Platão e os comentários 

posteriores de Aristóteles. A profunda dissonância entre essas representações, que oscilam 

desde o sofista subversivo das Nuvens até o paradigma de virtude moral da Apologia, torna 

incerta, se não impossível, qualquer tentativa de reconstrução fidedigna de uma filosofia do 

Sócrates histórico. O debate moderno sobre a chamada "questão socrática" ganhou novo 

impulso filoló-

gico com Schleiermacher, no século XIX, e desenvolveu-se robustamente no século XX com 

autores como Gregory Vlastos. Esta tradição interpretativa buscou, por décadas, identificar 

um  núcleo  filosófico  comum  e  coerente  subjacente  aos  diversos  testemunhos,  tentando 

depurar  o  "Sócrates  real"  das  invenções  de  seus  discípulos.  Contudo,  intérpretes 

contemporâneos, nota- damente Charles Kahn e Louis-André Dorion, colocam em xeque a 

viabilidade dessa empresa. Eles argumentam que os chamados "discursos socráticos" (lógoi 

sokratikoí) não devem ser li- dos como relatos biográficos, mas sim como pertencentes a um 

gênero literário específico, cuja  regra  não  é  a  fidelidade  documental,  mas  a  liberdade 

filosófica e dramática de cada autor para reinventar o mestre.

Dorion, em especial, propõe uma ruptura metodológica radical: a de que a questão 

socrática seja abandonada como um falso problema ou um "beco sem saída" historiográfico. 

Segundo o comentador, a busca obsessiva pelo Sócrates histórico baseia-se na suposição



16

equivocada de que Platão e Xenofonte tinham como objetivo primário a representação factual 

do pensamento de seu mentor. Ao contrário, o lógos sokratikós constitui uma forma literária 

com ampla latitude inventiva, focada mais na exploração de problemas filosóficos e na 

compe-  tição  entre  as  escolas  socráticas  do  que  no  registro  de  um dogma.  Nas  palavras 

precisas do autor: "os escritos socráticos [...] devem ser lidos não como documentos históricos 

no sentido estrito, mas como obras filosófico-literárias" (DORION, 2006, p.23).

Diante dessa impossibilidade de verificação histórica, a presente pesquisa alinha-se à 

abordagem estrutural de Hector Benoit que, recuperando a intuição clássica de Eduard Munk, 

propõe uma leitura estritamente dramática dos diálogos. Para conferir o necessário rigor analí- 

tico a essa perspectiva e evitar confusões cronológicas, recorremos às categorias temporais es- 

tabelecidas por Benoit. Embora o autor identifique na complexa estrutura do texto os níveis da 

Léxis (o tempo da narrativa, a superfície do texto lido) e da Nóesis (o tempo lógico, o 

encadea-  mento  das  ideias),  a  metodologia  concentra-se  fundamentalmente  na  distinção 

operativa entre Gênesis e Poíesis.

A distinção é crucial para a leitura atual: enquanto a Poíesis remete à incerta e 

debatida cronologia de composição da obra por Platão (a ordem em que os diálogos foram 

escritos ao longo da vida do autor), a Gênesis demarca o tempo histórico e dramático interno 

do evento narrado (a  ordem dos acontecimentos na vida de Sócrates).  A presente análise 

privilegia,  deli-  beradamente,  a  Gênesis  em  detrimento  da  Poíesis.  Essa  escolha  não  é 

arbitrária, mas constitui um recurso heurístico indispensável: ao isolarmos a temporalidade da 

trama, fixada na urgência de 399 a.C., garantimos que a interpretação seja guiada pela tensão 

dramática  do  julgamento,  independentemente  das  hipóteses  externas  e  muitas  vezes 

especulativas sobre a evolução lite- rária do Platão escritor.

Dessa forma, a existência fática de Sócrates e sua influência real não são 

questionadas, mas metodologicamente suspensas para fins de análise interna. Neste estudo, 

Sócrates é tomado estritamente como um personagem dos diálogos, um representante daquilo 

que a economia in- terna da obra exige e que a cena impõe, sem a pretensão de separar 

cirurgicamente a "voz his- tórica" da "voz platônica".

1.1.2 “O problema de Platão”: uma cronologia dramática sem doutrina autoral

Se a figura histórica de Sócrates é incerta (1.1.1), identificar o pensamento "puro" de 

Platão em seus escritos é igualmente complexo. Ao escolher o formato dialógico e ausentar-se



17

como autor, Platão não expõe teses de modo direto. Pior: os personagens, em especial 

Sócrates, por vezes defendem posições divergentes em diálogos distintos.

Essa tensão gerou a segunda grande cisão hermenêutica: o debate entre unitários e 

evolucionistas ou desenvolvimentista.6 Os unitários buscam um núcleo doutrinário coerente 

em toda a obra, vendo as diferenças como pedagógicas. Os evolucionistas, em contrapartida, 

tentam estabelecer uma sequência cronológica que revele uma "evolução" do pensamento de 

Platão, geralmente partindo dos diálogos socráticos (como o Eutífron) até as grandes obras da 

maturidade (como a República).

Contudo, ambas as abordagens tradicionais apresentam limites. A busca unitária por 

uma doutrina unificada frequentemente precisa silenciar o caráter dramático e as contradições 

textuais. Por outro lado, o evolucionismo tradicional, muitas vezes baseado em estilometria ou 

numa busca simplista por teses, foi amplamente criticado. Autores como Julia Annas 

destacam,  corretamente,  que  os  diálogos  devem  ser  entendidos  em  sua  autonomia 

dramatúrgica,  pois  "o caráter  dramático dos diálogos não é  acidental,  mas uma forma de 

encenar o pensamento em ação" (Annas, 1999, p. 61). A posição de Annas é fundamental: a 

forma dialógica força o leitor a um papel ativo, compelindo-o a engajar-se no próprio ato de 

filosofar. Esta pesquisa abraça essa visão, mas questiona se ela implica, necessariamente, o 

abandono de toda ordem cronológica.

Para a presente investigação, adotamos a ordem dramática como dispositivo heurís- 

tico de leitura, privilegiando a sequencialidade narrativa interna (a iminência do julgamento 

em 399 a.C.) em detrimento da ordem cronológica de composição dos diálogos (estilometria). 

Sem nos comprometermos com a tese forte de um planejamento arquitetônico prévio de todo 

o cor- pus por parte de Platão, sustentamos que a leitura do Eutífron como prelúdio dramático 

à Apo- logia e ao Críton oferece a chave hermenêutica mais profícua para compreender o 

problema da piedade. Trata-se, portanto, de uma escolha metodológica: assumimos a unidade 

do 'ciclo do julgamento' não necessariamente como um dado histórico-genético da escrita 

platônica, mas

6 Dentre as propostas de interpretação da obra platônica, duas se destacam há muito tempo. A primeira, 
conhecida  como desenvolvimentista (ou evolucionista), classicamente associada a estudiosos como 
Schleiermacher no século XIX e, de forma influente no século XX, por Gregory Vlastos, consiste, em linhas 
gerais, na concepção de que o corpus platonicum deixa transparecer uma evolução do pensamento de Platão. Já a 
segunda interpretação, chamada de perspectiva unitária, assume que toda a obra filosófica de Platão faz parte de 
um projeto filosófico contínuo. Esta linha é classicamente defendida por autores como Paul Shorey (The Unity of 
Plato's Thought) ou, por vias distintas que defendem uma "doutrina não-escrita", pela Escola de Tübingen (como 
Hans Krämer e Konrad Gaiser). Para os unitários, as diferenças nos diálogos podem ser explicadas por razões 
literárias ou pedagógicas, e não por uma mudança na filosofia do autor.



18

como o horizonte de sentido onde os argumentos filosóficos ganham sua plena gravidade polí- 

tica e existencial.

Seguindo esse percurso, é possível estabelecer uma sequência cronológica dos diálo- 

gos que respeita integralmente seu caráter literário, vendo-os não como etapas de uma 

doutrina, mas como a poíesis (criação) de uma vida filosófica.

Essa abordagem nos permite focar no caráter literário específico, em acordo com a 

visão de Matos Júnior (2013, p. 32), para quem qualquer interpretação deve respeitar a 

"condi-  ção  dialógica  da  obra"  e  "desvincular  a  autoria  dos  pensamentos  esboçados  nos 

diálogos das concepções de seu próprio demiurgo".

Assim, a "recusa da doutrina autoral", para nós, não significa recusar uma ordem cro- 

nológica, significa recusar que essa ordem seja baseada em teses explícitas de Platão. Todo o 

conteúdo presente nos textos será interpretado como atributo dos personagens, e a "evolução" 

que se percebe não é a de Platão, mas a do drama da vida filosófica de Sócrates, da sua 

primeira aparição no Pórtico do Rei (Eutífron) até sua morte (Fédon).

1.1.3. O Método Socrático: O élenchos e a busca por definições

Nos primeiros diálogos de Platão, a busca por definições desempenha um papel 

central  nas  discussões  filosóficas  conduzidas  por  Sócrates.  Ele  frequentemente  procura 

definições como meio de esclarecer conceitos e alcançar uma compreensão mais precisa das 

virtudes  em  questão.  Nessas  interações,  Sócrates  se  destaca  como  alguém  ansioso  por 

aprender com seus interlocutores, especialmente no que diz respeito à natureza das virtudes. 

Esse comportamento pode ser relacionado a um episódio na Apologia, no qual Sócrates é 

informado de que o oráculo de Delfos o designou como o mais sábio dos homens, apesar de 

sua convicção de que nada sabia. Diante desse aparente equívoco divino, Sócrates assume a 

missão de examinar a suposta sabedoria daqueles que se consideram sábios, buscando testar a 

validade da resposta divina.

Platão apresenta, na Apologia, Sócrates como um filósofo que desenvolve uma 

prática dialética distinta ao interpretar o oráculo que o designou o mais sábio dos homens. 

Esse método, conhecido como élenchos, caracteriza-se pelo questionamento sistemático e pela 

análise crítica  de  conceitos  e  crenças,  especialmente  nos  diálogos  iniciais.  Por  meio  do 

élenchos, Sócrates examina as ideias de seus interlocutores, revelando contradições em seus 

discursos, promovendo o autoconhecimento e direcionando a busca pela virtude. Mais do que 

uma simples



19

técnica de refutação, o élenchos  é uma estratégia filosófica voltada à busca por definições 

universais, elemento central no pensamento platônico.

Nesse sentido, a literatura especializada reconhece a complexidade do método 

Gregory Vlastos7 descreve o élenchos como uma "dialética negativa" que expõe contradições 

internas nas crenças do interlocutor, sendo fundamentalmente ético em sua aplicação. Terence 

Irwin8 enfatiza seu papel na ligação entre virtude e conhecimento, enquanto Charles Kahn9 

destaca a função do élenchos  como estratégia filosófica e retórica que transcende a simples 

refutação, direcionando a investigação para a busca de definições universais. No  Eutífron, 

esse procedimento é aplicado à tentativa de definir a piedade, e o impasse final torna explícita 

a  questão que  orienta  este  capítulo,  o  élenchos  produz conhecimento  positivo  ou  apenas 

desvela a ignorância dos interlocutores.

1.1.3.1 O élenchos: A controvérsia hermenêutica

A  questão  de  saber  se  o  élenchos  é  uma  ferramenta  para  descobrir  a  verdade 

(construtivo) ou apenas para revelar a ignorância (refutativo) é crucial para a leitura de 

diálogos aporéticos, como o Eutífron. A maneira como se responde a esse dilema condiciona 

diretamente  a  interpretação  da  aporia  do  diálogo  e  a  avaliação  do  estatuto  filosófico  da 

piedade encenada por Eutífron.

1.1.3.1.1 O élenchos Construtivo: A tese de Gregory Vlastos

A perspectiva  de  Gregory  Vlastos  (1991)  concebe  o  élenchos  como um método 

fundamentalmente construtivo. Embora Sócrates alegue ignorância (ignorância professada), 

Vlastos argumenta que a estrutura do método, na prática, implica a prova indireta da verdade 

de uma tese moral (a negação da tese do interlocutor).

Para Vlastos, o processo elênctico não se encerra na mera refutação, mas utiliza as 

premissas aceitas pelo interlocutor (P1, P2, P3...) como provas provisórias da moralidade. Ele 

vê o élenchos como o caminho para testar e validar o conhecimento, pressupondo que as 

crenças  morais fundamentais de Sócrates (e implicitamente de Platão) são sempre 

confirmadas pelo

7 VLASTOS, Gregory. Socrates, Ironist and Moral Philosopher. Cambridge: Cambridge University Press, 1991.
8 IRWIN, Terence. Plato’s Moral Theory: The Early and Middle Dialogues. Oxford: Oxford University Press, 
1977.
9 KHAN, Charles. Plato and the Socratic Dialogue: The Philosophical Use of a Literary Form. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1996.



20

método. Para sustentar essa visão do élenchos como um método de descoberta da verdade, 

Vlastos formaliza o processo:

O Élenchos socrático é uma busca pela verdade moral por meio de um argumento 
adversário no qual uma tese é debatida somente se afirmada como a crença do 
próprio interlocutor e é considerada refutada somente se a negação de sua tese é 
deduzida das  próprias crenças que ele aceita. Para Sócrates, se o conjunto de 
premissas aceitas pelo interlocutor implica logicamente a contradição de sua tese 
inicial, então a negação dessa tese deve ser verdadeira e consistente com as demais 
crenças do interlocutor. (Vlastos, 1991, p. 111)

Esta definição rigorosa transforma o élenchos de um mero dispositivo lógico em uma 

ferramenta epistemológica para a descoberta da verdade moral. A refutação de uma tese 

(como a de Eutífron sobre a Piedade) não resulta em um impasse, mas no estabelecimento da 

tese contrária como a única verdade logicamente consistente. A sabedoria de Sócrates reside, 

portanto, em sua capacidade de guiar o interlocutor, através de suas próprias crenças, à 

verdade que ele já "possui" (ou que é inferível de suas crenças verdadeiras, mesmo que ele 

não as reconheça). A leitura de Vlastos favorece, assim, uma compreensão construtiva dos 

diálogos aporéticos e costuma ser  associada a perspectivas desenvolvimentistas que veem 

nesses textos etapas de um itinerário que culmina em doutrinas platônicas mais elaboradas.

1.1.3.1.2 O élenchos puramente refutativo: a tese de Hugh Benson

Em  contraste,  Hugh  Benson  (2016)10 e  outros  expoentes  do  ceticismo  socrático 

argumentam que o élenchos é não-construtivo e puramente refutativo. Esta visão sustenta que 

o método socrático se limita, estritamente, a demonstrar a incoerência lógica nas crenças dos 

interlocutores, sem poder estabelecer a verdade da tese oposta.

Benson insiste que, embora o élenchos seja um procedimento lógico válido (modus 

tollens), ele não possui o poder de discriminar qual das premissas é falsa. Ele demonstra 

apenas o conflito. A refutação da tese inicial (T) não torna a negação de T verdadeira; ela 

apenas significa que o conjunto (T, P1, P2...)  é contraditório. O limite epistemológico do 

élenchos é, assim, definido por sua própria estrutura, conforme argumentado pelos críticos da 

leitura construtiva:

O  élenchos  demonstra apenas que o conjunto de crenças do interlocutor  é 
inconsistente; ele não fornece nenhuma base racional para se concluir que a 
negação da tese inicial é verdadeira ou que qualquer uma das premissas 
aceitas

10Benson, 2016, p. 261.



21

é falsa. A menos que se assuma, como faz Vlastos, que o interlocutor tem um 
conjunto de crenças verdadeiras que implicam a negação, a única conclusão 
logicamente segura é a inconsistência. O método se resume a dizer: 'você está 
errado, mas eu não sei por que, nem como consertar. (Adaptação da tese 
central de Benson, apud Benson, 2016, p. 261)

Nessa perspectiva, a finalidade do élenchos não é a posse de um conteúdo 

doutrinário,  e sim a purificação intelectual do interlocutor, o reconhecimento da própria 

ignorância. A aporia deixa de ser fracasso metodológico e passa a ser o veredito racional 

esperado, que força figuras  como  Eutífron  a  revisar  a  confiança  em  suas  supostas 

competências. A diferença em relação a Vlastos pode ser resumida assim, para Vlastos, o 

élenchos abre acesso à verdade; para Benson, ele desmonta a pretensão de saber e reconduz o 

interlocutor ao ponto de partida da investigação.

1.1.3.1.3 A Proposta Desta Dissertação: O condicionamento epistêmico da cena

Diante dessa oposição, nesta dissertação adotamos a leitura refutativa de Benson 

como base  lógica  do  élenchos11,  mas  a  articulamos  com o  conceito  de  condicionamento 

epistêmico da cena para explicar o Eutífron. Em outras palavras, partimos da ideia de que o 

élenchos,  por  si,  não  garante  a  verdade  de  nenhuma  tese  moral,  e  acrescentamos  que  o 

conjunto  de  crenças  mobilizado no diálogo é selecionado pela configuração dramática 

específica em que Eutífron e Sócrates se encontram.

Argumentamos que o  élenchos  e o consequente impasse (aporia) no  Eutífron  não 

ocorrem por uma limitação do método em si, mas sim como uma consequência necessária e 

inevitável das premissas fornecidas pelo interlocutor. O método opera de forma infalível, o 

que falha é a base de crenças do respondente. Vale ressaltar que não propomos um ‘novo tipo 

de élenchos’, mas um modo de ler a seleção das premissas em função da cena.

Para entender essa dinâmica, é fundamental recordar o processo de quatro momentos 

do élenchos, conforme detalhado por Benson: o procedimento se inicia com a Tese Inicial, na 

qual  Sócrates  solicita  ao interlocutor  uma definição ou afirmação de partida,  que Benson 

denomina “refutando aparente”. Em seguida, por meio de novas interrogações, o interlocutor 

é levado a fornecer Premissas Adicionais (P1, P2, P3), assumidas como suas próprias crenças 

pessoais. O momento crucial é o da Contradição, quando Sócrates demonstra que o conjunto

11 Não desconheçemos a  existência  de leituras  intermediárias  do  élenchos,  que buscam conciliar  dimensões 
refutativas e algum grau de construção positiva de teses morais. Contudo, a discussão detalhada dessas posições  
excede o escopo desta dissertação. Por razões de economia expositiva e de foco no Eutífron, assumimos aqui a  
leitura estritamente refutativa tal como defendida por Benson.



22

dessas premissas,  tomadas em conjunto, é logicamente incompatível com a tese inicial  (T 

implica  Não-P).  Por  fim,  o  processo  culmina  na  Revisão  e  Aporia,  onde,  diante  da 

inconsistência  revelada,  o  interlocutor  é  forçado  a  revisar  sua  posição  e,  geralmente,  a 

abandonar a tese original, resultando no impasse.12

Ao revelar a contradição no Eutífron, o élenchos  funciona perfeitamente, provando 

que o conceito de piedade, tal como vivido por Eutífron e determinado pela cena dramática, é 

intrinsecamente insustentável. O método dialético traduz a incoerência vivencial e cultural (o 

contexto não-filosófico) em incoerência lógica (o resultado do élenchos), justificando o foco 

desta tese na intersecção entre o drama e o conceito.

1.1.3.2 A Estrutura Lógica do élenchos e a Busca por Definições

O método dialético, tal como exercido nos diálogos socráticos, é apresentado por 

Matos Júnior13 como via privilegiada de investigação da verdade, ele se apoia no perguntar- 

responder, privilegia a brevidade das réplicas e, como regra de trabalho, mantém a análise no 

âmbito do próprio diálogo, sem apelo a autoridades externas. Além disso, os discursos visam 

um acordo procedimental entre os interlocutores,  isto é,  que as consequências aceitas não 

produzam contradição no conjunto de crenças que o próprio respondente admite.14

Nessa moldura, o élenchos socrático evita afirmações dogmáticas e testa a definição 

proposta pelo interlocutor contra as crenças que ele aceita ao longo da conversa, quando 

surgem inconsistências, o resultado esperado é a revisão da posição, muitas vezes culminando 

em aporia.⁸

Nos diálogos iniciais de Platão, Sócrates utiliza uma variedade de perguntas para 

conduzir  suas  investigações  filosóficas.  Essas  perguntas,  conhecidas  como  perguntas 

socráticas, têm o propósito de estimular o pensamento crítico, explorar conceitos e, muitas 

vezes, acabam por revelar contradições ou limitações no entendimento de seus interlocutores. 

Tais  perguntas  podem  ser  divididas  em  dois  tipos  principais,  que  atuam  de  forma 

interdependente no processo do élenchos.

O primeiro tipo, e o mais fundamental, são as Perguntas de Definição, que têm por 

finalidade alcançar uma formulação clara, universal e essencial de um conceito. Sócrates

12 BENSON, Hugh. Socratic Method. In: The Cambridge Companion to Plato. 2. ed. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2016, p. 261.
13 Matos Júnior, 2013, p. 153.
14Matos Júnior, 2013, p. 162.



23

costuma iniciar o diálogo com a interrogação “O que é F?”, em que F pode ser virtude, 

justiça,  coragem  e assim por diante. A resposta pretendida deve valer em todas as 

circunstâncias e não depender de exemplos particulares, “O que é justiça?” é um exemplo 

típico desse ponto de partida. O procedimento consiste em submeter as propostas iniciais a um 

exame minucioso: por meio de novas interrogações, Sócrates mostra por que certas respostas 

são inadequadas e, assim, depura o enunciado até aproximá-lo de um critério verdadeiramente 

universal.

Complementando essa busca pela universalidade, o segundo tipo são as Perguntas de 

Identificação de Casos Particulares, que investigam como a definição proposta se aplica a 

situações concretas.  Elas  servem para verificar  a  coerência  e  a abrangência do enunciado 

universal.  Um exemplo é a questão “quando alguém paga suas dívidas, isso é um ato de 

justiça?”. O objetivo é testar a definição em confronto com crenças que o próprio interlocutor 

já aceita. Se desse confronto resulta uma inconsistência, o interlocutor é levado a revisar sua 

tese  inicial.  Contudo,  mesmo quando não aparece contradição imediata,  a  crítica  pode se 

deslocar  para  a  suficiência  da  definição,  apontando,  por  exemplo,  que  ela  oferece  meros 

exemplos em lugar de um critério universal, que incorre em circularidade ou que depende de 

propriedades apenas relacionais.

Em suma, as perguntas socráticas de definição e de identificação de casos 

particulares  desempenham papéis distintos, mas complementares. As primeiras buscam a 

essência universal ("o que é"), enquanto as segundas testam a validade dessa essência em 

circunstâncias concretas. O diálogo  Eutífron  é o exemplo paradigmático dessa dinâmica: a 

investigação começa precisamente porque Sócrates rejeita a primeira tentativa de Eutífron: 

piedade é o que estou fazendo agora (5d-e), por ser um mero caso particular, e não a definição 

universal que o élenchos exige. Como esta dissertação argumentará, essa primeira resposta de 

Eutífron é a tradução lógica da própria cena dramática,  revelando desde o início como o 

drama irá condicionar todo o exame conceitual que se segue.

Tendo estabelecido, portanto, o mecanismo lógico-conceitual que Sócrates emprega, 

o élenchos e sua rigorosa busca por definições universais (o lógos), devemos agora nos voltar 

para o segundo polo da investigação, aquele que esta tese defende ser a chave para o lógos: o 

próprio contexto dramático (a cena). Antes de analisar o Eutífron em si, é fundamental 

delimitar o que se entende por "contexto dramático" e qual estatuto filosófico ele ocupa no 

debate.

1.2 O estatuto filosófico e a contextualização dramática no Eutífron



24

Para analisar adequadamente a obra de Platão é fundamental delimitar o que se 

entende  por contexto dramático e explicitar a importância que essa noção assume. 

Inicialmente, poder- se-ia pensar que o termo se refere apenas às passagens introdutórias dos 

diálogos, especialmente  nos  chamados  diálogos  socráticos.  Nessa  perspectiva,  o  contexto 

dramático  seria  visto  como  um  recurso  literário  ornamental,  sem  interferência  direta  na 

investigação filosófica.

Contudo, uma análise mais atenta do corpus platonicum revela que a estrutura 

dramá- tica e dialógica persiste mesmo em obras consideradas mais tardias. Essa constatação 

exige uma reinterpretação: o contexto dramático não é um mero adorno, mas parte essencial 

da  estrutura  filosófica  da  obra,  moldando  a  forma  como  o  pensamento  é  encenado  e 

desenvolvido. A ma- neira como Platão apresenta seus diálogos, por meio da interação entre 

personagens específicos, em lugares e tempos determinados, é intrinsecamente ligada ao seu 

método filosófico.

A meticulosidade de Platão na construção desses contextos é evidente. Ele elabora 

cuidadosamente a introdução dos personagens, sua adequação ao tema em discussão, a 

contex- tualização temporal e a seleção das figuras que participarão do diálogo, atribuindo-

lhes funções específicas. Werner Jaeger (1995, p. 521) ressalta essa característica ao afirmar 

que “Platão considerava tão essencial o fundo vivo de seus diálogos, que o pintou repetidas 

vezes com as cores mais amáveis. O seu meio não é o vazio, abstrato e separado do tempo, 

dos lugares esco- lásticos.”15

Essa ambientação vívida é crucial, pois a escolha de personagens e situações rara- 

mente é aleatória; Sócrates, por exemplo, frequentemente dialoga não com especialistas reco- 

nhecidos, mas com interlocutores que se arrogam conhecedores das virtudes. Essa disposição 

dramática serve a uma função filosófica, permitindo o desenvolvimento do método dialético.

A tradição crítica identificou e explorou esse aspecto com diferentes ênfases. A habi- 

lidade literária e dramática de Platão foi reconhecida desde a antiguidade, Diógenes Laértios 

(Iii, 5) menciona sua dedicação juvenil à pintura, poesia e tragédia16. Nietzsche, em suas con- 

ferências sobre Platão, realizadas ainda como filólogo, ressalta o domínio estilístico do 

filósofo,  caracterizando-o  como  o  prosador  mais  completo  e  dotado  de  “grande  talento 

dramático” (Ni- etzsche, 1991, p. 6; 2012, p. 84). No Nascimento da Tragédia, ele lamenta a 

perda dos escritos pré-platônicos e vê nos diálogos a preservação da sensibilidade filosófico-

artística da época,

15 JAEGER, Werner. Paideia: a formação do homem grego. Tradução de Artur M. Parreira. São Paulo: Martins 
Fontes, 1995. p. 521.



25

16 DIÓGENES LAÉRTIOS. Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. Livro III, §5. Tradução de Maria da 
Conceição Jardim. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2007.



26

afirmando que sem Platão, “não poderíamos de nenhuma maneira imaginar este filósofo 

antigo, que é, ao mesmo tempo, artista” (Nietzsche, 1991, p. 6).17

Jaeger (1995) também sublinha essa dimensão, e menciona a observação de Wila- 

mowitz sobre a prevalência do elemento poético nos primeiros escritos platônicos (Jaeger, 

1995, p. 593), reforçando a ideia de um filósofo com excepcional capacidade literária. La 

Peña (1984, p. 262–263) aproxima a estrutura dialógica da teatral, vendo-a como essencial ao 

método dialético. Ele nota a forma sinuosa como Sócrates conduz a investigação, emergindo 

como fi- gura central que revela os limites do saber alheio.18

Indo além desse reconhecimento da genialidade literária, intérpretes mais recentes, 

como Hector Benoit (2004), defenderam que o contexto dramático desempenha um papel 

ainda mais profundo: o de ser um dispositivo organizador e hermenêutico fundamental no 

corpus platônico.19 Analisando os prólogos, Benoit identifica indícios de que Platão utilizava 

os ele- mentos dramáticos para conferir unidade à sua obra, orientar a leitura e articular a 

própria es- trutura filosófica. Nessa perspectiva, o drama não é apenas moldura artística, mas 

um disposi- tivo intrínseco de produção de sentido.

Diante disso, a tradição oscilou entre duas atitudes, uma que admite a importância 

estética do contexto, mas o deixa à margem da análise filosófica, outra que valoriza a cena a 

ponto de relativizar o alcance conceitual dos argumentos. O presente trabalho procura evitar 

esse impasse. Parte-se da ideia de que o contexto dramático, entendido como arranjo de 

tempo, lugar, personagens e papéis institucionais, desempenha função estrutural na economia 

do  diálogo. É nesse sentido que, no Capítulo III, proporei a noção de condicionamento 

epistêmico da cena.

Neste estudo, contexto dramático designa o conjunto de elementos cênicos que mol- 

dam as condições em que o lógos pode operar, define quem fala, a partir de que posição 

social,  com que autoridade e sob quais riscos. No Eutífron, esse contexto tem alcance 

filosófico direto, pois é na qualidade de mántis e de acusador do próprio pai, em pleno Pórtico 

do Rei, que Eutí- fron se apresenta como especialista em piedade e se compromete com certas 

crenças que o élenchos irá explorar.

17 NIETZSCHE, Friedrich. O Estado Grego e outros ensaios filosóficos. Tradução de Paulo César de Souza. São 
Paulo: Companhia das Letras, 1991. p. 6.
18 LA PEÑA, Manuel Fernández-Galiano. Prólogos a Platón. Madrid: Ediciones Cátedra, 1984. p. 262–263.
19 BENOIT, Hector. O pensamento de Platão. Tradução de Carlos Nougué. São Paulo: Edições Loyola, 2004.



27

Quando, mais adiante, se falar em condicionamento epistêmico da cena, tratar-se-á 

precisamente disso, do modo como esse arranjo dramático seleciona o repertório de crenças 

que podem ser mobilizadas como premissas no exame socrático. A reflexão sobre o contexto 

não é,  portanto, etapa preliminar externa ao trabalho filosófico, mas parte do esforço 

hermenêutico de  compreender  o  Eutífron  como  um  todo  em  que  cena  e  argumento  se 

determinam mutuamente.

1.2.1. A Situação Temporal: 399 a.C. e a cronologia dos últimos dias

Tendo estabelecido na seção anterior  que o contexto dramático é  um dispositivo 

hermenêutico essencial (e não um mero ornamento), agora poder-se-ia aplicar essa ferramenta 

de análise diretamente ao Eutífron. O primeiro e mais fundamental ponto de aplicação para 

entender a cena do diálogo é a sua temporalidade.

Platão revela, em graus variados, sua preocupação em situar cronologicamente as 

cenas de seus diálogos. Essa ênfase na datação dramática vem sendo destacada na tradição 

interpretativa;  mesmo  trabalhos  que  não  priorizam  a  análise  dramática  frequentemente 

distinguem duas cronologias: a da composição da obra (poiésis) e a do momento em que se 

desenrola a ação (léxis).

No caso do Eutífron, a datação dramática é estabelecida sem ambiguidades. Logo no 

início, o leitor é informado sobre o contexto da acusação movida contra Sócrates, da qual ele 

ia se inteirar, situando a cena em 399 a.C., ano do julgamento e da condenação do filósofo. O 

professor Hector Benoit, em sua obra "Platão e as temporalidades: a questão metodológica" 

(2015),  explora  essa  interconexão,  argumentando  que  oito  diálogos  se  ordenam 

cronologicamente  em  torno  desse  período:  Teeteto,  Eutífron,  Crátilo,  Sofista,  Político, 

Apologia de Sócrates, Críton e Fédon. Assim, embora o contexto dramático interno ao 

Eutífron  já  sugira  sua  datação,  uma  leitura  mais  abrangente,  que  considera  outras  obras 

platônicas e documentos históricos, reforça essa cronologia.

Fontes adicionais para a datação remetem às práticas do sistema judicial ateniense. 

Era  procedimento padrão, antes da formalização de um processo, que as partes envolvidas 

(acusador  e  acusado)  se  reunissem  privadamente  perante  o  Arconte-Rei  responsável.  O 

diálogo retrata exatamente essa situação, com Sócrates e Eutífron encontrando-se enquanto 

aguardam seus respectivos procedimentos preliminares. Isso permite aproximar a data da cena 

dos  processos  reais  enfrentados  por  ambos.  Embora  o  processo  de  Eutífron  seja  obscuro 

devido a dúvidas sobre sua historicidade, o processo de Sócrates é bem documentado.



28

A determinação precisa do ano do processo de Sócrates, por sua vez, conecta-se a 

outras fontes antigas. A "Apologia de Sócrates", do próprio Platão, fornece a idade de 

Sócrates na época (17d), enquanto a obra posterior "Vidas e Doutrinas dos Filósofos Ilustres", 

de Diógenes Laércio (§ 20 do capítulo sobre Sócrates), informa seu ano de nascimento. A data 

do julgamento é 399 a.C.; no início da Apologia (17d), o texto informa que Sócrates tinha 

mais de  setenta  anos.  Com base  no  testemunho  de  Diógenes  Laércio  (2.44),  que  fixa  o 

nascimento no quarto ano da 77ª Olimpíada (6º dia de Thargélion), obtém-se 469 a.C. como 

ano de nascimento (às vezes dado como 470 a.C.).

Ao apresentar essas informações, vale ressaltar que, para os leitores contemporâneos 

de Platão, muitos dos quais testemunharam ou ouviram relatos diretos dos eventos, a datação 

e o contexto do diálogo eram provavelmente muito mais evidentes  do que para nós,  que 

dependemos da composição cuidadosa dessas diversas fontes antigas.

Finalmente,  a  inserção  do  Eutífron  no conjunto  de  obras  que  narram os  últimos 

momentos de Sócrates é reforçada por sua ligação com o diálogo Teeteto. É sabido que, antes 

de encontrar Eutífron, Sócrates estivera em um ginásio ateniense, onde conduzira uma longa 

discussão sobre a natureza do conhecimento com o jovem matemático Teeteto, discípulo de 

Teodoro. As palavras finais de Sócrates no Teeteto confirmam essa sequência: "Agora, 

preciso  ir apresentar-me ao Pórtico do Rei, a fim de responder à acusação  que  Méleto 

formulou contra mim. Amanhã, Teodoro, voltaremos a encontrar-nos aqui mesmo" (Teeteto, 

210d, trad. Carlos Alberto Nunes). É justamente nas proximidades do Pórtico do Rei que 

ocorre o encontro casual com Eutífron, dando início a este diálogo que aborda um tema, a 

piedade, intrinsecamente ligado aos eventos judiciais que culminariam na morte de Sócrates.

1.2.2. O Cenário do Diálogo: A Stoa Basileios (Pórtico do Rei)

O (Stoa Basileios) Pórtico Real, cenário escolhido por Platão para o diálogo Eutífron, 

transcende a mera função de pano de fundo geográfico, imbuindo a discussão filosófica com 

camadas de significado histórico, legal e religioso. Este edifício público, localizado na Ágora 

ateniense, era o coração administrativo das funções do Arconte-Rei (Basileus Archon), um 

dos magistrados mais antigos e veneráveis de Atenas.

A  função  do  Basileus  Archon  era  de  importância  capital  para  a  preservação  da 

identidade cívica ateniense, pois ele encarnava a autoridade religiosa tradicional da pólis. No 

século V a.C., suas responsabilidades primordiais envolviam não apenas a supervisão de 

cultos ancestrais e a organização de festivais religiosos importantes (como as Leneias 

e as



29

Dionisíacas), mas, crucialmente, a jurisdição sobre casos de impiedade (asebeia), homicídio e 

ofensas contra pais. Mais do que um mero administrador legal, o Arconte-Rei era o guardião 

cerimonial do patrios nomos, o conjunto das leis e costumes ancestrais que regiam a relação 

da comunidade com seus deuses.

A escolha deste local  para a audiência preliminar do processo de Sócrates não é 

acidental:  o  Arconte-Rei  era  o oficial  designado para  presidir  em tais  casos de  asebeia.20 

Conforme Stone relata e é corroborado por estudos do Direito Grego21, o filósofo estava ali 

para o exame preliminar ao julgamento porque uma das acusações levantadas contra ele era a 

de impiedade, e o rei-magistrado era o archon que presidia em tais questões. A asebeia era 

considerada uma das mais graves acusações que um homem podia receber,  pois qualquer 

manifestação de dúvida ou indiferença a respeito da religião da cidade era vista como um 

atentado à unidade da comunidade.

A presença simultânea de Sócrates (acusado de asebeia) e Eutífron (acusador em um 

caso de homicídio) neste local específico é a chave da operação dramática. A jurisdição do 

Arconte-Rei sobre o homicídio não era trivial; ela estava diretamente ligada à administração 

do  míasma  (poluição ritual), que, como demonstra Robert Parker, não era visto como uma 

superstição privada, mas como um fato jurídico-político capaz de poluir a pólis inteira.22 É este 

cenário que, portanto, ativa o Eixo 2 (Míasma), elevando-o de uma questão familiar para uma 

crise cívica. O debate sobre a piedade é, desde a primeira linha, forçado a ocorrer não no 

campo da crença, mas no da jurisprudência que fundamenta a lei religiosa ateniense.23

A configuração do Pórtico do Rei (Stoa Basileios), vinculava o espaço à autoridade 

jurídico-religiosa da pólis24. Fontes antigas registram que as leis foram expostas no “Pórtico 

do Rei” e que os nove arcontes prestavam juramento sobre o “lithos” ali situado (Ath. Pol. 

7.1)25; na revisão legal do fim do século V a.C., um decreto determinou a republicação da 

lei de

20 O Arconte-Rei era o archon que presidia em casos de asebeia, como detalhado em RIBEIRO, Roberto Victor 
Pereira. Direito Grego. JurisWay, 2011.
21 STONE, I.F. O Julgamento de Sócrates. São Paulo: Companhia das Letras, 1988.
22 Cf. PARKER, Robert. Míasma: pollution and purification in early Greek religion. Oxford: Clarendon Press, 
1983, p. 257-280. Parker detalha como a administração da poluição, especialmente em casos de homicídio, era  
uma função central e legal do Arconte-Rei, tratando o míasma como um perigo público.
23 Cf. MCPHERRAN, Mark L.  The religion of Socrates. University Park, PA: Pennsylvania State University 
Press, 1996, p. 190-208. McPherran argumenta que a piedade (hosion) é fundamentalmente uma prática cívica e 
pública, inseparável das estruturas legais da pólis, o que justifica a escolha do Basileu como cenário.
24 CAMP, John McK., II. The Athenian Agora: A Short Guide. Athens: ASCSA, 2003, p. 40–41.
25 ARISTÓTELES. Constituição dos Atenienses. Trad. Delfim F. Leão. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 
2003, § 7.1.



30

homicídio  de  Drácon  em  estela  a  ser  colocada  “diante  da  stoa  real”26.  A  interpretação 

arqueológica da Ágora confirma a identificação da Stoa Basileios e corrobora o uso de estelas 

legais no conjunto.27 Assim, o cenário inicial do Eutífron cria um horizonte de leitura no qual 

o nexo entre legalidade cívica e piedade é ativado pelo próprio ambiente da cena, fazendo do 

Pórtico do Rei o palco físico da justiça arcaica.

A Stoa Basileios torna-se, então, o repositório da memória legal e religiosa de 

Atenas. Neste local, onde a lei é gravada em pedra e os magistrados fazem juramentos solenes 

(que reforçam a tradição), Platão opta por situar o encontro entre Eutífron, que afirma possuir 

um conhecimento divino e inquestionável, e Sócrates,  que utiliza a dialética oral e crítica 

(lógos). A própria ambientação dramatiza, portanto, o conflito entre a lei escrita e imutável (a 

tradição) e a investigação racional e investigativa (a filosofia).

A decisão de Platão de situar o diálogo neste ponto nevrálgico da vida cívica e 

religiosa ateniense é marcada com ênfase dramática. A transição do ambiente mais abstrato e 

intelectual  do  Liceu,  mencionado  por  Eutífron,  para  o  espaço  concreto  e  carregado  de 

implicações legais do Pórtico Real é sublinhada desde as primeiras linhas. Sócrates, ao final 

do Teeteto, antecipa sua ida ao local: “Agora devo ir me apresentar no Pórtico do Rei, para 

responder à acusação feita contra mim por Meleto” (Teeteto, 210d). Eutífron, ao encontrá-lo, 

expressa surpresa: “Que acontecimento é este, ó Sócrates, que te faz abandonar as discussões 

no Liceu e conversar aqui perto do Pórtico do Rei? Não tens tu, como eu, um processo junto 

do  Arconte Rei?” (Eutífron,  2a). Essa insistência não  é fortuita. Platão  força o  leitor a 

confrontar a filosofia não como uma atividade etérea, desvinculada da vida prática, mas como 

uma  investigação  cujas  conclusões  têm implicações diretas e, no caso de Sócrates, 

potencialmente fatais, dentro do quadro legal e religioso da cidade.

Esse cenário funciona, portanto, como um palco de tensão entre o discurso racional 

da  filosofia  e  a  autoridade  tradicional  das  instituições  políticas  e  religiosas  da  pólis.  A 

filosofia  socrática,  ao  questionar  os  fundamentos  da  piedade  tradicional,  posiciona-se 

perigosamente próxima da subversão dos valores cívicos, uma questão crucial no contexto do 

julgamento de Sócrates, acusado justamente de corromper a juventude e de impiedade. Nesse 

sentido, o espaço

26 LAMBERT, Stephen; RHODES, P. J. “OR 183A: Decree to republish Draco’s law on homicide.” Attic 
Inscriptions Online, 2013 (atual. 2024), s.p., linhas 5–8 (“…set it down in front of the royal stoa”)
27 SHEAR, T. Leslie, Jr. “The Athenian Agora: Excavations of 1970.” Hesperia, v. 40, n. 3, 1971, p. 255; 261–
262.



31

do Pórtico Real adquire uma dimensão simbólica suplementar: representa o embate entre a 

razão crítica e os mitos fundadores da vida social ateniense.

A importância filosófica do cenário do Eutífron torna-se ainda mais nítida quando o 

comparamos com os outros diálogos que, como vimos (1.2.1), compõem o agrupamento dos 

últimos dias  de  Sócrates.  Embora todos compartilhem a  mesma  léxis  (399 a.C.),  há  uma 

variação clara na carga simbólica dos locais. Enquanto o  Teeteto, o  Sofista  e o  Político  se 

passam em um ginásio, espaço associado à paideia e ao debate mais teórico e o Crátilo carece 

de uma localização precisa, o Eutífron e o Críton se distinguem pela escolha de locais com 

forte carga simbólica e existencial.

No  Críton, a prisão (43a) serve como um palco sombrio que intensifica a reflexão 

sobre a justiça, o dever e a relação do indivíduo com as leis da cidade, no limiar da morte. De 

modo análogo, o Pórtico Real no Eutífron, como local onde se julgam as relações entre 

homens e deuses, confere uma urgência e uma gravidade à busca por uma definição clara e 

consistente do que significa ser pio, especialmente para alguém acusado de transgredir os 

fundamentos teológicos da comunidade.

Estudiosos como Klonoski (1984, p.124-5) enfatizam essa escolha deliberada: Platão 

situa a mais extensa discussão sobre a natureza da santidade (hosios) e da impiedade (anosios) 

precisamente no local de jurisdição do principal oficial religioso de Atenas, onde ambos os 

interlocutores deveriam comparecer para as audiências preliminares de seus processos.

A localização não é, portanto, um adorno literário, mas um elemento funcional da 

estrutura dramática. Klonoski (1986, p. 130) reafirma que a menção explícita do local por 

Eutífron nas linhas iniciais é um convite direto para que o leitor considere as implicações da 

ambientação: “É claro que no Eutífron Platão espera que seus leitores tenham especial atenção 

para a locação na qual a vindoura conversação sobre a natureza da piedade ocorrerá, por isso 

ele fez Eutífron apontar essa locação nas linhas de abertura do diálogo”.

Outros estudiosos, como Julia Annas (1999)28, também destacam que a ambientação 

jurídica dos diálogos socráticos raramente é neutra: “O local físico muitas vezes espelha o 

conteúdo moral e filosófico do diálogo, estabelecendo conexões entre o espaço público e o 

raciocínio ético”. Esta função espelhada é o que chamamos de condicionamento epistêmico da 

cena, no sentido já introduzido na Introdução desse trabalho.

28 ANNAS, Julia. Platonic Ethics, Old and New. Ithaca: Cornell University Press, 1999.



32

O Pórtico Real funciona, assim, como um catalisador dramático, um espaço onde a 

filosofia  é  chamada a responder  às  exigências  concretas  da lei,  da religião e  da vida em 

comunidade,  evocando  para  o  leitor  ateniense  contemporâneo  um complexo  conjunto  de 

referências culturais e institucionais. Mais do que um pano de fundo, ele é um verdadeiro 

personagem  no  drama  filosófico,  cujo  peso  simbólico  reforça  a  densidade  do  problema 

investigado: o que é, afinal, a piedade, e como saber se nossas ações agradam, de fato, aos  

deuses?

Nesse quadro, o Pórtico do Rei funcionava como ponto de convergência entre 

exibição normativa, juramentos públicos e competência religiosa do arconte-rei. Ele opera 

como o palco onde o conceito de piedade é legalmente testado. Situar ali a conversa inicial de 

Eutífron  ativa desde logo o entrelaçamento entre legalidade cívica e piedade que o diálogo 

problematiza, forçando a epistemologia ritual (de Eutífron) a se justificar nos termos da lei  

(do Basileu), expondo sua incapacidade de fazê-lo.

1.3 A Tese Central: julgamentos paralelos e apologia epistemológica

A expressão apologia epistemológica, empregada nesta dissertação para caracterizar 

o efeito filosófico do Eutífron, ganha sentido pleno quando o diálogo é lido em conjunto com 

a Apologia de Sócrates e o Críton. As três obras compõem um arco dramático contínuo, desde 

o caminho de Sócrates para a acusação, passando pelo julgamento, até o momento em que, já 

condenado, ele decide não fugir. Vários intérpretes recentes insistem nessa unidade. O volume 

organizado por Rachana Kamtekar (2005) reúne ensaios justamente sobre Eutífron, Apologia 

e Críton, e apresenta o trio de diálogos como uma defesa da pessoa de Sócrates e do modo de 

vida filosófico, o que já sugere uma articulação dramática e temática entre religiosidade, 

direito e política nesses textos.

Outros  estudos  reforçam  essa  leitura  integrada.  D.  V.  Henry  (2015)  afirma  que 

Eutífron,  Apologia e Críton formam uma unidade literária consistente, em que cada diálogo 

ocupa uma etapa de um mesmo percurso dramático em torno do processo de Sócrates. 

Pesquisas sobre o Críton recordam que, nos estudos sobre a morte de Sócrates, o conjunto de 

obras mais consultado costuma incluir o  Eutífron,  que acompanha Sócrates a caminho da 

denúncia, a Apologia, que o coloca em julgamento, e o Críton, que o mostra na prisão, diante 

da decisão de fugir ou permanecer. Guardini (2016), ao interpretar a morte de Sócrates a partir 

do Eutífron, Apologia, Críton e Fédon, também trata esses diálogos como um bloco dramático 

que acompanha, em sequência, os últimos dias do filósofo. Essa convergência na recepção 

moderna



33

autoriza ler o Eutífron não como peça isolada, mas como momento preliminar de um único 

“caso Sócrates”.

Dentro desse conjunto, Eutífron desempenha função específica. A recepção corrente 

reconhece que o diálogo se passa imediatamente antes do julgamento e que tematiza a 

distinção entre piedade e impiedade, tendo como pano de fundo a própria acusação que 

Sócrates enfrenta. A Apologia desloca o foco para o tribunal, onde Sócrates responde à 

denúncia de não crer nos deuses da cidade, introduzir novas divindades e corromper os 

jovens (24b–c). Já o Críton introduz a dimensão jurídico-política da decisão, apresentando a 

discussão sobre a obediência às leis e a recusa de Sócrates em escapar da pena que lhe foi 

imposta. A mesma sequência dramática pode ser descrita, então, em termos de três registros 

distintos. No Eutífron, examina- se o conceito de piedade. Na Apologia, avalia-se a justiça 

da acusação que depende desse conceito. No Críton, discute-se a atitude que o cidadão deve 

adotar diante da decisão da pólis. A tese defendida nesta dissertação insere-se nesse quadro, 

mas propõe uma inflexão.

Diversos  intérpretes  leem o  conjunto  como defesa  ética  e  política  de  Sócrates,  ou  como 

exposição exemplar do modo de vida filosófico diante da cidade.  Aqui se sustenta que o 

Eutífron acrescenta uma dimensão específica a essa defesa, uma defesa em nível conceitual, 

por isso o termo apologia epistemológica.  Enquanto a  Apologia  e o  Críton  dramatizam a 

integridade moral e política de Sócrates, o Eutífron investiga se a própria noção de piedade, 

sobre a qual a acusação se apoia, é coerente. Sócrates não argumenta, nesse diálogo, que é 

piedoso, ele mostra que o especialista em piedade não sabe dizer o que a piedade é. Se o 

conceito se desfaz, a acusação que o emprega perde sustentação.

Leituras  contemporâneas  reconhecem ao  menos  parte  desse  movimento.  Estudos 

recentes sobre religião e política nos três diálogos destacam a maneira como Platão articula 

ideias religiosas, práticas jurídicas e reflexão moral, explorando, por exemplo, a tensão entre 

normas legais e exigências éticas que atravessa a  Apologia  e o  Críton.  Outros intérpretes 

chamam atenção para o fato de que, ao falhar em definir a piedade, Eutífron expõe a 

fragilidade dos próprios critérios que os acusadores de Sócrates presumem dominar, o que 

sugere  que  a  cidade  não  sabe  exatamente  o  que  condena  quando  acusa  o  filósofo  de 

impiedade.  A  presente  leitura  assume  esse  ponto  e  o  desenvolve  em  chave  sistemática, 

propondo  que  o  impasse  conceitual  do  Eutífron  funciona  como  pré-julgamento 

epistemológico da acusação que será encenada na Apologia.

A ideia de julgamentos paralelos ajuda a formular essa tese com mais precisão. De 

um lado, a pólis julga Sócrates, em tribunal, com base na alegação de impiedade. De outro, o 

diálogo convida o leitor a julgar a própria piedade que a cidade pressupõe, avaliação que



34

começa com o exame do saber religioso do mántis Eutífron. O Eutífron investiga se o modelo 

tradicional de piedade, estruturado pelas crenças sobre dissenso divino, míasma e economia 

do culto,  suporta  o teste  filosófico.  A  Apologia  encena a  reação da cidade diante  de  um 

cidadão que questiona essas mesmas crenças. O  Críton  mostra como Sócrates responde à 

condenação produzida por esse modo de pensar.

Chamar essa articulação de apologia epistemológica não significa atribuir a Platão a 

redação de um tratado sistemático de teoria do conhecimento dentro do  Eutífron. O termo 

procura destacar outro aspecto. O que está em jogo é uma defesa de Sócrates em nível de 

condições de possibilidade do juízo de impiedade. Ao revelar, por meio do élenchos, que o 

“especialista em coisas divinas” não consegue produzir um conceito consistente de piedade, o 

diálogo sugere que a cidade julga sem saber, isto é, condena com base em um vocabulário 

religioso internamente instável. A defesa do filósofo passa, assim, por uma crítica ao estatuto 

epistêmico do saber que o acusa.

Nessa perspectiva, a apologia não se esgota no gesto heroico do cidadão que prefere 

a morte à injustiça, ainda que essa dimensão seja central na Apologia e no Críton. A trilogia 

constrói  também uma  defesa  da  própria  investigação  filosófica  como procedimento  mais 

responsável diante dos deuses e da lei, quando comparado à confiança acrítica em tradições 

poéticas e práticas rituais. A noção de apologia epistemológica busca condensar esse ponto, 

ao sugerir que o Eutífron faz pela via conceitual aquilo que a Apologia e o Críton fazem pela 

via ética e política, reconduz a acusação de impiedade ao terreno em que ela deveria ter sido 

examinada desde o início, o terreno da pergunta sobre o que significa, afinal, chamar alguém 

de piedoso ou ímpio.

1.3.1 O Mecanismo da Cena: Os julgamentos paralelos

Para operar essa demonstração, a arquitetura dramática do Eutífron repousa sobre um 

espelhamento entre dois processos: Meleto vs. Sócrates (impiedade na pólis) e Eutífron vs. 

seu pai (homicídio no oîkos, o lar). Como sintetiza Diamond, “Two trials frame the argument 

of Plato’s  Euthyphro: Meletus’ prosecution of Socrates and Euthyphro’s prosecution of his 

own father” (DIAMOND, 2012, p. 523, tradução nossa).

Não se trata de um mero cenário: a duplicação de julgamentos organiza a 

interpretação  do diálogo e aciona uma ironia trágica que inverte as posições morais de 

acusadores e acusados, “the literary drama establishes this parallel to suggest that the two 

elderly defendants are innocent, and that the two young prosecutors are guilty” (DIAMOND, 

2012, p. 523, tradução



35

nossa). Em outras palavras, o paralelismo dramático sugere que tanto Sócrates quanto o pai de 

Eutífron reagem a uma situação já marcada por contaminação e conflito, enquanto os jovens 

acusadores reproduzem, sob outra roupagem, precisamente o tipo de falha que pretendem 

denunciar.

É imperativo, neste ponto, delimitar o alcance hermenêutico e a função apologética 

desta  analogia.  A  equiparação  entre  o  élenchos  socrático  (as  "ligaduras  elênticas")  e  a 

negligência  do  pai  de  Eutífron  (os  grilhões  físicos)  não  deve  ser  interpretada  como uma 

admissão platônica da culpabilidade moral de Sócrates. Pelo contrário, propomos que Platão, 

ao  construir  este  paralelo,  estaria  dramatizando  a  percepção  distorcida  dos  acusadores 

atenienses.

Para figuras como Ânito e Meleto, incapazes de compreender a natureza do exame 

filosófico, o  élenchos  é visto precisamente desta forma: um ato perigoso e negligente que 

"amarra" os jovens e os deixa vulneráveis à "fome e frio" da alma. A analogia, portanto, não 

mina a apologia, ela a constrói ao expor a falha crítica de julgamento no cerne da própria 

acusação formal. Os acusadores são aqueles que confundem o ato de cuidado filosófico 

(11d6) com um ato de abandono que gera corrupção.

Esta inversão é reforçada pela própria metáfora de Sócrates em 3a, onde ele se 

compara a um lavrador que cuida das "plantas novas". Meleto, por outro lado, é descrito por 

Sócrates como alguém que ataca a cidade "pelo lar" (aph’ hestías, 3a). A ironia é profunda: 

Héstia (o lar) é o símbolo da estabilidade e da piedade doméstica. O paralelo com Eutífron se 

completa:  Eutífron ataca seu oîkos (seu lar literal) em nome de uma piedade mal 

compreendida, enquanto Meleto ataca o "lar" da pólis (os jovens) pela mesma razão.

1.3.2 O Conteúdo do Contraste: Mantikē vs. Dáimonion

Este  mecanismo de  espelhamento (Eutífron/Meleto)  serve,  então,  para  encenar  um 

confronto direto entre duas epistemologias do divino. O próprio Eutífron inicia este confronto. 

Ao ouvir a acusação de Meleto (de que Sócrates "inventa novos deuses"), ele imediatamente a 

identifica com a voz divina socrática: "Compreendo. É por causa do dáimonion que, segundo 

dizes, te visita!" (3b). Eutífron, o mántis  (adivinho) profissional, reconhece em Sócrates um 

"colega" de profissão, um praticante de uma mantikē (adivinhação) rival.

De  um  lado  está  a  mantikē  de  Eutífron,  que,  como  se  mostrará  no  Capítulo  2, 

corresponde  à  piedade  dos  Eixos  Dramáticos:  externa,  por  apoiar-se  em  mitos  tomados 

literalmente (Eixo 1); reativa, por concentrar-se na purificação do míasma ritual (Eixo 2); e



36

transacional, como uma “arte comercial” de trocas com os deuses (Eixo 3). Essa via é passiva 

e literal, pois depende de revelações exteriores (mitos e oráculos) que não se abrem ao exame 

crítico.

De outro lado, encontra-se a mantikē de Sócrates, identificada ao dáimonion: uma voz 

divina interna, de função puramente restritiva, que apenas veta o que é injusto e nunca entra 

em conflito com ológos(o escrutínio racional). A superioridade dessa forma de piedade reside 

precisamente em sua "ignorância": ela não pretende conhecer positivamente a vontade divina, 

pretensão que  em Eutífron beira  a  hýbris,  mas  limita-se  a  impedir  ações  manifestamente 

injustas. A verdadeira piedade filosófica consiste numa vigilância racional interna.

1.3.3 Conclusão: A apologia epistemológica

Ao revelar, no exame de Eutífron, que a piedade tradicional (sua mantikē) não 

consegue satisfazer os requisitos mínimos de uma definição não-circular, estável e universal, 

o diálogo demonstra que a acusação de asebeia carece de base racional: quem acusa não sabe, 

com rigor, o que está dizendo quando pronuncia piedade ou impiedade.

Nessa chave, a "apologia" realizada pelo Eutífron é epistemológica por duas razões. 

Em primeiro lugar, porque desloca a defesa de Sócrates do plano meramente moral ("ele é um 

homem bom") para o plano lógico-conceitual: mostra-se que o vocabulário em que a acusação 

é formulada não se sustenta à prova do élenchos. Em segundo lugar, porque contrapõe os dois 

modelos de relação com o divino: de um lado, a mantikē de Eutífron (dependente de mitos e 

transações,  incapaz de se justificar);  de outro,  a  piedade filosófica de Sócrates (ligada ao 

dáimonion e ao exame racional). A obediência às leis em Críton e a recusa da impiedade em 

Apologia ganham, assim, um fundamento mais profundo: Sócrates é o único cuja relação com 

o divino não se apoia em um conceito incoerente de piedade.

Dessa forma, o par Apologia/Críton fornece o horizonte existencial e político no qual o 

Eutífron se insere, enquanto o Eutífron devolve a esse par a sua justificação conceitual. A 

aporia final do diálogo não é uma derrota, mas o ponto em que se torna visível que a acusação 

de  asebeia,  tomada  ao  pé  da  letra,  é  epistemologicamente  vazia.  É  nesse  sentido  que  a 

presente dissertação pode ler o Eutífron como uma apologia epistemológica: não porque repita 

a defesa formal de Sócrates, mas porque dissolve, pela via do conceito, o terreno em que seus 

acusadores pretendiam se apoiar.



37

CAPÍTULO 2. OS EIXOS DRAMÁTICOS DA PIEDADE ATENIENSE

Este capítulo reconstrói o repertório religioso que o Eutífron pressupõe e explora. O 

objetivo não é apresentar um quadro completo da religião grega, mas organizar esse repertório 

em três  eixos  dramáticos  que atravessam o diálogo e  condicionam o exame socrático da 

piedade, o dissenso divino, o  míasma  e a economia do culto. Com apoio em autores como 

Vernant, Parker, Brandão e McPherran, descrevem-se esses eixos na tradição mítica e ritual 

para, em seguida, indicar como reaparecem nas falas de Eutífron e nas perguntas de Sócrates. 

Cada  bloco  tem,  assim,  dupla  função,  delimitar  o  campo de  crenças  em que  se  move  a 

religiosidade tradicional que Eutífron encarna e preparar a análise do Capítulo 4, em que se 

mostrará como essas mesmas crenças entram como premissas no élenchos e contribuem para 

o colapso das definições de piedade.

Na análise desses elementos, parte-se do princípio de que o drama não é acessório, 

mas  componente  estrutural  da  compreensão  do  diálogo.  A  hipótese  de  condicionamento 

epistêmico da  cena  encontra  ressonância  na  crítica  contemporânea  que  procura  superar  a 

separação entre forma e conteúdo. Gordon (1999) e Clay (2000) defendem que a estrutura 

dramática  não  é  simples  invólucro  para  argumentos  lógicos,  mas  integra  a  própria 

argumentação, e Kahn (1996) sugere que a situação concreta dos interlocutores delimita o 

horizonte do que pode ser investigado em cada encontro. No Eutífron, isso implica dizer que 

não se pode avaliar as definições de piedade sem levar em conta a pressão do tribunal e a 

psicologia de Eutífron, fatores que restringem tanto o vocabulário religioso disponível quanto 

as respostas que ele é capaz de oferecer a Sócrates naquele momento específico.

2.1. Os três Eixos Dramáticos da piedade

O Capítulo 1 estabeleceu que o drama platônico não é um ornamento, mas um dispo- 

sitivo funcional (o "Condicionamento epistêmico da cena") e por que ele é crucial no Eutífron 

(a "Apologia Epistemológica"). Este capítulo demonstrará o como. Iniciaremos a leitura 

vertical prometida29, analisando os três Eixos Dramáticos que, nessa hipótese, constituem a 

epistemo- logia da piedade tradicional que o diálogo visa desconstruir.

29 Por leitura vertical entendo aqui a reconstrução de eixos de sentido que atravessam o diálogo de cima a baixo 
(do prólogo às definições finais), em vez de uma leitura estritamente linear, passo a passo, apenas no plano da 
sequência argumentativa.



38

A metodologia dos "Três Eixos" (Dissenso Divino, Míasma, Culto) é uma tentativa 

de  sistematizar a doxa (crença comum) que o personagem Eutífron encarna. O élenchos 

socrático, como definido em 1.1.3, não opera no vácuo, ele necessita das premissas fornecidas 

pelo inter-  locutor. No Eutífron, essas premissas não são abstrações, mas crenças 

profundamente enraiza-  das na prática religiosa ateniense. Como argumenta Andrea 

Nightingale (1995), Platão frequen-  temente "testa" a filosofia ao situá-la em "contextos 

rivais. Os nossos Eixos são, precisamente, o "contexto rival" da religião tradicional.

Esses três eixos não foram escolhidos aleatoriamente, eles formam o tripé sobre o 

qual  se  assenta  a  performance  da religião grega:  (1)  sua teologia  (o que se  crê  sobre os 

deuses), (2) sua prática ritual (o que se faz para purificação) e (3) sua função social (a troca 

com o divino). Juntos, eles compõem o "saber" do mántis (adivinho) que Eutífron afirma 

possuir. A tese deste capítulo é que o Eutífron demonstra que esse saber, embora talvez eficaz 

em sua própria esfera, é filosoficamente incoerente.

Para executar a leitura vertical, a análise se organiza em torno de três Eixos 

Dramáticos que, em conjunto, estruturam a epistemologia da piedade tradicional representada 

por Eutífron. Estes eixos não são arbitrários; eles formam o tripé do saber religioso que o 

élenchos socrático irá desconstruir.

Primeiramente, o Primeiro Eixo, o Dissenso Divino, aborda a crise teológica subja- 

cente ao diálogo. Este eixo fundamenta-se nas narrativas poéticas, especialmente Hesíodo e 

Homero, que, como nota Jean-Pierre Vernant (2006), operavam como a verdadeira 

"instituição  social"  da religião grega.  É este panteão  com vários  conflitos  que fornece  a 

Eutífron a sua jus- tificação mítica para a ação drástica de processar o próprio pai, baseando 

sua moralidade em precedentes divinos.

Em segundo lugar, o Segundo Eixo, o Míasma, trata da lógica da purificação ritual. 

Como já estabelecido (em 1.2.2) e como demonstra Robert Parker (1983), o míasma (poluição 

ritual) não era, em Atenas, uma superstição privada, mas um "fato jurídico-político" grave, 

cuja administração cabia ao Arconte-Rei. Este eixo é crucial, pois representa a competência 

técnica que Eutífron, como mántis  (adivinho), alega possuir, conferindo-lhe autoridade para 

agir no Pórtico do Rei.

Finalmente, o Terceiro Eixo, a Economia do Culto, aborda a função social da 

piedade, entendida como therapeia (cuidado ou serviço) que se degrada em emporiké (uma 

"arte comer- cial" de trocas). Este eixo representa a visão transacional da religião popular, 

onde se oferece sacrifícios e preces em troca de benefícios. Como analisa Mark McPherran 

(1996), é precisa- mente esta concepção que a "reforma racional" da piedade socrática visa 

atacar.



39

Juntos, esses três eixos, a justificação mítica, a competência ritual e a prática 

transaci-  onal,  compõem  o  "saber"  de  Eutífron.  A  tese  deste  capítulo  é  que  o  diálogo 

demonstra  como  esse  saber,  embora  talvez  funcional  em  seu  próprio  contexto,  é 

estruturalmente incapaz de se sustentar ao exame filosófico-conceitual.

A análise a seguir, portanto, não será uma simples exegese do diálogo, mas um 

mape- amento de como esses três Eixos estruturais (a doxa de Eutífron) são ativados pela cena 

e,  subsequentemente,  refutados  pelo  lógos.  Iniciaremos  pelo  Primeiro  Eixo,  o  Dissenso 

Divino, que Eutífron invoca como sua primeira e mais confiante justificativa.

2.1.1. O Primeiro eixo: dissenso divino, mito e poesia

O primeiro eixo dramático diz respeito ao dissenso divino. A poesia de Homero e 

Hesíodo apresenta deuses em conflito, divididos em grupos, movidos por afetos e preferências 

particulares. A cidade aprende com esses relatos que o mundo divino não forma um bloco 

unificado, mas um conjunto de poderes em competição. A tradição mítica fornece, assim, uma 

teologia do conflito que atravessa a educação dos atenienses, com histórias em que os deuses 

discordam acerca de ações humanas concretas.

Como ressalta Jean-Pierre Vernant (2006, p. 15), era primordialmente “pela voz dos 

poetas que o mundo dos deuses, em sua distância e estranheza, é apresentado aos humanos, 

em  narrativas  que  colocam  em  cena  as  potências  do  além,  revestindo-as  de  uma  forma 

familiar, acessível à inteligência”. A poesia épica (Homero, Hesíodo), lírica e dramática não 

constituía apenas uma forma de arte ou entretenimento, mas operava como uma verdadeira 

instituição social, um repositório da memória coletiva e um veículo essencial para a educação 

cívica, moral e religiosa dos cidadãos.

Era através dessas narrativas poéticas que se disseminavam os valores éticos, a 

história mítica e, sobretudo, as representações sobre os deuses, heróis e rituais que formavam 

o  tecido  cultural  comum  da  Hélade.  Vernant  (2006,  p.  16)  é  categórico  ao  afirmar  a 

centralidade  dessa  tradição:  “Se  não  existissem  todas  as  obras  da  poesia  épica,  lírica, 

dramática, poder-se-ia falar de cultos no plural, mas não de uma religião grega”. A poesia, 

portanto, fornecia não apenas a linguagem, mas os próprios modelos simbólicos através dos 

quais os gregos compreendiam e se relacionavam com o divino.

Entre  esses  modelos,  sobressai  a  natureza  moral  ambígua  dos  deuses  olímpicos. 

Embora  sejam  descritos  como  imortais  e  poderosos,  os  deuses  homéricos  e  hesiódicos 

apresentam emoções e comportamentos análogos aos humanos, são suscetíveis à ira, ao 

ciúme,



40

à parcialidade, à dissimulação. As narrativas míticas relatam disputas, vinganças, adultérios e 

intervenções arbitrárias nos assuntos humanos. Essa caracterização antropomórfica torna os 

deuses próximos e, ao mesmo tempo, pouco confiáveis como paradigma moral.

É esse repertório que Eutífron mobiliza ao justificar a decisão de processar o próprio 

pai. No diálogo, ele lembra que Zeus, tido como o mais justo dos deuses, acorrentou o pai 

Cronos por ter devorado os filhos e que Cronos, por sua vez, castrou Urano por motivos 

semelhantes, e conclui que não faz nada diferente ao acusar o pai por uma injustiça (Eutífron, 

5e-6a). A referência remete à Teogonia de Hesíodo, em que a origem do cosmos e a sucessão 

das gerações divinas são narradas como série de conflitos violentos. Como nota Jaa Torrano, o 

mundo é concebido como palco de “inesgotáveis aparições divinas”, em que a ordem emerge 

de lutas pelo poder (TORRANO, 2001, p. 45-46). A ascensão de Zeus passa pela castração de 

Urano por Cronos, instigado por Gaia (“Filhos meus e do pai estólido, se quiserdes / ter-me fé, 

puniremos o maligno ultraje de vosso / pai, pois ele tramou antes obras indignas”, v. 164-166, 

trad. TORRANO), seguida da deposição de Cronos por Zeus, que devora os próprios filhos 

para evitar a profecia de sua queda (“E engolia-os o grande Cronos tão logo cada um do / 

ventre  sagrado  da  mãe  descia  aos  joelhos”,  v.  459-460).  A  Titanomaquia  completa  esse 

cenário de enfrentamentos internos que culminam na ordem olímpica.

O quadro que emerge é o de um Olimpo atravessado por conflitos internos, em que 

diferentes  deuses  aprovam ou condenam as  mesmas ações.  É justamente  esse  modelo de 

conflito divino que Eutífron traz consigo quando fala, no diálogo platônico, de deuses que 

brigam e discordam sobre o justo e o injusto. Quando, mais adiante, Sócrates pergunta se a  

piedade é o que é amada pelos deuses, ele explora essa herança mítica, pois sabe que, sob a 

teologia do dissenso, uma mesma ação pode ser ao mesmo tempo amada e odiada por 

diferentes deuses. A refutação da segunda definição de piedade apoia-se, portanto, no eixo 

dramático do dissenso divino reconstruído neste tópico.

Autores  como  Detienne  e  Burkert  chamam  atenção  para  o  papel  da  poesia  na 

construção do espaço simbólico do sagrado grego. Para Burkert, o mito preservado pela 

poesia constitui forma própria de conhecimento, em tensão com a racionalização filosófica 

(BURKERT, 1985, p. 119). Essa tensão entre mito e razão, entre tradição poética e exame 

conceitual, é um dos fios estruturantes do Eutífron.

No diálogo, esse modelo de transmissão da religião concentra-se na autoconfiança de 

Eutífron, que se apresenta como intérprete da vontade divina porque domina tais narrativas. 

Seu saber sobre as ações dos deuses deriva da poesia e dos mitos, e é tomado como critério 

imediato de piedade (3c-3e; 5e-6a). Assim, quando o encontramos no Pórtico do Rei, 

decidido a



41

processar o pai, ele não age a partir de doutrina teológica unificada, mas sob a autoridade de 

relatos em que os deuses aparecem em dissenso, legitimando castigos dentro da própria 

família. No conjunto de representações de piedade que emergem da mitopoética hesiódica e 

da cena trágica, o que se encontra é um mosaico de práticas e narrativas em tensão, e é nesse 

mosaico que o eixo do dissenso divino, reconstruído aqui, prepara o terreno para a crítica 

socrática das definições de hósion no Eutífron.

2.1.2 O Segundo eixo: Míasma

O segundo eixo dramático é o do míasma, a poluição ligada a certos atos, sobretudo 

homicídios, que contamina não apenas o agente individual, mas a casa, o gênos e, em 

situações extremas, a própria cidade. A partir de fontes trágicas e de estudos como os de 

Parker e Brandão, é possível reconstruir uma lógica da mancha que se transmite, que exige 

purificação ritual  e  que,  quando negligenciada,  traz  consequências  não só  religiosas,  mas 

também cívicas. Esse horizonte conceitual informa a maneira como os atenienses pensavam a 

culpa e a necessidade de expiação.

2.1.2.1 Definição e Natureza da Poluição Ritual

A compreensão da religiosidade grega,  tal  como representada na poesia,  exige um 

entendimento da noção de pureza e sua contraparte, a poluição ritual ou míasma. Longe de ser 

uma mera impureza física, o  míasma  era concebido como uma força invisível, impessoal e 

contagiosa, capaz de macular indivíduos, famílias (oîkoi) e comunidades inteiras. Robert 

Parker (1983, p.  3),  em sua obra seminal  sobre o tema, define o  míasma  não como uma 

substância, mas como "uma condição que adere ao indivíduo e pode ser transmitida". Essa 

condição surgia  frequentemente em associação com eventos liminares ou disruptivos –

nascimento, morte, certas práticas sexuais– mas adquiria particular gravidade em casos de 

violência, notadamente o homicídio. O contato com um cadáver ou a participação em um 

assassinato, mesmo que involuntária, eram fontes potentes de míasma (Parker, 1983).30

A literatura trágica grega fornece ilustrações contundentes dessa dinâmica. Em Édipo 

Rei de Sófocles, a peste que assola Tebas é diagnosticada como consequência da presença de

30Sobre o estatuto cívico-jurídico do miasma em casos de homicídio, cf. PARKER, Robert. Miasma: Pollution 
and Purification in Early Greek Religion. Oxford: Clarendon, 1983, cap. “Homicide and Pollution”.



42

um  míasma  não  expiado  na  cidade.  A  subsequente  revelação  de  que  o  próprio  Édipo, 

inadvertidamente,  cometera  parricídio  e  incesto  demonstra  a  persistência  da  mancha, 

independentemente da consciência do agente. Como salienta Parker (1983, p. 104), "a 

tragédia de Édipo exemplifica a ideia de que a ignorância não exime o indivíduo da poluição; 

a mancha persiste até que seja reconhecida e expiada".

Assim como Édipo busca purificar Tebas encontrando a origem da poluição, Eutífron 

pretende purificar sua casa entregando o pai ao Rei-Arconte. A diferença é que, em Atenas, a 

resposta à poluição passa pela forma do processo de impiedade, o que faz da ação de Eutífron 

um caso exemplar da tensão entre religião tradicional, laços familiares e justiça cívica que o 

diálogo expõe.

2.1.2.2. A Mancha Familiar e a Herança da Culpa (Genos)

A concepção de míasma, no contexto religioso grego, incluía a ideia de que seus 

efeitos  não se limitavam ao agente direto da transgressão, mas atingiam também seus 

descendentes. A mancha derivada de um crime de sangue (phónos), quando cometido por um 

membro do guénos (clã, linhagem), recaía sobre todo o grupo familiar, exigindo, portanto, 

uma  resposta  coletiva.  Essa  ligação  entre  culpa  e  hereditariedade  sustentava-se  tanto  em 

práticas rituais quanto em normas consuetudinárias que impunham aos membros do guénos o 

dever de promover a purificação. Junito de Souza Brandão (2000, p.  207) observa que o 

sangue derramado de um parente “carrega parte do sangue e, assim, carrega a alma de um 

guénos inteiro”, reforçando essa compreensão coletiva da contaminação.

A crença na transmissibilidade da falta, culpa (hamartía),  na solidariedade familiar 

perante a culpa e na hereditariedade do castigo era um pilar da mentalidade grega. Brandão 

(1998, p. 76-77) traça paralelos com outras tradições antigas, evocando súplicas do Rig Veda 

e passagens bíblicas (Êxodo 20:5) que atestam a antiguidade dessa ideia.

A poesia épica e trágica grega serve como repositório privilegiado para a exploração 

destas maldições familiares. A trilogia  Orestéia  de Ésquilo dramatiza as consequências do 

matricídio  cometido  por  Orestes.  A  perseguição  implacável  movida  pelas  Erínias, 

personificações da vingança pelo sangue parental, sublinha a gravidade da hamartía dentro do 

núcleo familiar sagrado (Brandão, 2000, p. 208). O ciclo mítico dos Labdácidas (Édipo) 

oferece  outro  exemplo  paradigmático,  onde  a  maldição  ancestral  reverbera  através  das 

gerações.



43

Essa tensão entre o dever filial e a pureza ritual não deve ser lida como um mero 

preciosismo legalista de Eutífron. Conforme argumenta Mark McPherran em sua análise sobre 

a justiça e a poluição, a atitude de Eutífron reflete uma transição histórica complexa: ele tenta 

aplicar uma 'nova' exigência de justiça imparcial (onde o assassino deve ser punido, seja ele 

quem for) utilizando a 'velha' maquinaria do medo da poluição (míasma). McPherran sugere 

que, para Eutífron, o risco de contaminação espiritual ao conviver com um homicida impune 

supera  os  laços  de  sangue,  tornando  a  acusação  um  ato  de  autoproteção  religiosa 

(MCPHERRAN in KAMTEKAR, 2005).

2.1.2.3. O Dilema Dramático de Eutífron: O míasma familiar vs. o respeito filial

O diálogo platônico Eutífron apresenta um estudo de caso singularmente rico sobre as 

aporias do conceito de míasma. Eutífron, um mántis convicto de sua expertise religiosa, 

intenta  processar  o  próprio  pai  por  homicídio,  ancorando  sua  decisão  na  necessidade 

imperativa de purificar o míasma resultante (Platão, Eutífron 4b-c).

Perante Sócrates, Eutífron defende a irrelevância da identidade da vítima ou do 

agressor;  o  critério  único seria  a  justiça  do ato.  Um homicídio  injusto  exigiria  acusação, 

mesmo contra um parente próximo, como forma de purificação: "Pois a mancha (míasma) é 

igual se a ele te associares conscientemente e não te purificares, a ti  e a ele, levando-o a 

julgamento" (Platão, Eutífron 4c).

Contudo,  a  ação  de  Eutífron  colide  frontalmente  com normas  sociais  e  religiosas 

profundamente arraigadas. Processar o próprio pai era um ato raro e malvisto, atentando 

contra o dever de respeito filial (eusébeia). Seus parentes o acusam de impiedade (anosiótēs), 

questionando sua compreensão do sagrado.

O caso  Eutífron  expõe,  assim,  uma  tensão  estrutural  do  sistema religioso-jurídico 

ateniense. Ao buscar cumprir o preceito de purificação do míasma, Eutífron entra em colisão 

com a norma do respeito filial. O episódio evidencia, portanto, como a religião da pólis 

oferece  quadros  normativos  fortes,  mas  não fornece  critérios  explícitos  de  hierarquização 

quando normas de mesma estatura entram em conflito (p. ex., evitar míasma × honrar o pai).

Esta  ausência  de  um critério  hierárquico é  precisamente  o  que  ológossocrático irá 

explorar. Eutífron, confrontado com este "beco sem saída" conceitual, onde não agir seria 

impiedade (por cumplicidade no míasma) e agir seria impiedade (por violação da piedade 

filial), não resolve o dilema logicamente. Ele "quebra" o nó arbitrariamente.



44

Para justificar a sua decisão, ele recorre ao Primeiro Eixo Dramático, o Dissenso Divino,  

citando o mito da violência de Zeus contra Cronos (5e-6a). Deste modo, Eutífron tenta usar a 

incoerência dos mitos (Eixo 1) para resolver a contradição gerada pela lógica do míasma 

(Eixo 2). Ele está, na prática, a empilhar incoerências.

Portanto, Eutífron chega ao Pórtico do Basileu não como um especialista que detém o 

conhecimento, mas como alguém forçado a fazer uma escolha arbitrária entre dois tipos 

opostos de impiedade. A sua famosa "certeza" (5a-5d) é uma armadura psicológica. É esta 

contradição dramática que ológossocrático irá capturar, expor e desmantelar.

Do ponto de vista prático, a pressão do míasma transforma a decisão de Eutífron em 

deliberação sob ignorância: denunciar pode ser ímpio e não denunciar também. Sem o eîdos 

de piedade, qualquer escolha arrisca o erro moral. Benson formula com precisão o núcleo do 

impasse: “whatever he does, he risks harming his soul by mistaking the pious action for the 

impious one” [tradução nossa: “qualquer que seja sua escolha, ele arrisca ferir a própria alma 

por tomar o piedoso pelo ímpio”] (Benson, 2011, p.7). É exatamente por isso que a urgência 

dramática do Pórtico exige um critério conceitual mais forte do que o repertório ritual do 

mántis: sem definição estável, a própria alma fica exposta ao dano.

2.1.2.4. Katharsis e a Relevância Política do Míasma

Face à ameaça onipresente do miasma, os rituais de purificação (katharsis) assumiam 

importância vital. O processo para expiar a poluição decorrente de homicídio envolvia etapas 

como a exclusão social do indivíduo poluído e a execução de ritos específicos (abluções, 

sacri- fícios, isolamento). A reparação da falta deveria ocorrer nas esferas social, individual e 

religi- osa. A própria instauração de um processo judicial, como o de Eutífron, podia ser vista 

como um passo inicial necessário à purificação do ofensor e da comunidade (Klonoski, 1984, 

p.81).

O objetivo da katharsis  transcendia a mera limpeza física. Tratava-se, como enfatiza 

Parker (1983, p.210), de uma "reintegração simbólica do indivíduo na ordem social e divina", 

restaurando o equilíbrio perturbado.

Além das consequências familiares, o miasma possuía significativa relevância política. 

Acusações de poluição podiam ser instrumentalizadas na arena política para deslegitimar ad- 

versários (Parker, 1983, p.145). A existência de magistraturas específicas para assuntos religi- 

osos, como o Arconte Rei (o cenário do nosso diálogo), evidencia a profunda imbricação entre 

religião, direito e vida cívica na pólis grega.



45

Esta profunda imbricação entre religião, direito e vida cívica encontra sua expressão 

pública máxima na tragédia grega. A "relevância política do miasma" transcende, portanto, 

sua instrumentalização em processos judiciais; ela é, na verdade, o motor de um complexo 

debate cívico que ocorria no teatro de Dionísio. A tragédia operava como um mecanismo de 

katharsis  (purificação) coletiva para a própria  pólis, e o material mítico de Tebas era o seu 

principal instrumento.

Como analisa Cássio da Silva Soares (2013) em sua tese As Sementes de Cadmo, a 

pró-  pria fundação mítica de Tebas é marcada por uma "poluição" original.  A autoctonia 

tebana, o mito de Cadmo semeando os dentes do dragão de onde nascem os Spartoi (Homens 

Semeados), é uma fundação violenta que contrasta fortemente com o mito ateniense de uma 

autoctonia pura  (Soares, 2013, p. 23-25). Esse miasma fundamental de Tebas não é um 

detalhe estático, parece que ele irrompe ciclicamente na forma de desordem cívica: a peste em 

Édipo Rei, a guerra civil (stásis) em Sete contra Tebas ou a tirania em Antígona.

É precisamente esta representação da desordem que revela a função política do teatro. 

Soares (2013) argumenta que, para os atenienses, Tebas funcionava no palco como uma "anti- 

Atenas". Era um espelho invertido onde a pólis democrática de Atenas podia projetar e exami- 

nar seus medos mais profundos: o medo da tirania, da impiedade e da dissolução da ordem 

cívica.

Ao deslocar para Atenas um enredo que ecoa motivos típicos de Tebas, crimes 

‘domés- ticos’, suspeita de poluição familiar, intervenção de instâncias religiosas e jurídicas, o 

Eutífron mostra que o medo trágico da cidade contaminada encontra, na Atenas clássica, sua 

tradução jurídico-religiosa na forma da acusação de asebeia. A cena no Pórtico do Rei encena, 

assim, uma Atenas que se ‘tebaniza’ parcialmente: a cidade que teme a impiedade, mais do 

que o miasma em si, mas que continua vulnerável a conflitos insolúveis entre lei divina, lei da 

cidade e laços de sangue.

A katharsis trágica, alinhada à Poética de Aristóteles, torna-se, então, um ritual cívico. 

Ao assistir à destruição da cidade mítica pelo seu próprio  miasma, o cidadão ateniense não 

estava apenas purgando emoções pessoais de terror e piedade, a pólis inteira estava 

processando  simbolicamente as suas próprias "poluições" latentes. Soares (2013) define esta 

finalidade como a "purificação (katharsis) das paixões" (p.254), um mecanismo que permitia à 

comunidade ate- niense "colocar o presente com o seu passado por meio de seus antigos mitos 

e, assim, colocar também a si mesma, seus valores cívicos, enfim, em discussão" (Soares, 

2013, p.254).

Desta forma, a katharsis trágica era a resposta estética e política ao miasma. O teatro 

expunha a "doença", a poluição moral e política, no corpo cívico da "anti-Atenas" (Tebas) 

para



46

que a pólis real (Atenas) pudesse ser ritualisticamente purificada. Este processo reafirmava a 

ordem democrática e a justiça, prevenindo que o miasma mítico se tornasse uma realidade po- 

lítica.

Em suma, o miasma representa uma construção cultural complexa, essencial para a 

com-  preensão  da  mentalidade  grega.  Como  poluição  ritual  contagiosa,  impunha  a 

necessidade  de  purificação, podia gerar  culpas hereditárias  e criava intrincados dilemas 

morais e legais, como demonstra o caso de Eutífron.

Essa lógica de poluição e herança ajuda a compreender o gesto de Eutífron ao acusar o 

próprio pai. Aos olhos do mántis, deixar o cadáver amarrado e sem cuidado ritual não é 

apenas um descuido moral, mas um fator de contaminação que atinge a família inteira. A 

decisão de levar o caso ao Pórtico do Rei se apresenta, assim, como tentativa de cortar a 

transmissão do míasma por meio de uma resposta jurídica. Quando, nos capítulos seguintes, a 

decisão de Eu- tífron for posta em confronto com a exigência socrática de coerência, esse eixo 

do míasma será retomado para avaliar em que medida o próprio conceito de piedade que 

sustenta a acusação se mostra instável.

2.1.3. O Terceiro eixo: A economia do culto

O terceiro eixo diz respeito à economia do culto. A  therapeía  dos deuses envolve 

sacrifícios, oferendas, preces e observância de ritos. Em muitos textos antigos, a relação com 

o  divino assume forma de troca, o ser humano oferece algo e espera, em contrapartida, 

benefícios, proteção, perdão ou prosperidade. A reflexão de comentadores como McPherran 

permite descrever como essa relação pode se deslocar, da ideia de cuidado e honra, para uma 

prática quase comercial, que trata o culto como espécie de emporiké, uma arte de negociar  

com a divindade.

2.1.3.1. Therapeía: O "Cuidado" com os Deuses

Quando pressionado por Sócrates (12e ss.), Eutífron irá sugerir que a piedade é uma 

parte da justiça, especificamente, a therapeía dos deuses. Este termo é central e 

deliberadamente ambíguo, e Sócrates explorará essa ambiguidade de forma implacável, como 

demostraremos no Capítulo 4.



47

No seu uso comum, therapeía podia significar duas coisas distintas. Em primeiro 

lugar, podia denotar o "cuidado" que visa melhorar o objeto cuidado, como o cuidado de um 

médico  por  um  paciente  ou  o  de  um  treinador  por  um  cavalo.  Sócrates  demonstrará 

rapidamente que esta acepção é absurda quando aplicada aos deuses, os deuses são perfeitos e 

não necessitam do "cuidado" humano para serem melhorados (13c).

Em segundo lugar, therapeía podia significar "serviço" ou "serventia", no sentido em 

que  um  servo  (doulos)  presta  serviço  ao  seu  mestre.  Esta  interpretação  reflete  a  visão 

hierárquica da relação. A piedade seria o serviço que os humanos devem aos seus mestres 

divinos. Sócrates aceita esta linha, mas levanta a questão decisiva: qual é o ergon a "obra" ou 

"produto" deste serviço? Que grande e belo objetivo os deuses alcançam com a nossa ajuda? 

(13e).

É esta falha em definir o propósito do serviço que força Eutífron a recuar para a sua 

definição final, a mais transacional de todas.

2.1.3.2. Emporiké: A "Arte Comercial" de sacrifícios e preces

Pelo que se pode extrair da tradição religiosa grega, as orações e as preces são formas 

de agradar aos deuses para que eles retribuam os favores e prestem auxílio. De forma geral, a 

caracterização antropomórfica dos deuses acaba por torná-los tão caprichosos a ponto de as 

preces  e  as  orações  serem uma  forma  de  “comércio  entre  deuses  e  homens”.  Veja-se  o 

testemunho de Guthrie sobre isso:

“Enquanto sobreviver às crenças em um politeísmo antropomórfico, os deuses serão 
considerados como seres caprichosos, cujo favor dependerá do cumprimento de seus 
desejos, e a maior parte do dever religioso consistirá na difícil tarefa de descobrir o 
que eles querem, para que lhe possa oferecer – uma espécie de transação comercial,  
como chama Sócrates” (Tradução nossa). (Guthrie, 1990, p.113)

A concepção de que havia uma relação de troca entre deuses e humanos ocupa posição 

destacada na prática religiosa grega e está presente no diálogo Eutífron, de Platão. Os rituais 

de sacrifício e preces eram formas recorrentes pelas quais os homens buscavam estabelecer 

vínculos  com  o  divino,  esperando,  em  contrapartida,  algum  tipo  de  benefício  ou 

reconhecimento.  Essa  lógica  aparece  reiteradamente  nas  narrativas  poéticas,  onde  a 

reciprocidade entre  oferente e  divindade estrutura boa parte  das interações.  Os sacrifícios 

também podiam ter caráter propiciatório ou funcionar como expressão de reconhecimento por 

dádivas recebidas.



48

Os cultos dedicados aos deuses, independentemente do grau de intensidade, fossem 

manifestados  através  de  orações,  oferendas  ou  sacrifícios,  sempre  carregavam  uma  forte 

conotação de busca por recompensa ou solicitação de uma bênção, seja ela já concedida ou 

esperada. A literatura épica, como evidenciado na Ilíada, ilustra que até mesmo no interior do 

panteão grego essa perspectiva era inerente. Um exemplo claro é a manifestação de Apolo, 

que protesta contra a morte de Heitor durante a assembleia dos deuses:

“Sois cruéis e malfeitores, deuses. Porventura, Heitor não queimou nunca em vossa 
honra gordas coxas de boi ou cabras sem mancha? Agora, que nada mais é que um 
cadáver, não tendes coragem de protegê-lo, a fim de que possam ainda vê-lo sua 
mãe,  seu filho, seu pai Príamo e seu povo. Eles já o teriam há muito tempo 
incinerado e há muito lhe teriam prestado as honras fúnebres!” (Íliada, Livro XXVI).

Enquanto o imaginário grego concebia os deuses como entidades tutelares 

mobilizáveis pelo culto, a investigação socrática no Eutífron desloca o foco para a validade do 

'benefício' que os humanos poderiam conferir ao divino. A tradição cultural, enraizada nos 

épicos homéricos, estabelecia uma conexão baseada na permuta de favores e na satisfação de 

demandas  divinas  antropomorfizadas.  Platão,  ao  examinar  essa  estrutura,  expõe  as 

inconsistências de uma piedade fundamentada na satisfação de supostas carências divinas, 

desafiando a autoridade das representações transmitidas pelos poetas.

De maneira específica no diálogo Eutífron, Sócrates expressará um grau considerável 

de incerteza em relação à correspondência entre as ações associadas às divindades e o padrão 

convencional pelo qual eram costumeiramente retratadas. Como demonstrado, ser grego não 

se limitava apenas a adotar comportamentos inspirados pelas próprias divindades; ser grego 

envolvia também a harmonização com a religiosidade, segundo uma perspectiva tal como se 

deixa entrever na poesia épica e trágica do período clássico. Conforme pode-se observar, em 

diversas ocasiões, as obras poéticas apresentaram certas características que suscitaram 

dúvidas e desconfiança, particularmente quando se tratava de uma representação moral dessa 

concepção trágico-épica da religiosidade.

Essas características destacadas revelam os elementos intrínsecos à concepção grega 

de  religiosidade, oriunda da  transmissão dos poetas, e a maneira como expressavam sua 

devoção.  Os  gregos  ouviam esses  relatos  épicos  e  buscavam incorporar  em suas  vidas  a 

perspectiva poética da natureza divina do Olimpo.

Esse conceito estava tão profundamente arraigado na mentalidade dos gregos que é 

precisamente a quinta definição de piedade apresentada por Eutífron no diálogo que leva o seu



49

nome. Para ele, a piedade consiste no entendimento dos rituais de sacrifício e preces destinados 

aos deuses. De acordo com Eutífron, conforme expresso em 16b:

“Êutifron:
Já antes te falei um pouco disso, Sócrates, de que a tarefa maior é como se pode com 
rigor aprender todas as coisas. Digo-te simplesmente: que alguém que saiba fazer e 
dizer as coisas que são agradáveis aos deuses, rezando e sacrificando, realiza atos 
piedosos, que salvam as famílias e as cidades; e as coisas contrárias às que agradam 
são as ímpias: subvertem e destroem tudo.
Sócrates aceita com dificuldade essa formulação já que não ficou tão evidente sua 
caracterização da virtude da piedade:
Sócrates:
Certamente.  Mas,  se  quisesses,  poderias,  de  modo  muito  mais  breve,  Êutífron, 
responder ao ponto principal das coisas que te perguntei. É evidente que estas muito 
desejoso  de  me  ensinar.  Contudo,  agora  que  estás  perto,  foges.  Se  me  tivesses 
respondido a isto, decerto eu teria aprendido satisfatoriamente o que há a dizer sobre 
a piedade. Porém, agora é forçoso que aquele que ama siga a quem ama, onde quer 
que ele conduza. Em conclusão, o que dizes ser o ato piedoso e a piedade? Não é 
necessário que seja um certo conhecimento de sacrifícios e de preces?” (17 a).

Eutífron concorda e enfatiza que a piedade consiste no conhecimento dos rituais de 

sacrifício e preces direcionadas aos deuses. No entanto, essa definição pressupõe, como ponto 

de partida, que os sacrifícios equivalem a presentear, e que as orações representam suplicar às 

divindades. A partir disso, deriva-se a ideia de que orar é solicitar aquilo que precisamos dos 

deuses,  enquanto  os  sacrifícios  são  maneiras  de  oferecer  às  divindades  aquilo  que  elas 

necessitam. Isso nos leva à pergunta sobre que tipo de benefícios os deuses poderiam receber 

dos humanos. Esta reflexão é apresentada em um trecho do diálogo:

“Sócrates:
Mas nada é para mim mais agradável do que uma coisa ser verdade. Explica-me que 
benefício conseguem os deuses, resultante das dádivas que de nós recebem? As 
coisas que eles dão são a todos evidentes, pois não há nada de bom para nós naquilo 
que aqueles não nos derem. Porém, daquilo que recebem de nós, que benefícios 
tiram? Ou somos tão superiores a eles, no que diz respeito ao comércio divino, que 
pelo comércio recebemos todos os bens e eles de nós nada recebem?”

A crítica apresentada no diálogo dirige-se à suposição de que a relação entre deuses e 

humanos operaria por um princípio de troca recíproca. A possibilidade de que tal relação seja 

benéfica para os humanos é clara pois os deuses podem suprir uma série de necessidades 

humanas  e  até  mesmo  aprimorá-los.  A  dificuldade,  contudo,  aparece  ao  se  inverter  a 

perspectiva:  de  que  forma  os  humanos  poderiam  ser  vantajosos  para  os  deuses?  Quais 

necessidades dos deuses os humanos seriam capazes de atender? Assim, se a relação se 

mostra vantajosa apenas para um dos polos (os humanos) e não para o outro (os deuses), isso 

sugere  que os humanos estariam se aproveitando dos deuses nesse pacto de troca. Isso 

constitui mais



50

uma crítica a um aspecto fundamental da religião grega, a relação estabelecida por meio de 

preces, orações e sacrifícios entre deuses e humanos.

Essas indagações são precisamente as que o diálogo Eutífron aborda em relação às 

preces, orações e sacrifícios. Esses questionamentos não recebem respostas satisfatórias por 

parte do adivinho interlocutor de Sócrates, o que por sua vez torna sua posição incoerente 

dentro  do  contexto  da  religião  grega  vigente  na  época  de  Platão.  Novamente,  a  religião 

tradicional grega, segundo o recorte dramático de Platão, se mostra em desacordo consigo 

mesma, incapaz  de  fundamentar  qualquer  virtude  ou  explicar  as  ações  em  relação  às 

divindades.

Conforme demonstrado, o diálogo em questão faz críticas incisivas a aspectos 

cruciais da religião grega, os quais, por sua vez, derivaram das tradições poéticas. O adivinho 

Eutífron, que dialoga com Sócrates, oferece definições e opiniões que eram comuns e típicas 

das pessoas imersas na prática religiosa. No entanto, a exposição da falta de conhecimento de 

Eutífron e a subsequente refutação lançam questionamentos sobre as crenças religiosas e a 

própria concepção de religiosidade prevalente na Grécia da época.

Essa tendência a transformar o culto em troca aproxima a piedade de uma técnica de 

negociação com os deuses, em que se calcula o que se oferece e o que se recebe em retorno. 

Esse mesmo esquema reaparece de modo explícito na quinta definição de piedade do Eutífron, 

quando a therapeía dos deuses se aproxima de uma arte de comércio. A circularidade dessa 

definição, que será analisada no Capítulo 4, torna-se mais visível à luz deste eixo dramático, 

pois mostra que, se a piedade é reduzida a uma economia de bens entre humanos e deuses, o 

conceito perde firmeza e se dissolve em pura contabilidade ritual.



51

CAPÍTULO 3. DA CENA AO LÓGOS: O MECANISMO DO CONDICIONAMENTO 
EPISTÊMICO

3.1. Uma proposta de leitura: o condicionamento epistêmico da cena no Eutífron

Sem  pretensão  de  introduzir  uma  nova  terminologia  técnica,  chamamos  de 

condicionamento epistêmico da cena a função que o arranjo dramático desempenha na própria 

formação e na ruína das tentativas de definição. Com esse conceito, torna-se possível 

dissolver a falsa oposição entre drama e  lógos, compreender o  élenchos  como exercício de 

cuidado dirigido  ao  interlocutor,  identificar  em cada  definição  qual  elemento  da  situação 

encenada conduz à sua falha necessária e interpretar a aporia final como desfecho racional do 

processo  de  inquérito.  Nesse  enquadramento,  o  Eutífron  deixa  de  oscilar  entre  leitura 

moralizante da religião, como apresentada pelo adivinho que dá nome ao diálogo, e ceticismo 

conceitual e passa a mostrar uma aporia com função metódica,  que prepara,  por meio da 

própria cena, o reconhecimento dos limites do discurso sobre a piedade e a exigência de um 

cuidado de si guiado pela razão.

Esse  tipo de filtragem argumentativa,  em que o  contexto dramatúrgico define  as 

crenças operantes no logos, aproxima-se daquilo que alguns intérpretes da obra platônica, 

como Thesleff (2009), denominaram de composição filosófica por camadas: a cena não é 

neutra, mas constrói condições pragmáticas para a inteligibilidade do discurso. Também em 

Nightingale (1995), nota-se que a moldura dramática atua como provocação epistemológica, 

testando a compatibilidade entre formas tradicionais de saber e as exigências da definição 

filosófica.

Tomada assim,  a  cena inaugural  do Eutífron já  sugere  um patamar mais  alto  de 

exigência. Encontramos Eutífron, mántis, na Stoa Basileus, disposto a acusar o próprio pai por 

homicídio, convicto de saber o que é a piedade (2a–5e). Lida por essa chave conceitual, a 

conjunção tribunal–profecia–gravidade do ato não é apenas pano de fundo narrativo, mas 

opera como um operador epistemológico que antecipa os limites das definições. Ela ajuda a 

ver por que definições baseadas em afetos divinos ou em funções rituais tendem a parecer 

insuficientes. A investigação passa, então, a demandar, pelo menos, três coisas: pertinência ao 

conflito que motiva a conversa, distinção entre essência e afecção, e algum grau de unidade 

que permita aplicar a resposta a casos análogos.



52

Essa leitura ajuda a tornar inteligível a refutação da fórmula “a piedade é o que todos 

os deuses amam” (9e–10a): o “ser-amado” aparece como um páthos, não como ousía, e por 

isso não explica o que a piedade é, o élenchos explicita a assimetria causal, mas a própria cena 

já tornava visível que uma definição fundada em afetos divinos teria dificuldade para orientar, 

com generalidade,  a deliberação que Eutífron pretende.  Algo semelhante ocorre quando a 

piedade é tratada como parte da justiça (12e–14b): a expectativa de um recorte claro do 

gênero e da diferença específica se esvazia diante de “cuidar dos deuses” entendidos ora como 

melhora  impossível,  ora  como  técnica  de  troca,  e  a  resposta  não  alcança  o  nível  de 

essencialidade e unidade que a moldura forense e a pretensão prática pareciam exigir.

A falha de Eutífron aqui é lógica, mas revela sua incapacidade teológica de conceber 

a piedade fora da vontade arbitrária dos deuses. Como observa S. Marc Cohen, Eutífron falha 

porque oferece uma definição que satisfaz apenas uma condição externa, sem tocar na 

natureza intrínseca do objeto. Nas palavras de Cohen:

Se o pio é definido pelo amor dos deuses, então a piedade de um ato não pode ser a 
razão pela qual os deuses o amam. [...] Eutífron quer manter ambas as posições: que 
os deuses amam o pio porque ele é pio, e que ser pio é ser amado pelos deuses.  
Sócrates demonstra que essas duas proposições são logicamente 
incompatíveis.' (COHEN in KAMTEKAR, 2005).

Essa  incompatibilidade  exposta  por  Cohen reforça  nossa  tese  de  que  o  lógos de 

Eutífron colapsa não por falta de inteligência, mas porque a estrutura mítica do 'dissenso 

divino' impede qualquer definição essencialista.

Nesse  sentido,  o  condicionamento  epistêmico  da  cena  atua  como  uma  chave 

hermenêutica para compreender como a moldura dramática regula o 'piso da justificação', isto 

é, o patamar de rigor lógico que a situação concreta impõe à investigação. Não se trata, 

portanto,  de  uma  exigência  arbitrária  do  método  socrático,  mas  de  uma  necessidade 

pragmática: a gravidade do cenário forense e a pretensão de Eutífron de processar o próprio 

pai  elevam a  exigência  de  validade,  tornando  insuficientes  respostas  baseadas  em meros 

exemplos ou opiniões. Assim, quando a definição fracassa, isso ocorre porque a resposta dada 

não alcança o nível de essencialidade e unidade que, embora operacionalizado formalmente 

pelo élenchos, se revela indispensável dada a natureza jurídica e a urgência prática da ação 

proposta na cena.

Lida nesses termos, a aporia final deixa de ser um fracasso do diálogo e pode ser 

tomada como o efeito epistêmico compatível com as pressões que a cena exerce: se as 

propostas apresentadas não atendem à pertinência do caso, não formulam a essência e não 

unificam os exemplos relevantes, o reconhecimento de ignorância não é uma contingência 

derivada apenas



53

da inépcia do interlocutor, mas um desfecho honesto. Essa é, portanto, apenas uma maneira de 

organizar a análise: não substitui o método socrático, não pretende fixar terminologia, e pode,  

sem perda, ser enunciada perifrasticamente como “pressões normativas do contexto 

dramático”. O objetivo é apenas oferecer uma lente de leitura que ajude a articular o que a 

forma do diálogo pede das definições que examina.

3.2. Os limites epistêmicos do especialista (Mántis)

O mecanismo desse condicionamento epistêmico da cena torna-se visível já na 

escolha criteriosa do interlocutor socrático. Platão não opõe a Sócrates um cidadão ateniense 

comum,  mas seleciona deliberadamente um especialista religioso, um mántis e teólogo 

autoproclamado, Eutífron, que reivindica para si um conhecimento exato e infalível sobre tà 

hósia. Essa decisão de interlocutor não é neutra: a escolha dramática é, em si, uma decisão 

epistemológica fundamental. Ao escolher Eutífron, Platão determina que tipo de saber será 

colocado à prova em confronto com Sócrates. Não se trata, portanto, de um debate entre 

filosofia e senso comum, mas de um confronto direto entre duas epistemologias rivais.

A autoridade epistêmica que Eutífron arroga para si deriva, ao mesmo tempo, de sua 

mantikē e de sua leitura literal dos mitos, o que configura um saber de base tradicional. Esses 

dois traços já definem, de antemão, os limites de seu saber. Na prática, o conhecimento de 

Eutífron é, por natureza: (a) particular e exemplar, baseado em ações específicas dos deuses 

(como Cronos e Zeus) ou em suas próprias ações (a acusação contra o pai); (b) contingente e 

temporal, focado no que agrada ou desagrada aos deuses em situações dadas; e (c) ritualístico, 

voltado à prática correta da purificação e da troca cultual, essencial para lidar com o míasma 

(Eixo 2).

Por outro lado, o élenchos socrático impõe uma exigência epistemológica de ordem 

radicalmente distinta. Se o saber de Eutífron se organiza em torno do caso concreto e do rito, 

Sócrates  não  se  contenta  com  exemplos  de  piedade:  ele  busca  a  sua  ousía.  Em  termos 

platônicos, ele exige um  eîdos: uma definição (a) universal, (b) necessária e (c) atemporal 

(Santos, 1987). Essa diferença não é apenas de conteúdo, mas indica um conflito de regimes 

de justificação: de um lado, um saber performativo, de base religiosa, de outro, um modelo 

analítico e essencialista, orientado por exigências de universalidade e necessidade.

Cria-se, assim, uma assimetria epistemológica intransponível: Eutífron só dispõe de 

um saber ancorado no particular e no ritual, enquanto Sócrates exige uma definição que valha



54

para todos os casos e em qualquer tempo. É o drama, por meio da caracterização profissional  

de Eutífron, que instala de antemão essa assimetria,  funcionando como preparação para o 

impasse filosófico posterior. O lógos socrático apenas torna explícita uma falha que a cena já 

preparou. Quando Sócrates pede o eîdos universal, Eutífron está estruturalmente incapacitado 

de fornecê-lo, precisamente porque sua autoridade epistêmica (o dado dramático) o aprisiona 

no particular.

Sua primeira tentativa de definição, a saber, “a piedade é o que estou fazendo agora” 

(5d-e), não é apenas uma resposta logicamente inconsistente: é a resposta paradigmática que 

seu tipo de saber permite. Diante da exigência socrática por uma definição, ele só pode 

apontar para um exemplo. O drama, portanto, opera a inviabilidade da definição antes mesmo 

que o élenchos se inicie.

Nesse sentido, o Eutífron ilustra o que Nightingale (1995) descreve como um "teste 

de viabilidade da filosofia" no interior de formas narrativas e epistemológicas não filosóficas.  

Como argumenta Andrea Nightingale, Platão frequentemente utiliza cenários e gêneros não- 

filosóficos para “testar” a viabilidade da filosofia em contextos rivais. No Eutífron, esse teste 

é operado pela própria cena:  a epistemologia da religião tradicional,  representada por seu 

maior especialista (mántis), é convocada a se justificar nos termos da filosofia (o eîdos), e o 

resultado é o silêncio da aporia.

3.3. O élenchos como operador de essencialização

Se a cena dramatúrgica define o piso epistêmico da investigação, é o élenchos 

socrático que operacionaliza formalmente essa exigência. A técnica de investigação aplicada 

por Sócrates impõe critérios rigorosos de coerência e universalidade, conduzindo a análise 

rumo a um eîdos que seja aplicável a todos os casos. Nesse sentido, o élenchos não é apenas 

um instrumento de negação de definições insuficientes, mas um operador de essencialização: 

seu objetivo é fazer emergir a natureza própria da piedade a partir do confronto com os 

enunciados do interlocutor. O procedimento se estrutura como uma sucessão de testes que 

revelam, por meio da contradição, a inadequação de respostas que não distinguem essência 

de afecção, que não alcançam generalidade ou que são ambíguas em sua formulação. Por 

exemplo, ao interrogar a definição da piedade como o que todos os deuses amam, Sócrates 

mostra que o acordo divino sobre determinado objeto não torna esse objeto piedoso por 

essência, mas apenas o caracteriza como amado, o que é posterior à sua piedade, invertendo a 

relação explicativa (10a). O élenchos

revela, assim, a insuficiência de uma definição fundada em atributos subjetivos dos deuses.



55

Essa lógica negativa do élenchos possui um caráter construtivo implícito: ao eliminar 

o que não é essencial, delineia o contorno do que seria uma definição adequada. No caso do 

Eutífron,  embora  nenhuma  definição  seja  plenamente  aceita,  há  um progresso  filosófico: 

delimita-se o tipo de resposta que seria compatível com as exigências lógicas e epistêmicas 

impostas  pelo  cenário  e  pelo  método.  A ausência  de  uma definição positiva  não implica 

fracasso, mas a recusa de soluções inadequadas.

Do ponto de vista epistemológico, o  élenchos  socrático atua como instrumento de 

purificação discursiva, alinhando-se à própria lógica do míasma que assombra o caso tratado. 

Assim como a acusação de Eutífron busca a purificação do corpo cívico por meio do 

julgamento  do  pai,  o  método  socrático  busca  purificar  o  discurso  de  crenças  impuras, 

malformadas  ou  confusas.  O paralelismo entre  a  purificação ritual  e  a  purificação lógica 

reforça a imbricação entre forma dramática e forma filosófica, núcleo da presente leitura.

O resultado final, a aporia, longe de ser um impasse vazio, pode ser lido como êxito 

filosófico: trata-se da suspensão de juízo diante da ausência de uma definição que satisfaça 

simultaneamente a coerência lógica, a generalidade e a pertinência prática. O élenchos 

cumpre, assim, sua função epistêmica e ética: instala a consciência da ignorância, condição da 

investigação filosófica e exigência da justiça na ação.

3.4. A aporia como resposta proporcional às pressões da cena

A aporia em que o diálogo termina, frequentemente lida como fracasso, adquire sob a 

chave aqui proposta uma inteligibilidade específica: ela é o efeito proporcional às condições 

dramáticas e epistêmicas que regem o diálogo. O fracasso em alcançar uma definição não 

decorre  apenas  da  inépcia  de  Eutífron ou de  uma estratégia  irônica  de  Sócrates,  mas  do 

desequilíbrio estrutural entre o saber ritual e o modelo filosófico de justificação.

A cena impõe exigências normativas que nenhuma das respostas de Eutífron 

consegue satisfazer: não há pertinência à situação jurídica, não há unidade conceitual capaz de 

abarcar os exemplos, não há delimitação essencial do objeto. O lógos socrático atua como 

amplificador  dessas  deficiências,  mas  é  a  cena  que  as  torna  inescapáveis.  Assim,  o 

reconhecimento  da  ignorância  não  é  uma  suspensão  genérica,  mas  uma  resposta 

epistemicamente proporcional à gravidade da demanda inicial.

Nesse  sentido,  a  aporia  não  invalida  o  processo  filosófico,  mas  o  consuma:  ela 

estabelece um critério negativo de adequação e impede que definições malformadas se



56

convertam em normas práticas. A ausência de resposta não significa silêncio argumentativo, 

mas a recusa de soluções retoricamente convincentes e logicamente frágeis.

Do ponto de vista dramático, a suspensão do juízo preserva o vínculo entre 

pensamento e justiça: ao recusar uma definição insatisfatória da piedade, Sócrates impede que 

ela se converta em critério de condenação. A aporia, então, opera como salvaguarda ética e 

epistêmica frente à tentação do dogmatismo religioso e da ação precipitada.

Ao fim do  diálogo,  permanece  uma lição:  diante  da  insuficiência  das  definições 

propostas e da gravidade da acusação, o melhor curso de ação é reconhecer os limites do 

próprio saber. A ignorância torna-se, aqui, o único saber compatível com a justiça e com o 

rigor da investigação filosófica.

3.5 O Papel das "Ligaduras Elênticas": Aporia e cuidado (Epimeleia)

A  aporia  que  encerra  o  diálogo  Eutífron,  longe  de  representar  uma  derrota 

argumentativa ou simples suspensão de juízo, pode ser interpretada como um gesto de 

cuidado filosófico, conforme a tradição socrática do exame de si. A impossibilidade de chegar 

a uma definição satisfatória da piedade revela a tensão entre a exigência de rigor do élenchos 

e os limites do saber do interlocutor, mas também inaugura uma forma de vínculo epistêmico 

entre os participantes da investigação.

Esse vínculo não se dissolve com o impasse, mas se condensa em uma espécie de 

"ligadura elêntica", termo que pode expressar o efeito residual da refutação sobre o 

interlocutor, marcando-o com a consciência de sua ignorância e mobilizando-o à epimeleia, o 

cuidado de si.  O  reconhecimento  da  ignorância,  longe  de  paralisar  a  ação,  funda  uma 

disposição ética: não agir sem exame, não julgar sem saber.31

A aporia funciona, assim, como condição negativa da ação justa: ao recusar 

definições insuficientes, o diálogo recusa também que essas definições sirvam de fundamento 

para a punição do pai. Sócrates, ao desarmar retoricamente as pretensões de Eutífron, 

opera uma

31Retomo aqui a análise de Eli Diamond (2012), para quem as perguntas socráticas funcionam como laços que  
prendem o interlocutor às consequências do que ele mesmo admitiu,  apertando progressivamente a rede de 
compromissos até que suas crenças entrem em conflito.  Em nota a 4b7–c1, o autor formula isso como um  
“princípio perfeitamente socrático”: “whatever Socrates’ relation to his interlocutor and whatever social role he 
occupies, he must be subjected to the cross-examination and prosecution of the elenchus” (DIAMOND, 2012, p. 
525, tradução nossa).



57

espécie de contenção normativa, protegendo o espaço cívico contra decisões tomadas sob o 

influxo de falsas certezas.

Nesse sentido, a aporia platônica não equivale à estagnação, mas ao início de uma 

ética  da  investigação.  A  epimeleia,  que  será  tematizada  com  mais  vigor  em  diálogos 

posteriores como o Alcibíades e o Fédon, já encontra aqui sua expressão embrionária: trata-se 

de um gesto de suspensão que visa não à renúncia do saber, mas à sua reconfiguração.

O Eutífron deixa seu leitor com uma tarefa: reconhecer que o exame filosófico é, ele 

mesmo, forma de cuidado. Ao recusar qualquer conclusão que não se sustente à luz da razão, 

o diálogo exemplifica o ethos socrático da responsabilidade intelectual e da prudência ética 

frente à ação.

Assim compreendida, a aporia é também uma abertura: ela liga interlocutores e 

leitores na experiência partilhada da insuficiência, exigindo que qualquer definição futura se 

construa sobre o solo firme da investigação responsável.



58

CAPÍTULO 4. A APLICAÇÃO DO MÉTODO: AS DEFINIÇÕES DE PIEDADE

O capítulo anterior propôs o conceito de condicionamento epistêmico da cena como 

chave interpretativa para compreender como o contexto dramático delimita o grau de 

exigência lógica nas investigações conduzidas por Sócrates. O presente capítulo examina a 

aplicação desse método à série de definições de piedade oferecidas por Eutífron ao longo do 

diálogo.  O  objetivo é evidenciar como o élenchos socrático opera não sobre doutrinas 

exteriores, mas sobre as crenças do próprio interlocutor,  testando sua consistência interna 

diante de critérios universais.

Como se verá agora, cada uma das definições propostas por Eutífron manifesta, de 

modo específico, os desafios inerentes à tradução de um saber ritual tradicional para o registro 

conceitual exigido por Sócrates. Mais do que simples falhas cognitivas de um interlocutor, as 

aporias revelam a tensão estrutural entre a dóxa mítica e o lógos filosófico.

O Eutífron é estruturado em duas partes principais32.  A primeira consiste em um 

prólogo  (2a-  5c)  detalhado  e  extenso,  ambientado  na  porta  do  Pórtico  do  Arconte-rei, 

apresentando as personagens Sócrates e Eutífron, além dos problemas que enfrentam. Esse 

prólogo se divide em duas seções: uma que trata de Sócrates e da denúncia de Meleto contra 

ele, conduzindo ao seu próximo julgamento, e outra que aborda o adivinho Eutífron e a 

disputa que ele tem com o pai, relacionada à questão da piedade.33

32 A divisão aqui apresentada, embora posso variar ligeiramente as denominações e divisões, segue a estrutura 
geralmente adotada pelos comentadores do diálogo, sendo amplamente discutida em estudos especializados 
sobre Platão
33 Embora o Eutífron seja dividido em duas partes, é fundamental destacar a unidade da obra. O prólogo não 
apenas prepara o terreno para a discussão central sobre a definição da piedade e da impiedade, mas também 
apresenta elementos essenciais destacados na primeira parte deste trabalho. Ele detalha o cenário e introduz os  
personagens, cuja caracterização, segundo essa análise, desempenha papéis significativos. Essa abordagem 
revela uma intencionalidade de Platão, tanto ao fazer uma apologia ao seu mestre Sócrates, quanto ao criticar  
aspectos recorrentes da religiosidade grega de sua época. Ademais, o trecho (2a - 5c) apresenta um crescendum 
no prólogo do Eutífron, que conduz de forma gradual e intencional à questão central da definição da piedade e da 
impiedade. Inicialmente,  Eutífron  contrapõe sua visão à de sua família, indicando divergências sobre o que 
constitui  piedade  (4d-e).  Sócrates,  percebendo  a  autoconfiança  do  adivinho  em  seu  suposto  conhecimento 
preciso dos assuntos divinos, propõe que, caso ele seja realmente um perito, deve ser capaz de fornecer uma 
definição clara de piedade (4e-5a). Sócrates expressa o desejo de tornar-se seu discípulo (5a-c). A partir disso, 
Sócrates introduz uma pergunta específica no âmbito do que Eutífron afirma conhecer, conectando o conceito de 
piedade às ações humanas, especialmente ao homicídio (5c8-9). Esse progresso culmina com a formulação da 
questão essencial que dominará o restante do diálogo: “O que é a piedade e a impiedade?” (5d7). Assim, o  
prólogo  não  apenas  apresenta  a  discussão,  mas  constrói  um  percurso  lógico  que  instiga  o  interlocutor  e 
estabelece a estrutura dialética da obra.



59

A segunda parte  do diálogo (5c–16a)  concentra-se  na  discussão entre  Sócrates  e 

Eutífron sobre a definição da natureza da piedade e da impiedade. Ao longo dessa seção, as 

respostas de Eutífron são examinadas por Sócrates e se revelam insuficientes para responder à 

pergunta “o que é a piedade?” nos termos universais exigidos. O diálogo encerra-se em 

aporia, ou seja, na suspensão do juízo, sem que uma definição adequada seja alcançada. Esse 

desfecho,  contudo,  não  indica  fracasso  argumentativo,  mas  uma suspensão  metodológica, 

coerente com o tipo de exame que Sócrates propõe.

A sequência argumentativa da segunda parte se organiza do seguinte modo: após o 

pedido  inicial  de  definição  (5c–5d),  seguem-se  cinco  tentativas  de  resposta  por  parte  de 

Eutífron. A primeira definição (5d–7e) identifica a piedade com a ação que o próprio Eutífron 

realiza ao acusar o pai. A segunda (6e–9c) propõe que piedoso é o que os deuses amam. A 

terceira (9c–11b) reformula a anterior, restringindo àquilo que todos os deuses amam. Um 

breve interlúdio (11b–11e) com a referência a Dédalo introduz a quarta definição (11e–14b), 

que apresenta a piedade como parte da justiça ligada ao cuidado com os deuses. Por fim, a  

quinta definição (14b–15c) associa a piedade ao conhecimento técnico de orar e sacrificar. O 

epílogo (15c–16a) encerra o diálogo com a saída abrupta de Eutífron, sem que uma definição 

seja fixada.

Na transição 5c-d, Sócrates delimita o tipo de resposta que procura ao perguntar “o 

que é a piedade”. Não se trata de uma enumeração de casos, mas da formulação daquilo pelo 

qual todas as ações piedosas são piedosas. Daí decorre um conjunto de exigências para o 

definiens, extraidas do próprio texto (5c10-d3).34

(1) Exigência eidética. A resposta deve visar a piedade “em si” (τὸ ὅσιον αὐτό), isto 

é,  ao eîdos/idéa que torna piedosas todas as ações piedosas, e não a exemplificações 

contingentes.

É o foco no ti estí? (o “que é?”) que orienta a investigação.35

(2) Unidade, identidade e imutabilidade. O que se busca deve ser um só (μιᾷ ἰδέᾳ), 

idêntico a si (ταὐτόν αὑτῷ) e estável “em toda ação” (ἐν πάσῃ πράξει). Em outras palavras: a 

boa definição precisa isolar o elemento único que permanece o mesmo através da variedade 

de atos piedosos (Eut. 5d1–3; 6d10–e1).36 Na leitura de Barros, essas notas funcionam 

em

34 PLATÃO. Eutífron. Localização Stephanus 5c10–d3.
35 BARROS, Francisco de Assis Nogueira. Eutífron de Platão: Estudo e Tradução. 2014, p. 30 (exigência 
eidética, introdução de idéa/eîdos). Apud CHATEAU, 2005, p. 78 (termo “exigência eidética”).
36 PLATÃO. Eutífron 5d1–3; 6d10–e1 (unidade/identidade/estabilidade).



60

conjunto, como diferentes vias de expressar a exigência fundamental de unidade do

definiendum.

(3) Universalidade. O enunciado deve aplicar-se a todos os casos de piedade “tanto 

no homicídio quanto nas demais coisas” e estar presente em toda ação piedosa. Essa é a 

exigência de generalidade do definiens, que impede confundir exemplo com definição (Eut. 

5d1–2).37

(4) Contrariedade. Como a impiedade é o contrário da piedade, a definição de uma 

não pode servir para a outra,  nem compartilhar o mesmo conjunto de casos.  A exigência 

bloqueia respostas ambíguas ou compatíveis com ambos os lados da oposição (Eut. 5d2–3).38

É sob esse enquadramento rigoroso que as  respostas de Eutífron encontram seus 

limites. A recusa inicial de Sócrates não deve ser lida como condenação de uma falha pessoal 

do adivinho, mas como a constatação de que sua primeira resposta (“o que eu faço agora”) 

opera em um registro de justificação mítica e casuística, incompatível com a exigência de 

universalidade abstrata proposta pela filosofia. Metodologicamente, o élenchos socrático não 

ataca a pessoa do interlocutor, mas testa a consistência interna de suas crenças. Quando a 

definição proposta não consegue unificar o conjunto de convicções de quem a enuncia, surge 

a contradição que obriga à revisão.3940

4.1. Primeira Definição (5d–6e): O Eixo do Míasma e a Falácia do Exemplo

Sócrates pergunta diretamente: “o que é a piedade?” (5d), e Eutífron responde: “A 

piedade é o que estou fazendo agora: perseguir quem comete injustiça, mesmo que seja pai ou 

mãe”. Com isso, ele oferece um exemplo concreto, ligado à sua própria ação no momento da 

cena, em vez de um princípio universal. Esse deslocamento do pedido conceitual para o caso 

particular já indica o tipo de saber que Eutífron mobiliza: o saber ritual de um mántis, 

ancorado na purificação do míasma familiar,  e não o conhecimento eidético que Sócrates 

exige.

O contexto dramático condiciona a resposta: o acusador religioso busca legitimar sua 

ação com base em mitos exemplares, Zeus punindo Cronos, por exemplo, e transfere esse

37 BARROS, 2014, p. 32–33 (universalidade: “tanto no homicídio quanto nas demais coisas”; ἐν πάσῃ πράξει). 
Apud CHATEAU, 2005, p. 74; apud COMPLIDO, 1998, p. 67.
38 BARROS, 2014, p. 30–31 (oposição ὅσιον/ἀνόσιον no próprio 5c10–d5).
39 PLATÃO. Mênon 72a–73c; 75b–76d (didática do “que é” e teste por consequências).
40 Essas mesmas exigências aparecem, em variações, noutros diálogos: a unidade eidética em  Mênon  72b–c 
(abelhas/virtude) e a recusa a exemplos em vez do “que é” em  Eutífron  6d–7a e  Mênon  72a–73c; a crítica a 
definições relacionais/circulares em Eutífron 10a–11b; a discussão de parte/todo/ergon em Protágoras 329c–333b.



61

precedente à sua própria conduta, transformando o mito em argumento. Ao fazer isso, ativa 

dois  eixos  dramáticos:  o  do  míasma,  que  justifica  a  perseguição  do  pai  como forma  de 

purificação da pólis, e o do mito, que apresenta precedentes divinos como critério de validade 

moral.

Sócrates, no entanto, recusa esse tipo de resposta. O motivo é epistemológico: não se 

busca um caso, mas a ousía da piedade, seu eîdos. O erro de Eutífron é típico do registro 

dóxico: ele confunde a ação com a essência, o exemplo com a definição, a prática com o 

conceito. Essa confusão será exposta no exame seguinte.

Como reforço, o próprio Sócrates delimita em 5d o que espera da resposta: “(...) há 

em todos  os  atos  uma  mesma  piedade,  ela  própria,  em si  e  por  si,  de  todo  contrária  à 

impiedade e igual a si própria e tendo um aspecto único, que fará com que uma coisa seja  

ímpia, pela impiedade”.

Visto  desse  modo,  a  primeira  tentativa  de  Eutífron  é  paradigmática  não  só  pelo 

conteúdo, mas pelo mecanismo: a cena explica a resposta e justifica a falha sob os critérios 

socráticos. O caso não entrega unidade nem universalidade; o mito introduz variação e 

conflito no princípio proposto; o hábito ritual ancora a piedade num fazer contingente. Por 

isso, o exame incide sobre a dóxa que nasce desse contexto: a crença de que “piedade” 

equivale ao que agora  depura  e  agora  agrada,  crença  que  o  próprio  diálogo,  de  forma 

dramática, expõe e tensiona.

Assim se prepara o passo seguinte:  abandonar o exemplo e testar  definições que 

pretendem valer para além do caso, para além das preferências e para além da mera troca, até 

que a investigação volte a exigir aquilo que se pediu desde o início: dizer o que a piedade é.

4.2. Segunda Definição (6e-9c): O Eixo do Dissenso Divino (O que os deuses amam)

A segunda tentativa de Eutífron parece dar um passo em direção à generalidade: a 

piedade é “o que é agradável aos deuses”, enquanto a impiedade é o que lhes é desagradável.41 

Trata-se, à primeira vista, de um avanço em relação ao exemplo da primeira resposta, pois 

abandona o caso particular e propõe um princípio. Mas o próprio diálogo já instalara, pela 

moldura dramática, um obstáculo decisivo: o panteão não fala a uma só voz.42 Ao transpor 

essa  pluralidade para dentro do definiens, a definição colide com o requisito lógico de 

unidade: se



62

41 Eutfr. 6e–7a (formulação: “o que é agradável aos deuses”)
42 Eutfr. 6b–6c (conflitos/divergências entre deuses).



63

“o que os deuses amam” define a piedade, então a mesma coisa pode ser, ao mesmo tempo, 

amada por uns e odiada por outros e, por conseguinte, ser dita piedosa e ímpia.43

Importa notar como essa objeção nasce. A refutação não surge de um argumento 

abstrato  válido  “em qualquer  lugar”;  ela  depende  de  uma  premissa  fornecida  pela  cena. 

Eutífron,  mántis  e  defensor  da  teologia  mítica,  já  declarou  que  os  deuses  “discordam”, 

“disputam” e se inimizam entre si. 44 No momento da refutação, Sócrates não inventa o 

dissenso divino como hipótese filosófica; ele o importa da dóxa do interlocutor e o promove a 

premissa maior do raciocínio. A estrutura é transparente:

Premissa dramática (dóxa de Eutífron): os deuses discordam e amam/odeiam coisas 

diferentes.45

Premissa definicional (tese de Eutífron): a piedade é o que os deuses amam.

Conclusão: logo, a mesma coisa pode ser simultaneamente amada e odiada pelos 

deuses; portanto, piedade e impiedade (contradição com a exigência de contrariedade).

Desse atrito entre plano cênico (dissenso) e plano lógico (unidade, não-contradição) 

nasce a objeção clássica. E é justamente essa a natureza do élenchos ressaltada por Vlastos: o 

exame não testa “teses impessoais”, mas a rede de crenças do interlocutor tal como aparece no 

diálogo.46 Aqui, a “causa” da contradição não é analítica: ela é dramática, pois vem do próprio 

perfil religioso de Eutífron, o qual torna essa refutação possível. Se o interlocutor sustentasse 

a  unidade  de  uma única  divindade  (hipótese  contrafactual),  esta  objeção  não poderia  ser 

formulada nesses termos.

O percurso argumentativo que Sócrates conduz a partir de 7a pode ser exposto em 

etapas, todas ancoradas nas passagens do diálogo: (1) definição inicial da piedade/impiedade e 

dos piedoso/ímpio como, respectivamente, o que agrada e o que desagrada aos deuses, com a 

admissão de que piedade e impiedade são opostos; (2) constatação do conflito entre os deuses;

(3) identificação das causas dessas divergências: os mesmos temas que dividem os homens, o 

justo/injusto, o belo/vergonhoso, o bom/mau; (4) consequência: cada deus ama o que 

considera justo, belo e bom e odeia o que julga o oposto; (5) resultado: a mesma coisa pode 

ser amada e odiada (8a), logo pia e ímpia; (6) conclusão: a definição falha, porque Sócrates 

pediu a essência

43 Eutfr. 7b–e; 7e–8a (derivação da contradição: amado e odiado; violação da não-contradição).
44 Eutfr. 5e–6a; 6b–6c (apelo de Eutífron aos relatos míticos; dissenso).
45 Eutfr. 7b; 7e; 6e–7a (dissenso usado como premissa; tese definicional).
46 VLASTOS, G. “The Socratic Elenchus”, Socratic Studies.



64

do piedoso,  e  não um predicado que torna o piedoso indistinguível  de  seu contrário.47 A 

“exigência  de  contrariedade”,  que  separa  inteiramente  piedade  e  impiedade,  fica,  assim, 

violada.48

O diálogo dá então um passo adicional (8b), decisivo para separar princípios de fatos 

particulares. Eutífron tenta salvar sua definição apelando ao consenso: “penso que nenhum 

deus discorda de que se deva punir quem mata injustamente”. Sócrates replica: também os 

homens concordam nesse princípio; o desacordo está no fato, este ato foi injusto ou não? Se 

não há acordo no plano dos casos, nada se ganha com apelos à unanimidade no plano dos 

princípios.49 Como observa Dorion, enquanto o desacordo subsistir no plano dos fatos, alegar 

consenso sobre o dever de punir não decide o caso.50

A tentativa de Eutífron, portanto, não resolve o problema definicional. Mesmo que se 

admita  um acordo entre  deuses  e  homens  quanto  ao dever  de  punir  o  injusto,  persiste  a 

divergência sobre o que é injusto em cada ato; o próprio Eutífron reconhece que deuses e 

homens disputam sobre os mesmos assuntos (autoria, circunstâncias, momento, intenção). Ao 

final, permanece a constatação aporética: “o que é odiado pelos deuses também se mostrou 

amado por eles” (9c), razão pela qual não se conseguiu dizer o que a piedade é.51

Logo,  a  segunda  definição  ganha  em  aparência  de  universalidade,  mas  fracassa 

justamente por internalizar a polifonia mítica como traço definidor: transforma o dissenso em 

princípio. O resultado é lógico: violação de unidade e de não-contradição.  O método 

socrático, fiel ao pedido inicial, exige uma resposta que exponha a causa do ser-piedade, o que 

é a piedade, e não um traço consequente que oscila com as preferências divinas.

Nesta segunda definição, o Eixo do Dissenso Divino entra em cena de modo 

explícito, o critério de contrariedade é violado e o élenchos mostra que o mesmo ato pode ser 

dito piedoso e impiedoso, se a medida for apenas o amor divino.

4.3. Terceira Definição e o “dilema do ser-amado” (9c-11b): O colapso do fundamento

47 Eutfr. 7a–8a; 8a–8b (passos do exame; aporia).
48 Eutfr. 5c–6e; 8a10 (demanda por essência e oposição estrita; falha em manter a contrariedade).
49 Eutfr. 8b1–5; 8b7–9 (consenso sobre punir o injusto; deslocamento para o fato particular).
50 DORION, L.-A. (2002).
51 Eutfr. 9c (conclusão aporética: amado/odiado)



65

A reformulação de Eutífron: “a piedade é o que todos os deuses amam” parece, à 

primeira vista, sanar o ruído do dissenso (9c–10a). Ao substituir a variação do agrado divino 

por um consenso unânime, o adivinho dá à sua tese uma ambição de universalidade. Mas a 

emenda desloca o problema para a ordem explicativa entre o que a piedade é e o seu ser-

amada.  É  precisamente  aqui  que  o  diálogo  condensa,  de  modo  exemplar,  as  exigências 

socráticas de definição: não basta enunciar um predicado que acompanha o piedoso; requer-se 

nomear a causa (aitía) em virtude da qual algo é piedoso.52

Essa passagem conecta método e drama. Na cena do Basileu (o Rei-Arconte), 

Eutífron comparece como mántis (adivinho), isto é, alguém cujo saber se organiza a partir de 

sinais: auspícios, presságios, indícios de aprovação ou desagrado. Seu horizonte epistêmico é 

receptivo: o que está imediatamente “à mão” são afecções (páthe) que as coisas sofrem, aqui, 

o “ser amado pelos deuses”. Daí o viés definicional: tender a dizer o que algo é por meio 

daquilo que lhe acontece. O lógos socrático, ao contrapor essência (ousía) e afecção, expõe o 

limite dessa epistemologia dramática: por mais unânimes que sejam os sinais, unanimidade 

mítica não decide quididade (ti esti?).53

Sócrates formula então a pergunta decisiva (10a): a piedade é amada porque é 

piedade, ou é piedade porque é amada? A interrogação desloca a investigação do terreno do 

que se passa com uma coisa (ser-amada) para o terreno do que a coisa é em si (sua essência). 

O erro de Eutífron é sutil: confunde um efeito constante (o “ser-amada”) com a causa que 

confere a algo sua condição de piedade. Mesmo concedendo que tudo o que é piedade é 

amado por todos os deuses, ter-se-ia, quando muito, coextensão, não identidade definicional.54

Em termos de andamento,  a  correção do quantificador resolve um ruído coral  (o 

desacordo entre vozes divinas) para iluminar o protagonista conceitual: a prioridade da 

essência sobre as afecções. É nesse ponto que emerge o conhecido “dilema do ser-amado” (o 

chamado Euthyphro dilemma)55: se a piedade é amada porque é piedade, ou se é piedade 

porque é amada (10a). Daí a força do dilema e o avanço do exame: a investigação deve 

encontrar “o que torna

52 PLATÃO, Eutífron 9c–10a. Cito pela tradução de José Trindade Santos (INCM, 2007), mantendo a 
numeração Stephanus.
53 Sobre a distinção ousía/ páthos como chave do movimento 9c–11b, ver VLASTOS, 1991, e DORION, 2011.
54 A passagem 10a–10c estrutura o contraste “ser amado” (philoumenon)/“amar” (philounta); v. Eutífron 10a5– 
10.
55 Uso aqui a expressão consagrada na literatura contemporânea para designar o problema formulado em 10a. 
Não se trata do “dilema dramático” de Eutífron entre purificar o míasma e honrar o pai, discutido na seção 2.2.3, 
mas do impasse lógico gerado pela terceira definição.



66

piedade  a  piedade”  o  traço  anterior  e  explicativo,  e  não  se  satisfazer  com  predicados 

consequentes que variam conforme agrados, ainda que unânimes.56

Embora  Eutífron  acabe  aceitando  a  primeira  premissa,  ele  inicialmente  não 

compreende a questão (10a4).  Para tornar claro o ponto,  Sócrates recorre a uma pequena 

epagogê, ou seja, uma série de exemplos que contrastam agente e paciente e culmina no verbo 

“amar”, nuclear para a definição em exame (10a5–10): (1) carregar/ser carregado; (2) 

guiar/ser guiado; (3) ver/ser visto; (4) amar/ser amado.57

A  sequência  mostra  que  certos  estados  passivos  se  devem  a  atividades  que  os 

produzem: algo é carregado porque alguém carrega; é visto porque alguém vê (10b1-5). Com 

isso, Sócrates fixa um critério simples: o que é amado é amado por alguém que ama; logo, 

“ser amado” nomeia uma afecção do objeto amado, não a sua essência. Recolhendo a forma 

comum a todos os pares, Sócrates leva Eutífron a admitir a distinção entre agir (atividade) e 

padecer (passividade) e, portanto, entre causa e efeito (10b–c).

Aplicada  ao  caso  da  piedade,  essa  distinção  se  desdobra  em duas  interpretações 

mutuamente exclusivas. Na primeira, a piedade é que fundamenta o amor divino: os deuses 

amam porque algo é piedade, isto é, a essência explica a afecção. Na segunda, ocorre o 

inverso: o amor divino é que fundamenta a piedade; algo é piedade porque é amado, de modo 

que a afecção definiria a essência. A análise socrática bloqueia (ii): se “piedade” significasse 

apenas “o que é amado”, a definição não captaria o fundamento explicativo do amor divino, 

mas apenas um resultado dele. Em termos lógico-semânticos, a tese de Eutífron falha ao teste 

de  substitutividade:  “piedade”  e  “ser  amado pelos  deuses”  não são intercambiáveis  salva 

veritate em todos os contextos; logo, não definem a mesma coisa.58

O pequeno exercício por exemplos, encadeado à pergunta de 10a, entrega o núcleo 

do  élenchos: “ser amado” acompanha a piedade, mas não a torna piedade.  A resposta de 

Eutífron, portanto, não cumpre a tarefa socrática de definição causal: mesmo que “o que todos 

os deuses amam” acompanhe sempre a piedade, isso não diz o que a piedade é. Preservam-se 

unidade e não-contradição apenas quando a resposta nomeia o traço essencial,  anterior às 

afecções.59

56 Essa “prioridade da essência” é um princípio socrático que a literatura relaciona ao vocabulário de causa/aitía 
no nível pré-teoria das Formas (VLASTOS, 1991).
57 Eutífron 10a5–10b1. Sobre o uso socrático de epagogê como exemplificação dirigida, cf. DORION, 2011.
58 COHEN, 2004, explora o teste de substitutividade para mostrar por que “ser amado” não define “piedade”; 
ver também a leitura elêntica em DORION, 2011.
59 Eutífron 10b–11b.



67

Dramaticamente, isso explica por que Eutífron fracassa: como mántis, ele privilegia o 

domínio do sinal (o agrado divino), e não o do eîdos. Metodologicamente, explica por onde a 

filosofia deve passar para recuperar o “em virtude de quê” (di’ ho): é preciso inverter a ordem 

que o personagem dramatiza, do efeito à causa, e retornar ao núcleo eidético.

Aqui, o Eixo do Dissenso Divino combinado com a economia do culto leva ao 

famoso dilema do “ser-amado”: a definição viola o critério de causalidade explicativa e o 

élenchos obriga Eutífron a distinguir entre causa e efeito.

4.4. Quarta Definição (11e-12e): Piedade como parte da Justiça

Superado o impasse do “ser-amado”, o diálogo muda de chave: em vez de predicados 

extrínsecos,  Sócrates  sugere  situar  a  piedade  no  interior  do  justo  por  meio  de  relações 

todo/parte. Após o breve interlúdio de Dédalo (11b–c), em que se assinala a instabilidade das 

“estátuas” definicionais de Eutífron, Sócrates reabre a investigação: toda piedade é justa, mas 

nem toda justiça é piedade; logo, a piedade é parte da justiça e é preciso determinar qual parte  

(12a–e).60 Esse  procedimento  (analogias  respeito/temor;  ímpar/número;  piedade/justiça) 

prepara a nova rodada definicional e, ao mesmo tempo, marca a passagem para o método de 

divisão (diaíresis): identificar o todo, distinguir a parte, determinar o seu traço próprio.61

Seguindo a orientação de Sócrates,  Eutífron propõe:  piedade é  a  parte  da justiça 

relativa ao cuidado para com os deuses (therapeía theôn, 12e). O termo não surge do nada: é a 

palavra  técnica  do  serviço  ritual  que  um  mántis  presta:  purificações,  sacrifícios,  preces, 

manutenção da “boa ordem” com o divino. A religião cívica grega é, antes de tudo, prática: 

um regime de obrigações rituais que regula a relação pólis/deuses.

Sócrates, porém, exige determinar que espécie de cuidado está em jogo. Primeiro 

sentido testado: o cuidado melhorativo, modelado em técnicas hípicas e pecuárias. Quem 

cuida de cavalos,  cães ou bois melhora o objeto do cuidado (13a–c).  Eutífron concede o 

princípio e  ele  é  fatal  para sua tese:  se  a  piedade é  “cuidado dos  deuses”  nesse  sentido,  

deveríamos aperfeiçoar os deuses; absurdo (13c–d). Para escapar, Eutífron desloca o sentido: 

cuidado como serviço de escravo a senhor (13d–e). A ênfase já não é “melhorar o objeto”, e 

sim assisti-lo em sua obra.

60 Eutífron 11b–12e.
61 12a7–e1. Sobre a costura todo/parte como ponte metodológica para as definições 3–5, cf. Dorion, 2011; 
Vlastos, 1991.



68

Sócrates então aperta o parafuso: se é serviço, a que obra (érgon) servimos? Qual é a 

“obra principal” dos deuses a cujo cumprimento os humanos concorrem (13e–14a)? Diante da 

dificuldade,  Eutífron  recua  e  reformula  pela  via  de  um  saber-fazer:  a  piedade  seria  um 

conhecimento de preces (pedir) e sacrifícios (ofertar), abrindo a quinta definição (14c–d). A 

quarta, assim, implode por indeterminação do conteúdo de therapeía: nem “melhorar deuses”, 

nem “serviço” sem obra definida satisfazem o critério socrático de causa explicativa.

O drama fornece o termo (therapeía ritual), natural à autoimagem do mántis e à cena 

do Basileu (processo por  míasma  e disputa jurídico-ritual); o lógos  filosófico o depura até 

mostrar que, tomado como definição, o termo ou cai no absurdo (melhorar deuses) ou esvazia- 

se (serviço sem érgon). O eixo dramático explica por que Eutífron escolhe esse vocabulário; o 

élenchos explica onde ele falha.

A sequência 12a–e funciona como lição de método: (i) identificar um todo (temor, 

número, justiça); (ii) reconhecer uma parte (respeito, ímpar, piedade); (iii) determinar essa 

parte, distinguindo-a do todo e das demais partes. A quarta e a quinta definições são tentativas 

de  dar  esse  terceiro  passo:  primeiro  com  therapeía  (cuidado/serviço),  depois  com  téchnê 

emporikê (saber de pedir/ofertar). A falha de ambas confirma o padrão do élenchos: sem um 

traço essencial, anterior e explicativo, a definição ou sai do eixo (absurdo) ou gira em falso 

(circularidade). Ao fundo, permanece a exigência de estabilidade que Sócrates evocara no 

interlúdio de Dédalo: definições não devem “correr”, mas “ficar” como paradigmas (11b–c).

Ao reduzir  a  piedade a uma parte da justiça,  Eutífron ativa sobretudo o Eixo da 

Economia do Culto, mas não consegue especificar a obra própria desse “serviço” aos deuses; 

o critério de causalidade permanece insatisfeito e o élenchos força nova revisão.

4.5 A quinta definição (14c–15c): a circularidade da economia do culto

Com a ajuda de Sócrates, Eutífron assume que a piedade é um conhecimento de pedir 

e ofertar aos deuses: orações e sacrifícios (14c–d). Sócrates traduz a fórmula em termos 

francos: trata-se de uma arte comercial entre deuses e homens: nós damos o que lhes é devido, 

e pedimos o que nos é necessário (14d–e). Eutífron não se opõe.

Vem então a pergunta decisiva: o que ganham os deuses com nossas dádivas (14e– 

15a)?  Eutífron responde com “honras,  privilégios,  gratificações” em suma,  “o que lhes  é 

agradável”, “o que lhes é amado” (15b). Com isso, o raciocínio fecha o círculo: a quinta 

definição reintroduz a  segunda (“a  piedade é  o  amado pelos  deuses”).  Volta-se  ao ponto 

refutado, agora pela via cultual-transacional. O lógos mostra, assim, que a “economia do 

culto”



69

(Eixo 3) não se sustenta como critério definicional porque é circular: toma um efeito (agrado 

divino) como medida do que a piedade é.

No plano dramático, a identidade profissão/definição torna-se quase perfeita: o 

mántis  é o intermediário dessa “arte de troca”, e a sua linguagem transacional estrutura a 

última tentativa de definição. No plano metodológico, a exigência socrática não é satisfeita: 

definir é indicar o “em virtude de quê”), não descrever a economia de trocas que acompanha a 

prática ritual. Ao perceber a volta ao ponto inicial, Sócrates ironiza que Eutífron “excede 

Dédalo”, não apenas faz as definições moverem-se, mas fazê-las dar a volta inteira (15b7–10). 

O adivinho, por fim, retira-se (15e). Dramaticamente, a fuga é um gesto; logicamente, é a 

admissão de que a epistemologia ritual entrou em falência.

Na quinta definição, o Eixo da Economia do Culto domina completamente a cena, 

mas a remuneração simbólica dos deuses é apenas um efeito de agrado, a definição é circular, 

o critério de não-circularidade falha e o élenchos fecha o círculo regressando ao “amado pelos 

deuses”.

4.6. A Fuga de Eutífron (15e-16a): A falha dramática como sucesso filosófico

A análise da quinta definição (4.5) mostra o ponto em que a própria epistemologia de 

Eutífron entra em colapso. Quando ele reduz a piedade a uma “arte comercial” (emporiké), 

isto é, a uma técnica de troca com os deuses em termos de oferta e contrapartida, Sócrates o 

conduz, passo a passo, a admitir que essa “arte” consiste, em última instância, em dar aos 

deuses “o que lhes é amado” (15b).  Com isso, o  lógos  completa um movimento circular: 

retornamos exatamente à estrutura das definições anteriores, a segunda (6e) e a terceira (9c), 

que já haviam sido refutadas no percurso do diálogo. A tentativa de renovar o conceito de 

piedade, no registro da emporiké, não produz um novo conteúdo, apenas reinscreve, em outros 

termos, a mesma dependência do “agrado dos deuses” que havia comprometido as definições 

precedentes. Eutífron encontra-se, assim, logicamente encurralado: o seu saber, ancorado na 

posição  dramática  que  ocupa  (mántis,  teólogo  autoconfiante,  especialista  em  ritos)  e 

articulado  nos  Eixos  Dramáticos  reconstruídos  ao  longo  do  trabalho,  revela-se  circular  e 

incoerente. A epistemologia implícita de Eutífron, que toma a variação do favor divino como 

critério último, não consegue sustentar uma definição estável de piedade.

É precisamente nesse momento de colapso lógico que o condicionamento epistêmico 

da cena completa a sua função, fazendo convergir a falha conceitual e a falha dramática. 

Sócrates reage de maneira ironicamente paciente: sugere recomeçar a investigação desde o



70

início (15c-d), como se oferecesse a Eutífron uma nova oportunidade de aprender com a 

aporia. No entanto, Eutífron, o  mántis  cujo limites da epistemologicos do personagem (3.2) 

acaba de ser plenamente exposta pelo  élenchos, recusa o convite. Ele invoca a “pressa” e a 

necessidade de ir embora. O que está em jogo aqui não é um simples compromisso externo, 

mas a ruptura do pacto dialógico que sustentava a investigação. O clímax do diálogo não se dá 

na  forma de  uma refutação final formulada por Sócrates, mas na forma de uma fuga: a 

resposta de Eutífron “Outra hora, Sócrates, pois estou com pressa e é tempo de ir” (15e3-4),  

funciona como uma admissão performativa de derrota.  Ao retirar-se,  ele confessa,  com o 

corpo, aquilo que resiste a confessar com o lógos: a sua incapacidade de justificar o próprio 

saber. A “pressa” é, aqui, o nome dramático da recusa do élenchos.

Nesse ponto, todas as teses centrais da dissertação convergem. Como se mostrou em 

3.3, o “aperto” final das ligaduras elênticas não é apenas um resultado lógico, mas uma forma 

de cuidado filosófico: ao manter o interlocutor na aporia, o élenchos lhe oferece a 

oportunidade de reconhecer a ignorância e reformar o próprio modo de vida. A decisão de 

Eutífron  de  ir  embora  é,  precisamente,  a  recusa  desse  cuidado,  a  recusa  de  permanecer 

“amarrado” às consequências do que disse crer.

Em segundo lugar, a cena final revela a falha moral da therapeía (2.3 e 3.3). Eutífron 

se apresentara, desde o início, como especialista em  therapeía  ritual, o “cuidado” com os 

deuses, isto é, a arte de prestar-lhes o culto adequado, purificar o  míasma  e assegurar uma 

relação correta entre humanos e divino (2.3.1). Todavia, no momento decisivo, ele se mostra 

incapaz de praticar qualquer forma de cuidado autêntico. Falha, em primeiro lugar, no cuidado 

com o lógos: recusa-se a continuar a investigação justamente quando a aporia poderia abrir 

um espaço de autoconhecimento e de revisão crítica do seu saber. Falha, em segundo lugar, 

no cuidado com Sócrates: abandona o filósofo no instante em que a definição de piedade 

deixa de ser um exercício teórico abstrato e se converte em questão de vida ou morte, pois 

dessa definição depende, em última instância, a defesa de Sócrates no tribunal. A therapeía 

que Eutífron domina é apenas ritual; quando se trata de cuidado intelectual e moral, ele se 

mostra radicalmente omisso.

Por fim, a fuga de Eutífron consuma o paralelismo dos julgamentos (1.4). No início 

do diálogo, ele acusava o próprio pai de impiedade por uma especie de negligencia: o pai teria 

“amarrado” um servo suspeito de homicídio e o deixado abandonado, resultando em sua 

morte (4c-d). Eutífron se colocava, assim, como aquele que não tolera a indiferença diante do 

míasma,  o  agente  da  purificação  que  corrige  a  falta  do  pai.  No  entanto,  no  desfecho,  é 

Sócrates quem denuncia uma nova forma de abandono: Eutífron, ao fugir, o “lança abaixo” 

(katabállō, 15e5)



71

de uma grande esperança, a esperança de alcançar, com sua ajuda, uma definição satisfatória 

de piedade. A encenação produz um espelhamento: Eutífron repete, em nível filosófico e 

moral,  a mesma estrutura de negligência que atribuía ao pai. Se o pai deixou o servo 

“amarrado” até a  morte física, Eutífron deixa Sócrates “amarrado” na aporia, sem 

acompanhamento, justamente  quando  a  investigação  exigia  perseverança.  Aquele  que  se 

apresentava  como  o  purificador  do  míasma (Eixo 2) revela-se, ele próprio, moralmente 

impuro, pois falha no cuidado com o outro e com a verdade que diz buscar.

A aporia final não é, portanto, um fracasso do diálogo, mas o seu sucesso filosófico 

máximo. A fuga de Eutífron condensa, em um gesto dramático, o diagnóstico que o lógos 

vinha construindo: a piedade ateniense, tal como é praticada (Eixo 3), enraizada em mitos 

internamente contraditórios (Eixo 1) e animada por medos rituais e por uma lógica de “troca” 

com o divino (Eixo 2), revela-se não apenas conceitualmente incoerente, como a análise das 

definições mostrou, mas também falha no quesito ético, como a recusa do  élenchos  tornou 

visível. O condicionamento epistêmico da cena cumpre, assim, plenamente a sua função: ao 

final do Eutífron, cena e conceito coincidem. A fuga dramática de Eutífron e a aporia 

conceitual do diálogo são duas faces da mesma constatação: a religião tradicional, tal como 

Eutífron a encarna, não suporta o teste filosófico que ela própria se dispôs a enfrentar.

CONCLUSÃO: A APORIA COMO APOLOGIA EPISTEMOLÓGICA

O percurso desta dissertação partiu de uma pergunta simples na formulação, mas 

exigente nas consequências, que tipo de relação existe, no Eutífron, entre a forma dramática 

do diálogo e a investigação conceitual sobre a piedade. A leitura proposta recusou a separação 

entre uma camada supostamente literária e outra supostamente filosófica e assumiu, desde o 

início, que a tensão entre cena e definição integra o modo de funcionamento do texto. A 

hipótese central foi formulada nesses termos, o elemento dramático atua como filtro cognitivo 

e determina quais crenças podem ser mobilizadas como razões no lógos socrático. A esse 

efeito chamamos condicionamento epistêmico da cena.

No primeiro capítulo, examinamos o cenário hermenêutico em que essa hipótese se 

insere.  A discussão sobre o método socrático,  a  partir  do debate entre  Vlastos e Benson, 

permitiu distinguir leituras que atribuem ao élenchos um alcance positivo na produção de 

conhecimento e leituras que insistem em seu caráter predominantemente refutativo. Ao nos 

aproximarmos de Benson, enfatizamos a função do élenchos como procedimento de revelação 

de incoerências no conjunto de crenças do interlocutor. Essa escolha preparou o terreno para a



72

tese de que, no Eutífron, o que se esclarece não é tanto uma doutrina alternativa sobre a 

piedade, mas o mapa das insuficiências do saber que Eutífron representa. A reflexão sobre o 

estatuto filosófico do contexto dramático completou esse quadro, mostrando que, ao situar a 

conversa  às  portas  de  um  tribunal  religioso,  Platão  vincula  desde  o  início  a  discussão 

conceitual a uma situação jurídica precisa.

O segundo capítulo tratou de reconstruir o repertório religioso que o diálogo 

pressupõe e explora. A partir de autores como Vernant, Parker, Burkert e Detienne, foram 

isolados  três  eixos  dramáticos  que  atravessam o  texto,  o  dissenso  divino,  o  míasma e  a 

economia do culto. No eixo do dissenso, as narrativas de Homero e Hesíodo revelam um 

Olimpo em conflito, em que deuses diferentes aprovam ou condenam as mesmas ações, o que 

torna instável qualquer critério de piedade baseado apenas no agrado aos deuses. No eixo do 

míasma, a lógica da poluição e da herança de culpa ajuda a compreender o gesto de Eutífron 

ao acusar o próprio pai. No eixo da economia do culto, a transformação da  therapeía  em 

prática próxima de uma arte de troca prepara a leitura da quinta definição, em que a piedade 

se aproxima de uma espécie  de  técnica  comercial  de  sacrifícios  e  preces.  Ao final  desse 

capítulo, os três eixos apareceram não como panorama geral de religião grega, mas como 

formas de organização do repertório de crenças que o próprio Eutífron mobiliza.

No  terceiro  capítulo,  a  hipótese  do  condicionamento  epistêmico  da  cena  foi 

apresentada de modo sistemático. Procuramos mostrar que a configuração concreta do 

diálogo,

o lugar do Pórtico do Rei, a ameaça do julgamento por impiedade, a posição social do mántis e

o  peso  do  míasma,  seleciona  as  crenças  que  Eutífron  pode  admitir  e  coloca  limites  às 

alternativas conceituais que ele é capaz de considerar. Nessa perspectiva, o élenchos socrático 

aparece como operador de essencialização que trabalha sempre com material fornecido por 

esse enquadramento. Sócrates não introduz de fora as premissas do exame, ele recolhe aquilo 

que a cena força Eutífron a assumir como doxa e transforma essas doxas em hipóteses de 

trabalho.  Ao descrever o percurso de Eutífron da autoconfiança inicial à aporia final, o 

capítulo procurou evidenciar  que o colapso do lógos decorre  de  condições  impostas  pela 

própria cena, o que confere à aporia um alcance metodológico positivo.

O quarto capítulo aplicou essa chave de leitura à análise das cinco definições de 

piedade.  Em  cada  tentativa  definicional,  indicamos  o  eixo  dramático  predominante  e 

reconstruímos o modo como o élenchos explora as crenças associadas a esse eixo. Na 

primeira definição, o eixo do míasma emerge na escolha de denunciar o pai como exemplo 

paradigmático de piedade. A recusa de Sócrates em aceitar um caso por definição evidencia a 

dificuldade do saber do mántis em responder a perguntas de tipo “tí estin”. Na segunda e na



73

terceira definições, o eixo do dissenso divino conduz ao impasse sobre o que é amado pelos 

deuses, ou pelo conjunto dos deuses, e à formulação do dilema entre ser amado porque 

piedoso ou ser piedoso porque amado. A quarta e a quinta definições deslocam o foco para a 

economia do culto, inicialmente sob a forma vaga de cuidado e serviço aos deuses, depois sob  

a forma explícita de arte de trocas em que se oferece o que lhes agrada em troca de bens. Em 

todos esses momentos, o élenchos revelou que as fórmulas propostas permanecem presas a 

práticas e imagens derivadas da religião tradicional e não alcançam o nível de generalidade 

exigido por uma definição estável.

Esse percurso permitiu retomar, na conclusão, a tese da apologia epistemológica. A 

leitura de Eutífron, Apologia e Críton como conjunto dramático mostrou que o primeiro 

diálogo realiza, em plano conceitual, aquilo que os dois seguintes desenvolvem em planos 

ético e político. No Eutífron, Sócrates não se apresenta como réu, e sim como examinador do 

saber religioso alheio, buscando determinar se o especialista em piedade domina o conceito 

que pretende aplicar. Na Apologia, esse mesmo Sócrates se defende de uma acusação de 

impiedade construída com base em critérios que o diálogo anterior já havia mostrado frágeis. 

No  Críton, o filósofo decide permanecer fiel à sentença da cidade, mesmo considerando a 

condenação injusta, por coerência com a prática de exame que sempre adotou. Se a cidade 

julga sem dispor de um conceito coerente de hósion, como o Eutífron sugere, então a defesa 

de  Sócrates  não  é  apenas moral e política, é também defesa em nível das condições 

conceituais do juízo que recai sobre ele.

À luz desse quadro, o parágrafo final desta dissertação pode ser retomado em termos 

um pouco mais amplos. Concluímos que o drama do tribunal e a urgência religiosa de 

Eutífron não são ruídos que atrapalham a lógica, são o solo em que a lógica nasce. A cena do 

Pórtico do Rei, o medo do míasma, a autoconfiança do mántis e a proximidade do julgamento 

não aparecem como elementos externos ao argumento, e sim como fatores que determinam 

que tipo  de piedade se torna discutível. Concordamos com Blondell quando afirma  que 

separar forma e conteúdo em Platão produz falsa dicotomia que distorce a experiência de 

leitura (BLONDELL, 2002). A análise aqui proposta confirma essa advertência, pois mostrou 

que, sempre que se tenta isolar o lógos das condições dramáticas em que ele se exerce, perde-

se o fio que liga as perguntas de Sócrates à posição em que os interlocutores se encontram.

O Eutífron, lido por essa lente, não se apresenta como fracasso em definir a piedade. 

O que o diálogo oferece é a dramatização da impossibilidade de uma piedade que permaneça 

presa a um modelo irracional de relação com o divino, marcado pelo conflito entre os deuses, 

pela poluição herdada e por uma economia do culto que reduz a therapeía a transação. A 

aporia



74

final, nesse sentido, é êxito proporcional ao material examinado, não porque produza 

definição alternativa pronta, mas porque evidencia os limites de um repertório religioso que, 

sob o teste filosófico, se revela conceitualmente insuficiente.

Por fim, a noção de condicionamento epistêmico da cena e a leitura vertical  das 

definições sugerem possibilidades de continuidade. A hipótese de que forma dramática e 

exame conceitual se entrelaçam dessa maneira pode ser testada em outros diálogos aporéticos, 

em que perfis distintos de especialistas, guerreiros, políticos, jovens aristocratas, sofistas, são 

confrontados com o método socrático.  Investigações futuras podem perguntar  se,  também 

nesses textos, o fracasso em alcançar definições estáveis decorre de limites intrínsecos dos 

interlocutores e das cenas em que se movem. Se isso ocorrer, o Eutífron deixará de ser visto 

apenas como introdução ao chamado “ciclo da morte de Sócrates” e passará a ocupar lugar 

central em uma reflexão mais ampla sobre o modo como Platão articula drama, método e 

crítica de formas tradicionais de saber.



75

REFERÊNCIAS

ANNAS, Julia. Platonic ethics, old and new. Ithaca: Cornell University Press, 1999. 
ARISTÓFANES. As Nuvens. Tradução e notas por Gilda M. Reale Starzynski. São Paulo: 
Abril Cultural, 1972. (Os Pensadores).
           . As Vespas, As Aves e As Rãs. Tradução, introdução e notas por Mário da Gama Kury.
2. ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2000. v. 2. (Comédia Grega).
ARISTÓTELES. Metafísica. Ensaios introdutórios. Texto grego com tradução e comentários 
de Giovanni Reale. Tradução de Marcelo Perine. São Paulo: Loyola, 2002. v. 2.
           . Constituição de Atenas. Tradução, introdução e notas por M. G. Valdés. Madrid: 
Gredos, 1995.
BALDRY, B. C. A Grécia Antiga: cultura e vida. Tradução de Mário Matos e Lemos. Lisboa: 
Verbo, 1969.
BENOIT, H. Platão e as temporalidade: a questão metodológica. São Paulo: Annablume, 
2015.
BENSON, Hugh H. (org.). Platão. São Paulo: Artmed, 2011.
BENSON, Hugh H. What should Euthyphro do? History of Philosophy Quarterly, v. 30, n. 2,
p. 115–146, 2013.
BENSON, Hugh H. What should Euthyphro do? Preprint. University of Oklahoma, 2011. 
Acesso em: 2 nov. 2025.
BLONDELL, R. The Play of Character in Plato's Dialogues. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2002.
BOLZANI FILHO, R. Imagens de Sócrates. Kléos – Revista de Filosofia Antiga, n. 18, p. 11– 
31, 2014.
BORGES, A. Definição em Sócrates e a crítica de Geach. Dissertatio, v. 48, p. 3–25, 2018. 
BRANDÃO, Junito de Souza. Introdução à tradução das Nuvens. Rio de Janeiro: Grifo, 
1976.
           . Teatro Grego: origem e evolução. Rio de Janeiro: Tarifa Aduaneira do Brasil, 1980.
           . Teatro Grego: tragédia e comédia. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 1984.
BURKERT, Walter. Religião grega na época clássica e arcaica. Tradução de M. J. Simões 
Loureiro. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1993.
DEMÓSTENES. As Olíntias & As Felípicas. Estudo introdutório, tradução e comentários de 
Amilcare Carlette. São Paulo: EUD, 1995. (Os Grandes Oradores da Antiguidade).
DETIENNE, Marcel. Os mestres da verdade na Grécia arcaica. Tradução de Andrea Daher. 
Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2003.
DIAMOND, Eli. Parallel trials: the dramatic structure of Plato’s Euthyphro. Classical 
Quarterly, v. 62, n. 2, p. 523–531, 2012.
DIÔGENES LAÊRTIOS. Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. Tradução, introdução e 
notas de Mário da Gama Kury. 2. ed. Brasília: UnB, 2008.
DORION, L. A. La subversion de l’elenchos juridique dans l’Apologie de Socrate. La Revue 
Philosophique de Louvain 88, p. 311-344, 1990.
           . Compreender Sócrates. Tradução de Lúcia M. Endlich Orth. Petrópolis: Vozes, 
2006.
EDIPRO. Literatura crítica e textos modernos. São Paulo: Edipro, 2006. (Clássicos Edipro). 
ÉSQUILO. Teatro completo: As Suplicantes, Os Persas, Prometeu Agrilhoado, Agamêmnon, 
As Coéforas, As Euménidas. Introdução de Jorge Silva Melo e tradução de Virgílio Martinho. 
Lisboa: Editorial Estampa, 1990. (Clássicos de Bolso).
           . Orestéia: Agamêmnon, Coéforas e Eumênides. Estudo e tradução de Jaa Torrano. 
São Paulo: Iluminuras/Fapesp, 2004. 3 v.



76

           . Tragédias: Os Persas, Os sete contra Tebas, As Suplicantes, Prometeu cadeeiro. 
Estudos e tradução de Jaa Torrano. São Paulo: Iluminuras, 2009.
GUARDINI, Romano. La muerte de Sócrates, Una interpretación de los escritos platónicos 
Eutifrón, Apología, Critón y Fedón. Madrid, Ediciones Palabra, 2016. (Biblioteca Palabra, 
50).
GEACH, Peter. Plato’s Euthyphro: an analysis and commentary. In: GEACH, Peter. Logic 
Matters. Oxford: Basil Blackwell, 1972. p. 31–44.
GOLDSCHMIDT, V. Os diálogos de Platão: estrutura e método dialético. Tradução de D. D. 
Macedo. São Paulo: Loyola, 2002.
GUTHRIE, W. K. C. Historia de la Filosofia Grieca. Tradução para o espanhol por A. V. 
Campos e A. M. González. Madrid: Gredos, 1990. 6 v.
HENRY, Douglas V. Socrates and the Gods, How to Read Plato’s Euthyphro, Apology, and 
Crito, by Nalin Ranasinghe. Faith and Philosophy, v. 32, n. 3, p. 346-350, 2015.
HESÍODO. Teogonia: a origem dos deuses. Estudo e tradução de Jaa Torrano. São Paulo: 
Iluminuras, 2001. (Biblioteca Pólen).
HOMERO. Ilíada. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Rio de Janeiro: Ediouro, 2001.
           . Ilíada. Tradução de Haroldo de Campos, com introdução e organização de Trajano 
Vieira. 4. ed. São Paulo: Arx, 2003. 2 v.
JAEGER, W. Paidéia: a formação do homem grego. Tradução de A. M. Parreira. São Paulo: 
Martins Fontes, 1995.
JOEL, Karl. Der “lógos sokratikos”. Archiv für Geschichte der Philosophie, v. 8, p. 466–483, 
1895.
KAHN, C. H. Did Plato write Socratic dialogues? Classical Quarterly, v. 31, n. 2, p. 305– 
320, 1981.
           . Vlastos’s Socrates. Phronesis, v. 35, n. 11/12, p. 233–258, 1992.
KAMTEKAR, R. (Ed.). Plato's Euthyphro, Apology, and Crito: Critical Essays. Lanham: 
Rowman & Littlefield, 2005.
KLONOSKI, R. J. Setting and characterization in Plato’s Euthyphro. Diálogos, n. 44, p. 123– 
139, 1984.
           . The portico of the archon basileus: on the significance of the setting of Plato’s 
Euthyphro. The Classical Journal, v. 81, n. 2, p. 130–137, 1986.
KRAUT, R. (org.). Platão. São Paulo: Ideias & Letras, 2013.
LA PEÑA, P. B. de. La estructura del diálogo platónico. Madrid: [s.n.], 1984.
LEITE, P. G. Ética e retórica forense: asebeia e hybris na caracterização dos adversários em 
Demóstenes. 2013. Tese (Doutoramento em Estudos Clássicos) – Universidade de Coimbra, 
Coimbra, 2013. Disponível em: https://hdl.handle.net/10316/23809.
MAGALHÃES-VILHENA, V. de. O problema de Sócrates. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 
1984.
MATOS JUNIOR, Fábio Amorim. O tratamento da impiedade no contexto dramático do
“Eutífron”: um pastiche das “Nuvens” como extensão da “Apologia de Sócrates”. 2013. 355
f. Tese (Doutorado em Filosofia) – Programa de Pós-graduação em Filosofia, Universidade 
Estadual de Campinas, Campinas, 2013.
           . A contextualização dramática do Laques e sua relação com a Apologia de Platão. 
Campinas: [s.n.], 2008.
MCPHERRAN, M. L. Introducing a new god: Socrates and his Dáimonion. Apeiron, v. 38, n. 
2, p. 3–30, 2005.
           . Religião de Sócrates. In: MORRISON, D. (org.). Sócrates. São Paulo: Ideias & 
Letras, 2016. p. 281–306.
MORRISON, D. (org.). Sócrates. São Paulo: Ideias & Letras, 2016.

https://hdl.handle.net/10316/23809


77

NIGHTINGALE, A. Spectacles of truth in Classical Greek philosophy: theoria in its cultural 
context. Cambridge: Cambridge University Press, 2004, p. 110-115.
NIETZSCHE, Friedrich. Introdução ao estudo dos diálogos de Platão. Tradução de Marcos 
Sinésio Pereira Fernandes e Francisco José Dias de Moraes. São Paulo: Martins Fontes, 2020.
           . A visão dionisíaca do mundo: e outros textos de juventude. Tradução de M. S. P. 
Fernandes e M. C. S. de Souza. São Paulo: Martins Fontes, 2005.
PARKER, Robert. Miasma: pollution and purification in early Greek religion. Oxford: 
Clarendon Press, 1983.
PLATÃO. Eutífron; Apologia de Sócrates; Críton. Tradução, introdução e posfácio de José 
Trindade Santos. 5. ed. Lisboa: Imprensa Nacional – Casa da Moeda, 2007.
           . Fédon, Sofista e Político. Tradução de Jorge Paleikat e João Cruz Costa. São Paulo: 
Abril Cultural, 1972. (Os Pensadores).
           . Laques. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Belém: EDUFPA, 1980. (Coleção 
Amazônica).
           . Mênon. Tradução de Maura Iglesias. Rio de Janeiro: PUC-Rio; Loyola, 2001.
           . República. Tradução de Maria Helena da Rocha Pereira. Lisboa: Calouste 
Gulbenkian, 2001.
           . Teeteto e Crátilo. Tradução de Carlos Alberto Nunes. 3. ed. Belém: EDUFPA, 2001.
           . Defesa de Sócrates. Tradução de J. Bruna. São Paulo: Abril Cultural, 1972. (Os 
Pensadores).
           . Ion. Tradução, introdução e notas de Monique Canto. Paris: Flammarion, 2001. 
PRÉ-SOCRÁTICOS. Fragmentos e textos modernos. Organização e tradução de José 
Cavalcante de Souza. São Paulo: Abril Cultural, 1973. (Os Pensadores, v. 1).
RANASINGHE, Nalin. Socrates and the Gods, How to Read Plato’s Euthyphro, 
Apology, and Crito. South Bend (IN), St. Augustine’s Press, 2012.
SANTOS, J. T. Saber e formas: estudo de filosofia no Eutífron de Platão. Lisboa: Editorial 
Presença, 1987. (Textos de Filosofia).
SOARES, Cássio da Silva. As sementes de Cadmo: autoctonia, miasma, nemesis e o trágico 
nas tragédias do ciclo tebano. 2013. 280 f. Tese (Doutoramento em Estudos Clássicos) – 
Faculdade de Letras, Universidade de Coimbra, Coimbra, 2013. Disponível em: 
https://estudogeral.uc.pt/handle/10316/28494.
SOFOCLES. A trilogia tebana: Édipo Rei, Édipo em Colono e Antígona. Tradução, 
introdução e notas de Mário da Gama Kury. 8. ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1998. (A 
tragédia grega, v. 1).
STONE, I.F. O Julgamento de Sócrates. São Paulo: Companhia das Letras, 1988. 
VERNANT, Jean Pierre. As origens do pensamento grego. Tradução de Ísis Borges B. da 
Fonseca. Rio de Janeiro: Difel, 2012. v. 1.
           . Mito e religião na Grécia Antiga. Tradução de Joana Angélica D’Avila Melo. São 
Paulo: Martins Fontes, 2006.
           . Entre mito e política. Tradução de Cristina Murachco. 2. ed. São Paulo: Editora da 
Universidade de São Paulo, 2000.
VLASTOS, Gregory. Socrates, ironist and moral philosopher. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1991.

https://estudogeral.uc.pt/handle/10316/28494

	c2905646f110f2bec25d93869ceefaff8fa696ee231f4783cdfb1cba1e1f5ede.pdf
	UNIVERSIDADE FEDERAL DE GOIÁS (UFG)
	FACULDADE DE FILOSOFIA
	PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA
	GOIÂNIA 2025

	PDF 23070.055917/2025-80
	Termo de Ciência e de Autorização (TECA) 5878936

	c2905646f110f2bec25d93869ceefaff8fa696ee231f4783cdfb1cba1e1f5ede.pdf
	GOIÂNIA 2025
	Dedicatória
	Agradecimentos
	Resumo
	Abstract

	SUMÁRIO
	INTRODUÇÃO
	CAPÍTULO 1. O PROBLEMA HERMENÊUTICO E O MÉTODO DRAMÁTICO
	1.1 Perspectiva de interpretação dos diálogos
	1.1.3.2 A Estrutura Lógica do élenchos e a Busca por Definições
	1.2 O estatuto filosófico e a contextualização dramática no Eutífron

	CAPÍTULO 2. OS EIXOS DRAMÁTICOS DA PIEDADE ATENIENSE
	2.1. Os três Eixos Dramáticos da piedade
	2.1.2.1 Definição e Natureza da Poluição Ritual
	2.1.2.2. A Mancha Familiar e a Herança da Culpa (Genos)
	2.1.3. O Terceiro eixo: A economia do culto

	CAPÍTULO 3. DA CENA AO LÓGOS: O MECANISMO DO CONDICIONAMENTO EPISTÊMICO
	3.2. Os limites epistêmicos do especialista (Mántis)
	3.4. A aporia como resposta proporcional às pressões da cena

	CAPÍTULO 4. A APLICAÇÃO DO MÉTODO: AS DEFINIÇÕES DE PIEDADE
	4.1. Primeira Definição (5d–6e): O Eixo do Míasma e a Falácia do Exemplo

	CONCLUSÃO: A APORIA COMO APOLOGIA EPISTEMOLÓGICA
	REFERÊNCIAS

	0b7724055a09497dd117077de18c3e1353da136df8823426c5335c67443efaa0.pdf
	PDF 23070.055917/2025-80
	Ata de Defesa de Dissertação 12 (5749819)

	c2905646f110f2bec25d93869ceefaff8fa696ee231f4783cdfb1cba1e1f5ede.pdf

